

WORKS  
OF  
Dr. RAMDAS SEN.  
VOL. I.

AITIHASICA RAHASYA,  
OR  
ESSAYS  
ON  
THE HISTORY, PHILOSOPHY, ARTS AND  
SCIENCES OF ANCIENT INDIA.

RAM DAS SEN, M. R. A. S.

*Member of the Oriental Academy, Florence, &c.*

---

"Not to invent, but to discover, \* \* \* \* \*  
has been my sole object; to see correctly, my sole endeavour."

—Ludwig Feuerbach.

---

THIRD EDITION, REVISED AND ENLARGED.

---

Published by his sons at Berhampur.



**THIS WORK**

**IS DEDICATED**

**TO**

**Professor Mackmiller**

**AS A TESTIMONY**

**OF**

**RESPECT AND ADMIRATION**

**BY**

**THE AUTHOR.**

---

**1876.**



ବିଜ୍ଞାପନ ।

“ঐতিহাসিক-রহস্য,” প্রথম ভাগ, সুজিত ও প্রকাশিত হইল। ইহার মধ্যে ভাগবত-সমালোচন রহস্য-সন্দর্ভে ও অপর প্রস্তাবগুলি সমৃদ্ধয় “বঙ্গদর্শনে” প্রকাশিত হইয়াছিল। আমার পরম স্বন্দৰ্ভ বঙ্গদর্শনের স্থূলোগ্র সম্পাদক শ্রীযুক্ত বাবু বঙ্গিশচন্দ্র চট্টোপাধায় মহোদয়ের অভুরোধক্রমে আমি এই প্রস্তাবগুলি বহু পরিশ্রম ও বহুস্থান স্থীকার করত নানাবিধ প্রাচীন সংস্কৃত ও ইংরাজী গ্রন্থ হইতে সঙ্কলন করিয়া বঙ্গদর্শনে প্রকাশ করি, পুনর্কার তাঁহার এবং কতিপয় বাঙ্কবের বিশেষ উদ্দেশ্যে প্রস্তাব-নিচয় সংশোধনানস্তর স্বতন্ত্র পুস্তকাকারে প্রকাশ করিলাম।

“ভারতবর্ষের পুরাণ-সমালোচন” এবং মহাকবি কালিদাস” ইতিপূর্বে ক্ষুদ্র পুস্তকাকারে বিনামূল্যে বিতরণের জন্য মুদ্রিত হইয়াছিল, তাহাও এই গ্রন্থে মধ্যে এবারে সংশোধনান্তর প্রকাশ করা গেল।

ইহার পরিশিষ্টে আমার কোন কোন প্রবক্তের প্রতিবাদ করিয়া থাহারা লেখনী ধারণ করিয়াছিলেন তাহাদিগকে যে প্রত্যুষ্ম অদান করিয়াছি তাহাই পুনর্মুদ্দিত হইল। এক্ষণে প্রাচীন-পুরাবৃত্ত-প্রিয় পাঠক মহোদয়গণ এই কৃত্ত প্রস্থানি এক একবার আদ্যোপাস্ত পাঠ করিলে পরিশ্ৰম সফল বোধ কৰিব।

পরিশেষে কৃতজ্ঞতা সহকারে স্বীকার করিতেছি যে, আমার অধ্যাপক মহাভারত-অনুবাদক ও “অকালকুমুম”-গ্রন্থকার পণ্ডিত কালীবর বেদান্তবাণীশ মহাশয় গোড়ীয় বৈঙ্ঘবাচার্যবৃন্দের গ্রাহবলীর বিবরণ লিখিবার সময় আমার বিশেষ সাহায্য করিয়াছেন ; তাহার প্রথমেই এই প্রবন্ধটি সম্পূর্ণ করিয়া দেওয়া হইয়াছে ।



## ପ୍ରକାଶକଗଣେର ବିଜ୍ଞାପନ ।

ସ୍ଵର୍ଗୀୟ ପିତୃଦେବେର ପ୍ରମିତ ଗ୍ରହଣୁଳି ଏକତ୍ର କରିଯା ତିନ ଖଣ୍ଡେ “ରାମଦାସ-  
ଗ୍ରହାବଲୀ” ନାମେ ପ୍ରକାଶିତ ହେଲ । ଐତିହାସିକ ରହଣ୍ଡ ୧ୟ, ୨ୟ ଓ ୩ୟ ଭାଗ  
ଏକତ୍ରେ ଗ୍ରହାବଲୀର ପ୍ରଥମ ଭାଗ ହଇଯାଛେ । ହିତୀରଭାଗେ ରହୁରହଣ୍ଡ ଓ ଭାରତ-  
ରହଣ୍ଡ ୧ୟ ଭାଗ ଥାକିବେ । ବୁଦ୍ଧଦେବ, ଚତୁର୍ଦ୍ଦଶପଦୀ କବିତା-ମାଳା, କବିତା-  
ଲହରୀ, ତତ୍ତ୍ଵସଙ୍ଗିତ-ଲହରୀ, ଅସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ସଂକାର-ରହଣ୍ଡ, Lectures on modern  
Buddhistic researches ଏବଂ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ପ୍ରବକ୍ଷାଦି ଲହିଯା ଗ୍ରହାବଲୀର ତୃତୀୟ ଭାଗ  
ହଇବେ । ଐତିହାସିକ ରହଣ୍ଡ, ଚତୁର୍ଦ୍ଦଶପଦୀ କବିତାମାଳା ଓ କବିତା-ଲହରୀର ପୂର୍ବେ  
ଆର ଦୁଇ ସଂକ୍ରାନ୍ତ ହଇଯାଇଲ । ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ପ୍ରତ୍ୱ ପୂର୍ବେ ଏକବାର ମାତ୍ର ମୁଦ୍ରିତ ହଇଯାଛେ ।  
Lectures on modern Buddhistic researches କେବଳ ବିତରଣ କରି-  
ବାର ଜଣ ପୂର୍ବେ ମୁଦ୍ରିତ ହଇଯାଇଲ । ଭାରତରହଣ୍ଡ ୨ୟ ଭାଗ ପ୍ରକାଶିତ ହେ  
ନାଇ । ମାସିକ ପତ୍ର ହଇତେ ଉକ୍ତ କରିଯା ଅସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଅବହାୟ ସଂକାର-ରହଣ୍ଡ  
ଏହିବାର ପ୍ରଥମ ମୁଦ୍ରିତ ହଇବେ । କୁଞ୍ଚମାଳା ବହଦିନ ପୂର୍ବେ ଏକବାର ଆଜି  
ପ୍ରକାଶିତ ହଇଯା ବନ୍ଦୁବର୍ଗେର ମଧ୍ୟେ ବିଭାଗିତ ହଇଯାଇଲ, ଆମାଦେର ପୁଷ୍ଟକାଳୟ  
ହଇତେ ଉଚ୍ଚ ହାରାଇଯା ଯାଓଯାଇ ଆର ଛାପାଇତେ ପାରିଲାମ ନା । ପୂର୍ବ ପୂର୍ବ  
ସଂକ୍ରାନ୍ତେ ସଂକ୍ରତ ଲେଖାଗୁଣି ଦେବନାଗର ଅକ୍ଷରେ ଛିଲ । ସାଧାରଣେର ଶୁଦ୍ଧିକାର  
ଜଣ୍ଠ ଏବାର ଗ୍ରହାବଲୀତେ ତାହା ବାଜାଲା ଅକ୍ଷରେ ଛାପାନ ହଇଯାଛେ । ଏତଭିନ୍ନ  
ଯେଜ୍ଞପ ଯେ ପୁଷ୍ଟକ ଛିଲ, ତାହାଇ ଟିକ ଥାକିଲ । ପିତୃଦେବେର ପ୍ରକ୍ରିୟାବଳୀରେ  
ହାପିତ ହୋଇର ସମୟ ମୁର୍ଶିଦାବାଦ ହିଟେହାତେ ତୋହାର ଯେ ସଂକଷିତ ଜୀବନୀ ବାହିର  
ହଇଯାଇଲ, ତାହାଇ କିଞ୍ଚିତ ପରିବର୍ଧିତ କରିଯା ଗ୍ରହାବଲୀର ପ୍ରଥମେ ସମ୍ପିଳିଷ୍ଟ ହେଲ ।  
ତୃତୀୟ ଭାଗେର ଭୂମିକାଯେ ପଣ୍ଡିତ କାଳୀବର ବେଦାନ୍ତବାଣୀଶ ମହାଶୟ ସମ୍ମାନ  
ଗ୍ରହାବଲୀର ଉପର ଏକଟି ବିଶ୍ଵତ ସମାଲୋଚନା ଲିଖିବେଳ । ପଣ୍ଡିତ ଶ୍ରାମାଚରଣ  
କବିରତ୍ନ ମହାଶୟ ଗ୍ରହାବଲୀର ପ୍ରଫକ ସଂଶୋଧନେର ଭାବ ଲହିଯା ବାଧିତ କରିଯାଇଲେ ଇତି ।

ବହରମପୂର୍ବ,

ସନ୍ ୧୩୦୯ ମାର୍ଚ୍ଚ ।

ଶ୍ରୀମଣିମୋହନ ମେନ,

ଶ୍ରୀହିରମ୍ବୟ ମେନ,

ଶ୍ରୀବୋଧିସନ୍ତ ମେନ ।

## ডাক্তার রামদাস সেন

( মুর্শিদাবাদ হিটেবী হইতে উক্ত )

শৃষ্টির অষ্টাদশ শতাব্দীর মধ্যভাগে পূর্ববঙ্গের ইদিলপুর হইতে ব্রহ্মবন্ধ  
সেন নামে একজন বঙ্গ কায়স্থ সন্তান না হওয়ায়, মুর্শিদাবাদে গঙ্গাতীরে সন্তোক  
বাস করিতে আসেন। তখন বাঙালা, বিহার ও উড়িষ্যার রাজধানী মুর্শি-  
দাবাদ অতিশয় সমৃদ্ধিশালী নগর ছিল। মুর্শিদাবাদে আসার পর ব্রহ্মবন্ধের  
তিনি পুত্র হয়। তাঁহাদের নাম কুঞ্চগোবিন্দ, কুঞ্চকান্ত ও রামকান্ত। মধ্যম  
কুঞ্চকান্ত কোলবাটু সাহেবের ( Mr Colbert ) অধীনে ইষ্ট ইণ্ডিয়া কোম্পানির  
নিম্ন মহালের ( Salt Board ) দেওয়ানি করিয়া যথেষ্ট সম্পত্তি ও প্রতি-  
পত্তি করিয়াছিলেন। কলিকাতার দুর্গাচবণ মিত্রের ফ্রিটস্ট তাঁহার বৃহৎ বাস-  
ভবন অন্যাপি তথায় দেওয়ান-বাটী বলিয়া বিখ্যাত। ২৪ পরগণা—টাকীর  
সুপ্রসিদ্ধ রামকান্ত মুস্তী মহাশয়ের নৃতন দল প্রতিষ্ঠার কিছু পূর্বে, দেওয়ান  
কুঞ্চকান্ত যশোহর-বঙ্গ-কায়স্থ-সমাজে একটি স্বতন্ত্র ও সমকক্ষ দল স্থাপন  
করেন। কুঞ্চকান্ত আশ্রিত ও আভূয়গণের প্রতি বিশেষ সদয় ছিলেন।  
মৃত্যুর পূর্বে তাঁহাদিগের দক্ষ অনেকগুলি দলিল নষ্ট করিতে আদেশ দিয়া  
তিনি অধমণ্ডিগকে খণ্ড-দায় হইতে মুক্তি দিয়াছিলেন। তাঁহাব মৃত্যুর পর  
তাঁহার দুই পঞ্চি উজ্জলমণি ও ভাবামণি এবং জ্যোষ্ঠাভাতা কুঞ্চগোবিন্দ সম্পত্তি  
অধিকার করেন। উজ্জলমণি তীর্থভূমণাদি করিয়া বহু অর্থ ব্যয় করেন।  
কুঞ্চকান্ত ও রামকান্ত উভয়েই সন্তান ছিল না। কুঞ্চগোবিন্দ সেনের ছয়  
পুত্র ও চারি কন্তা। পুত্রগণের নাম গুরুদাস, শিবপ্রসাদ, রাধামোহন,  
মননমোহন, ভুবনমোহন ও লালমোহন।

জ্যোষ্ঠ গুরুদাস উক্তর পশ্চিমাঞ্চলের মৈনপুরী সহরে কোম্পানীর অধীনে  
একজন উচ্চপদস্থ কর্মচারী ছিলেন। সেইজন্য বহুমপুরে তখনকার সাহেব  
মহলে ইনি দেওয়ান গুরুদাস বলিয়া পরিচিত ছিলেন।

রাধামোহন সেন, তাঁহার বালক পুত্র চৈতান্তচবণের মৃত্যুতে মনের দুঃখে  
সংসার-ধৰ্ম্ম ত্যাগ করিয়া, বৈরাগ্য গ্রহণপূর্বক শ্রীমন্দাবন ধারে বাস করেন।  
তিনি সেখানে শ্রীশ্রীবলদেব জীউল সেবা সংস্থাপন করিয়াছিলেন এবং ‘পথিক-

দিগের ক্ষেত্রে নিরারণার্থ একটি পাহলালা বিশ্বাশ ও কয়েকটি কৃপ ধনন করা-ইয়াছিলেন। বৃক্ষাবনে এখনও লোকে কেবল মাত্র “বাগিচা বাড়ী” বলিলে রাধামোহন বা বুরু বাগান-বাড়ী বলিয়া বুঝিতে পারে। তথাকার বৈক্ষণ পশ্চিম এই বিদ্যোৎসাহী সাধু পুরুষকে “মহাভাগবত” বলিয়া উল্লেখ করিতেন। তিনি সেতার ও মৃদু বেশ ভাল বাজাইতে পারিতেন। বৃক্ষাবনে ভজবাসী-দিগের বিশ্বাস যে, মৃত্যুর পর পুণ্যবান् রাধামোহনের কৌপীন আশনে পুড়িয়া যাব নাই, এবং তাহার অতিষ্ঠিত কৃপের জল অঙ্গ জলাশয়ের জল অপেক্ষা স্ফুরাছ। বুর্জিবাদ—কানী-রাজবংশের গৌরব ধর্মপ্রাণ লালাবাবু শ্রীবৃক্ষাবনে তাহার স্মৃতিস্থ শ্রীকৃষ্ণচক্রের সেবা স্থাপন করার সময় জনী রাধামোহনের সহিত পরামর্শ করিয়াছিলেন। রাধামোহনের প্রণীত “পশ্চপাশ-বিমোক্ষণ” নামক হস্তলিখিত গ্রন্থ দেখিয়া তাহার ভাতুপুত্র বামদাস সেনের সংস্কৃত বিদ্যা-সুরাগ এবং পুস্তক রচনা করিবার প্রবৃত্তি জন্মে।

ভুবনমোহন সেনের অতিষ্ঠিত অতিথি-সেবা, সদাকৃত ও ধরমশালা আজি পর্যাঞ্জও বহুমগ্নে বর্তমান রহিয়াছে। ইহা বঙ্গদেশের ও উত্তর-পশ্চিম প্রদেশের সাধু সন্ন্যাসী ও পরিকল্পনের বিশেষ পরিচিত। (“There are three ati-thisalas, or Alms houses, in the District; one at Berhampur, founded by the Sen family of that town; another at Baluchar, founded by Rai Lakshnipat Sing Bahadur; and the third at Jangipur, supported by the proceeds of certain debottar mahals.”—Hunter’s statistical account of Bengal. Vol. IX. Murshirabad. Page 171.)

সর্বকনিষ্ঠ লালমোহনের- বেশ বিষয়-বৃক্ষ ছিল। তাহার অনেকগুলি সন্তান শৈশবেই মরিয়া যাওয়া; কেবল মাত্র তাহার তৃতীয় পক্ষের পক্ষী শ্রীমতী লক্ষ্মণির গর্জাত রামদাস বহু-দেব-আরাধনার ফলে বাঁচিয়াছিলেন। আট-চালিশ বৎসর বয়ঃক্রমে লালমোহন বাবু তাহার তিন বৎসরের শিশু পুত্র রাম-দাসকে রাখিয়া পরলোকগত হন। কিন্তু রামদাসের অভাগিনী বৃক্ষ জননী অব্যাবধি জীবিতা আছেন। সন ১২৫২ সালের ২৬শে অগ্রহায়ণ বুধবার, বহুমগ্নে রামদাসের জন্ম হয়। শৈশবাবস্থায় পিতৃহীন হইয়া রামদাস, তাহার জননী এবং পুলিনবিহারী (মদনমোহন সেনের পুত্র) ও বিশ্বস্তরের

( শিবপ্রসাদ সেনের পুত্র ) যত্নে লালিত পালিত হইতে গাগিলেন। বাড়ীতে কিছু বাঙালা ও ইংরাজী শিক্ষা করার পর রামদাস বহরমপুর কলেজে ভর্তি হন। বাল্যকাল হইতে ঘোবনের আরম্ভ পর্যন্ত ধৰ্মাক্রমে গৌরসুন্দর মাঠীর, বেণী সরকার, দীনবঞ্চ সঞ্চাল ( author of the life of Justice D. N. Mitra ) এবং শিক্ষক ভোগানাথ পালের নিকট তিনি বাড়ীতে পড়িয়াছিলেন। ফুলগাছ লাগান এবং বালক সঙ্গিগণের সঙ্গে মহা আড়ম্বরের সহিত “ঠাকুর-পূজা” খেলা করা রামদাসের বাল্যকালের প্রধান আমোদ ছিল। লেখা পড়ায় তাঁহার বিশেষ ষষ্ঠ ছিল। ভূগোল, ইতিহাস এবং কবিতা তাঁহার নিকট স্বৃথ-পাঠ্য বোধ হইত ; অঙ্কশাস্ত্রে তানুশ মনোনিবেশ করিতেন না।

পশ্চিম রামগতি ভার্যরজ মহাশয় তাঁহার “বাঙালা ভাষা ও বাঙালা সাহিত্য বিষয়ক প্রস্তাবে” দ্বিতীয় ভাগের ভূমিকায় লিখিয়াছেন “এস্তে আমার প্রিয়তম ছাত্র বহরমপুর-নিবাসী পরম-ক্ষেমাস্পদ শ্রীগুরু বাবু রামদাস সেনের নাম পৃথক ভাবে উল্লেখ না করা আমার পক্ষে অমুচিত কার্য্য করা হয়। রামদাস ধনিসন্তান ও অন্নবয়স্ক পুত্র, কিন্তু ধন ও বয়সের অন্ততা একত্র সমবেত হইলে সচরাচর যে সকল দোষের সংঘটন হয়, রামদাসে সে সকলের কিছুমাত্র নাই। রামদাস অতি বিনয়ী, নিরহকার, প্রিয়ভাষ্যী ও সদসুষ্ঠানরত। রিদ্যামুলীনই তাঁহার একমাত্র উপজীব্য।”

তের চৌদ্দ বৎসর বয়সেই তিনি কবিতা লিখিতে শিখেন এবং কতকগুলি ফুল সমষ্টে কয়েকটি পদ্য লিখিয়া “প্রভাকর” সংবাদপত্রে প্রকাশ করেন। কবিতা-গুলি তাঁহার “কুস্মমালা” নামক পুস্তকে সর্ববিষ্ট হয়। তাঁহার পর পরমার্থ বিঝু-তত্ত্ব বিষয়ক কতকগুলি সঙ্গীত রচনা করিয়া “তত্ত্বসঙ্গীত-লহরী” নামক পুস্তক প্রকাশ করেন।

পোর বৎসর বয়সে টাকী-নিবাসী জানকীনাথ রাম চৌধুরীর কঙ্গা দুর্গা-তারিণী দাসীর সহিত বহরমপুরে খুব ধূমধামের সহিত রামদাসের বিবাহ হয়। ( “The marriage procession which issued forth was one of the most magnificent description, and we do not think this city has ever produced such a scene as that presented on this occasion.”—The Harkara. ) প্রথমা পক্ষী এক শিশু কঙ্গা রাধিয়া কালগ্রামে

পঞ্জিত হইলে পর, তিনি টাকীর ভারতচন্দ্র রাম চৌধুরীর কঙ্গা বিদ্যালয়তা দাসীকে বিধাহ করেন। প্রথম স্তুর্য মৃত্যুতে তিনি “বিলাপ-তরঙ্গ” নামে এক কৃত্রি কবিতা-পুস্তক চরনা করেন। ক্রমে “চতুর্দশপদী কবিতামালা” ও “কবিতা-গহরী” নামে তাহার প্রীত আর ছই খানি কবিতা-পুস্তক প্রকাশিত হয়। ছোট বেলা হইতেই তাহার বাঙালা ও ইংরাজী পুস্তক সংগ্রহ করিবার ইচ্ছা ছিল। বাঙালা পুস্তক বা সংবাদপত্র ভালই হউক বা মন্দই হউক, বটতলার বাজে পুস্তক এবং শূলালিগের বাঙালা পুস্তক পর্যাপ্ত তাহার পুস্তকাগারে ঝান পাইত। ক্রমে সেই ইচ্ছা বলবত্তী হইতে লাগিল এবং হস্তাপ্য বহু বাঙালা, ইংরাজী ও সংস্কৃত এবং সফল সংগ্রহ করিয়া তাহার বহুমপুরহ বাসভবনে এক উৎকৃষ্ট পুস্তকালয় স্থাপন করেন।

শ্রীযুক্ত মহেন্দ্রনাথ উট্টোপাধ্যায়-কৃত “বঙ্গভাষার ইতিহাসের” প্রথম ভাগে লিখিত আছে, “বহুমপুরহ বিদ্যামূর্ত্ত্বাণী জমিদার বাবু রামদাস সেন, দীনপালিনী বিদ্যামূর্ত্ত্বাণী বাণী শ্রীমতী, মৃত্যাগাছাহ জমিদার বাবু শৰ্যাকান্ত আচার্য চৌধুরী এবং বাজা যতীক্ষ্মোহন ঠাকুর প্রত্তি মহোদয়গণ বিদ্যোৎসাহিতা শুণে চির-স্মরণীয় ঘোষালাভ করিয়াছেন। যে কোন নৃত্ব পুস্তক বা পত্রিকা প্রচারিত হয়, ইহারা অতি আগ্রহের সহিত তাহা গ্রহণ করিয়া থাকেন। এতক্ষেত্রে, কোন পত্রিকার সম্পাদক বা গ্রন্থ-চারিতা উইঁদিগের নিকট সাহায্য প্রার্থনা করিলে প্রশংসন ক্ষমতার অর্থদান করিতে কৃষ্টিত হন না। রামদাস বাবুর বচন-শক্তি ও সাধারণের ক্ষমতা-গ্রাহণী। ইহার ইচ্ছিত তিনি খানি কাব্য পুস্তক অতি সুলভিত হইয়াছে।”

কবিবর মাইকেল মধুসূদন জন্ম রামদাস বাবুকে এক পত্র লিখিয়াছিলেন, তাহার নকল নিয়ে দেওয়া গেল।—“মহাশয়, যদ্যপি আপনার সহিত সাক্ষৎ সমর্থন নাই, তখাপি আপনকার বে দেশীয় ভাষার উপর নিতান্ত অমূল্য এবং এ লেখকের প্রতিও যে ব্রহ্মসম্পর্কিত ষৎকিঞ্চিৎ অমুগ্রহ আছে, তাহা সে লোক-মুখে সর্বদাই শুনিয়া থাকে। সেই হেতুই এ ব্যক্তি মহাশয়কে আপনার বর্তমান ছবিবস্থা এই ভৱসায় জানাইতেছে যে, যদিও আপনি তাহাকে এ বিপদজ্বল রাহ-গ্রাম হইতে মুক্ত করিতে অসম্ভব হল, তবুও এ আবেদন পত্র তাহার পক্ষে অবমাননার কারণ হইবে না। ‘যাঙ্কা মোঘা বরমধিগুণে মাধৰে লক্ষকামা’।”

বিদ্যালয় ত্যাগ করার পরেও রামদাস বাবুর পড়ার অভ্যাস খুব ছিল। বহুমপুর কলেজের অধ্যক্ষের অনুমতি লইয়া কিছুদিন পর্যাপ্ত এক, এ ; বি, এ ; ও আইন শ্রেণীর অধ্যাপকগণের উপরে (Lectures) শুনিতে গিয়াছিলেন। ভারতবর্ষের পুরাবৃত্ত পাঠ করিতে করিতে স্বদেশের অতীত গোরবের প্রতি তাহার হৃদয় আকৃষ্ট হয় এবং ভারতবর্ষের প্রস্তুতবিষয়ক প্রবন্ধ লিখিতে আরম্ভ করেন। প্রথমে “ভারতবর্ষের পুরাবৃত্ত সমালোচন” ও “ব্রহ্মকবি কালিদাস” প্রস্তুতি প্রবন্ধ কুস্তি পুস্তকাকারে মুদ্রিত করিয়া বিনা মূল্যে বিক্রণ করিয়াছিলেন। পরে ঐতিহাসিক রহস্য ১ম, ২য় ও তৃতীয় নামে পুস্তক প্রকাশ করেন। প্রস্তুতকারবর্গের দোষ শুণ কীর্তন করা যাহাদের ব্যবসায়, “ঐতিহাসিক রহস্য” প্রকাশিত হইলে, তাহারা সকলেই একবাক্যে রামদাস বাবুর তুমসী শুশ্রান্তি করিয়া বলিয়াছিলেন যে, “বঙ্গভাষায় এপ্রকার গ্রন্থ এই প্রথম প্রচারিত হইল।”

বঙ্গিমচন্দ্র বহুমপুরে থাকার সময়, তাহার প্রিয়বন্ধু রামদাস বাবুর বৈঠক থানায় বসিয়াই প্রথমে “বঙ্গদর্শন” প্রকাশ সম্বন্ধে কথাবার্তা হয়। বঙ্গদর্শনের প্রথমাবস্থাতে যে সকল প্রতিভাশালী লেখক উক্ত মাসিক পত্রে লিখিতেন, রামদাস তাহাদের মধ্যে এক জন প্রধান। বঙ্গদর্শন ও অঙ্গাঞ্চল মাসিক পত্রে তিনি যাহা লিখিয়াছিলেন, পরে তাহাই পরিবর্ণিত করিয়া, “ঐতিহাসিক রহস্য”, “রঞ্জনরহস্য” ও “ভারতরহস্য” নামে পুস্তকাকারে প্রকাশ করেন। ঐতিহাসিকরহস্যে আঁচনি ভারতবর্ষের ইতিহাস, দর্শন, শিল্প, বিজ্ঞান ও সাহিত্যচর্চা প্রস্তুতির কথা লিখিত আছে। ভারতরহস্যের প্রবন্ধগুলি প্রচীন আর্যজাতির জ্ঞান, ধর্ম, নীতিমেবা, ধর্মানুষ্ঠানপ্রকার ( যাগঘজ্ঞান ), সমাজ-ব্যবস্থা ও যুক্ত-প্রণালী প্রস্তুতি-সংক্রান্ত। রচনাবস্থা পুস্তক নামা-বঙ্গবিষয়ক প্রবন্ধে পূর্ণ। এই সকল গবেষণা-পূর্ণ গ্রন্থ প্রণয়ন করায় রামদাস বাবু ইটালী হইতে বিদ্যার সম্মান-সূচক “ডাক্তার” উপাধি পাইয়াছিলেন। তাহার ভারতবর্ষের প্রস্তুতব বিষয়ক অঞ্চল সকলের কোন ইউরোপীয় পণ্ডিতগণের মতামত অবলম্বন করিয়া লিখিত নহে; তাহা নানা ছাপা-পাপা ও বিবল সংস্কৃত শাস্ত্র হইতে গৃহীত এবং সম্পূর্ণ মৌলিক। বৌদ্ধধর্ম ও বুদ্ধদেবের জীবনচরিত সম্বন্ধে তিনি অনেক আলোচনা করিয়াছিলেন। বহুমপুর পিটোরি মোসাইটিতে তিনি এখনকার বৌদ্ধধর্মালোচনা সভাকে

ইংরাজীতে বে এক বক্তৃতা করিয়াছিলেন, তাহা বিনামূল্যে বিতরণ করিবার অঙ্গ "Lectures on modern Budhistic Researches" নামে পুস্তকাকারে প্রকাশ করেন। পুরাতন সংস্কৃত ও পালি গ্রন্থ হইতে বুদ্ধদেবের ধর্ম ও জীবনী সংগ্রহ করিয়া বাঙালি মাসিকপত্রে প্রবক্ষ লিখিতেন। "বুদ্ধদেব" পুস্তকাকারে কয়েক কর্ণা ছাপানৱ পর তাহার মৃত্যু হয়, পরে তাহার জ্যেষ্ঠ পুত্র শ্রীমুক্ত মণি-মোহন সেন তাহা মুক্তিত করিয়া প্রকাশ করেন। রামদাস বাবু এই পুস্তকে প্রমাণ করিয়াছেন যে, তগবান্ন শাকসিংহের প্রচারিত ধর্ম হিন্দুধর্মের বিজোধী নহে, এবং বৌদ্ধধর্ম হিন্দুধর্মের শাথামাত্র, তাহার স্বতন্ত্রতা কিছুই নাই।

হিন্দুর দশবিধ সংস্কার বিষয়ক তাহার কয়েকটি প্রবক্ষ বাঙালি মাসিকপত্র-সমূহে বাহির হইয়াছিল। সে প্রবক্ষগুলি একত্র করিয়া "সংস্কার-রহস্য" নামে পুস্তক প্রকাশ করিবার ইচ্ছা ছিল, কিন্তু অকস্মাত মৃত্যু হওয়ার তাহা হইয়া উঠিল না। তিনি পণ্ডিত মধুমোহন তর্কালকারের "বাসবদত্ত," সংস্কৃত অভিধান "অভিধান-চিন্তামণি" এবং "অগস্তিমত্ম" নামক রচনাকার পুনর্মুক্তি করেন। রাম-দাস বাবু সংবাদপ্রতাকর, বীণা, চাক্রবর্তী, ভারতী, মথাভারত, বঙ্গদর্শন, নব-জীবন ও প্রচারাদি মাসিক পত্রে কৃতিত্ব ও প্রবক্ষ লিখিতেন। Antiquary নামক ইংরাজি মাসিক পত্রেও কখন কখন প্রবক্ষ লিখিতেন। পণ্ডিত মোক্ষ-মূলক, লঙ্ঘন ও রিয়েন্টাল কংগ্রেস নামক সভায় বক্তৃতা-কালে বলিয়াছেন "In the Antiquary, a paper very ably conducted by Mr. Burgess, we meet with contributions from severals learned Indians; among them from His Highness the Prince of Travancore, from Ramdas Sen, Zamindar of Berhampore, from Kainath T. Telang, from Seshadri Shastri and others, which are read with the greatest interest and advantage by European scholars."

মোক্ষমূলক প্রভৃতি সংস্কৃত-বিদ্যামূর্ত্ত্বাগী পণ্ডিতগণের সহিত তাহার প্রাপ্তি পত্র লেখালেখি চলিত। কলিকাতা হাইকোর্টের ভূতপূর্ব বিচারপতি দ্বারকানাথ মিত্র যখন মৃত্যুশয়াস্ত্র পরিত ছিলেন, তখন গেডেস সাহেব ( Mr. Geddes of the Civil Service ) তাহাকে প্রাপ্তি দেখিতে বাইতেন। এক দিন সাহেবকে দ্বারকানাথ বলিলেন "আমাদের হিন্দুধর্মে শরীর এবং মনের সহিত সংঘর্ষ

আধিগো পাত্রে যে সম্মান নিয়ম আছে, তাহা উপেক্ষা করিবাই এত কষ্ট ভোগ করিতেছি। এবার যদি বাঁচি, তাহা হইলে জীবনের ন্তৰ পথে চলিব।” সাহেব সে কথার অর্থ বুঝিতে না পারার, পশ্চিম মৌলভূল, ডাক্তার রামদাস সেনকে যে পত্র লিখিয়াছিলেন, সেই পত্রের ক্রিয়ৎ ধারকানাথ মুখ্য বলিলেন—“Take all what is good from Europe only, do not try to become Europeans, but remain what you are, sons of Manu, children of a bountiful soil, seekers after truth, worshippers of the same unknown god, Whom all men ignorantly worship, and Whom all very truly and wisely serve by doing what is just and good.”

অর্পণি দেশের রাজধানী বার্লিন নগরে প্রাচীবিদ্যাবিদ্য পশ্চিমপথের সঞ্চালনীর পক্ষে অধিবেশনে ডাক্তার রামদাস তথার উপস্থিত হইবার জন্য নিমজ্জিত হইয়াছিলেন, কিন্তু যাইতে পারেন নাই। শ্রীশূক্র সুরেজনাথ বঙ্গোপাধ্যায়ের কারামুক্তির দিন তিনি মুর্শিদাবাদবাসিগণের পক্ষে হইতে সুরেন্দ্র বাবুর সহিত সহায়ত্ব এবং আনন্দ প্রকাশ করিবার জন্য কলিকাতার প্রেরিত হন। Bengal Tenancy Bill প্রতিবাদ করিবার সময় রামদাস বাবু মুর্শিদাবাদ জেলার জমিদারগণের পক্ষে কলিকাতার জমিদার-সভার উপস্থিত ছিলেন। কংগ্রেসের দ্বিতীয় অধিবেশনে কলিকাতার মুর্শিদাবাদের প্রতিনিধিগণের মধ্যে তিনিও একজন ছিলেন। বদেশের সকল সৎকার্যে তাহার উৎসাহ ছিল।

১৮৭৭ খৃষ্টাব্দের ১লা জানুয়ারীতে তিনি গবর্নমেন্ট হইতে যে সম্মানসূচক মার্টফিকেট পাইয়াছিলেন, তাহা এই—

By command of His Excellency the Viceroy and Governor-General this Certificate is presented in the name of Her Most Gracious Majesty Victoria, Empress of India, to Babu Ram Das Sen, Honorary Magistrate of Moorshidabad, in recognition of his loyalty to Government; the services ungrudgingly rendered by him to the Public; and the interest taken by him in educational matters and in pursuits of literature.

January 1st, 1877.

Richard Temple.

রামদাস বাৰু নিৱালিখিত সভাগুলিৰ সভ্য ছিলেন—Asiatic Society of Bengal, the Agricultural and Horticultural Society of India, Indiau Association, British Indian Association, the Sanskrit Text Society of London, the Academia Orientale of Florence, the Societa Asiatica Italicana of Italy, the Royal Asiatic Society of Great Britain, the Oriental Congress of London, the Theosophical Society. এতজ্ঞি তিনি বহুমপুরেৱ অনা-  
ৱারি ম্যাজিস্ট্ৰেট, মিউনিসিপাল কমিশনাৱ, বহুমপুৱ কলেজেৱ বোর্ড অফ ট্ৰাইল  
মেষ্টৱ, বহুমপুৱ বজবিদ্যালয়েৱ সম্পাদক ও কোষাধ্যক্ষ, বহুমপুৱ মাতব্য-সভাৱ  
সম্পাদক ও কোষাধ্যক্ষ, বহুমপুৱ পাগলা-ইসপাতালেৱ পরিদৰ্শক, মুৰ্শিদাবাদ-  
সভাৱ সম্পাদক ও সহকাৰী সভাপতি এবং কলিকাতা জুওলজিকেল গার্ডেনেৱ  
Life Member ছিলেন।

হিন্দুধৰ্মেৱ প্ৰতি তোহার প্ৰগাঢ় আছা ছিল এবং হিন্দুধৰ্মেৱ অমুকুলে সকল  
প্ৰকাৰ আনন্দলনেৱ সহিত তিনি সহায়তা দেখাইতেন। পুত্ৰ কণ্ঠাৰ গীড়া  
হইলে বাড়ীতে শাষ্ঠি, স্বত্যন, চঙীপাঠানি কৰাইতেন এবং জীলোকদিগেৱ আয়  
ঠাকুৱ দেবতাৰ “মানত” কৰিতেন। রোগগ্ৰাস্ত দৱিদ্ৰ ব্যক্তিদিগকে বিতৰণ  
কৰিবাৰ অন্ত নিজ গৃহে ঔষধ রাখিতেন, নিকটবৰ্তী অন্ত গ্ৰামেৱ লোক হইলে  
প্ৰয়োজন মত পথেৱ বায় কিংবা পথ-ধৰচও দিতেন। অশিক্ষিত লোকেৱা বলিত  
যে, ঔষধ বিতৰণ কৰাৰ অন্তই তিনি কোম্পানী হইতে ভাঙ্কাৰ উপাধি পাইয়া-  
ছেন। ব্ৰাহ্মণ পঞ্জি, বিজ্ঞান এবং গ্ৰহকাৰবিদিগকে যথেষ্ট সমাদৰ কৰিতেন।  
তিনি নিজ ব্যৱে পঞ্জি কালীৰ বেদান্তবাণীশ মহাশয়কে বিদ্যা-শিক্ষাৰ অন্ত  
কালীধামে পাঠান। পৱে বেদান্তবাণীশ মহাশয়েৱ নিকট তিনি সংস্কৃত অধ্যয়ন  
কৰিয়াছিলেন। তোহার অসাধাৰণ অধ্যবসাৰ ও প্ৰৱণশক্তি ছিল।

রামদাস বাৰুৰ সমীক্ষাৰ বেশ ক্ষমতা ছিল। কেহ কোন বিৱৰণ  
ৱাগ রাগিণীৰ আলাপ কৱিলৈ তিনি তোহার দোষ শুণ দৱিয়া দিতেন। আলঙ্কাৰ  
কিংবা দীৰ্ঘস্থৰতা তোহার কিছুমাত্ৰ ছিল না। বিদ্যাচৰ্চা এবং নানাবিধি পুস্তক,  
চিত্ৰ ও কাঙ্ককাৰ্য সংগ্ৰহই তোহার জীবনেৱ প্ৰধান কাৰ্য্য ছিল। সৌম্যমুক্তি,  
কোম্পানীকৃতি, বালকেৱ আয় সৱলচিত্ত তোহার সদ্বৃগণে ও অমাৰিক ব্যবহাৰে  
অকলেই শুঁক হইত। বিবি খিচেল তোহার “In India” নামক পুস্তকে রামদাস  
বাৰুৰ কথা লিখিয়াছেন— “We found him a very intelligent, ‘clic-

"educated, modest man. Dr. Mitchell had much interesting conversation with this young Zamindar, and found him to be a very good Sanskrit scholar."

তিনি দেশ ভ্রম করিতে ভাগবাসিতেন, একজন মানু দেশ ভ্রম করিয়াছিলেন।

Dizionario Biografico Degli Scrittori Contemporanei, 1879  
নামক ইটালীয় অভিধানে বে তিনি জন ভারতবাসীর প্রতিক্রিতি সহ সংক্ষিপ্ত বিবরণ লিখিত আছে, তাহাদের মধ্যে রামদাস সেন একজন; অপর দ্বই জন রাজেন্দ্রলাল মিশ ও শৌবৈজ্ঞমোহন ঠাকুর।

স্বদেশবাসীদিগের নিকট তাহার যেকৃপ সম্মান ছিল, তাহা মহারাজা অৰ্পজ্ঞ ষষ্ঠীজ্ঞমোহন ঠাকুর বাহাদুরের লিখিত নিম্নোক্ত পত্রখাবি পাঠ করিবেই আনা যাব।

To

Dr. Ram Das Sen,  
Zamindar, Berhampore.  
Calcutta, 5th June, 1882.

My dear Sir,

Accept my hearty thanks for your kind letter of congratulation. That a person distinguished among my countrymen, like yourself, and enjoying a European reputation, should think so well of me, adds not a little to the honor itself which it has pleased Her Majesty my Gracious Sovereign to confer upon me.

Again thanking you for your good wishes I remain  
Sincerely yours  
Joteendro Mohan Tagore.

মুর্শিদাবাদ (সহর বহুমপুর ও অস্ত্রাজ গ্রাম), বীরভূম, নদীগ্রাম, বশোহুম, চরিণ পৱনগঢ়া, হগলী, মেদিনীপুর ও দিনাজপুর জেলার এবং কলিকাতা সহরের অনেক স্থান ডাঙুর রামদাসের সম্পত্তি। সর্বস্ব ফরিদারী কার্য করিতে তাকে লাগিত না বলিয়া, সে সমস্ত কার্যতারের অধিকাংশই তাহার আত্মপূর্ব বাসু রাধিকাচরণ সেনের (বিশ্বন্তর বাসুর পুত্র) উপর গ্রহণ হিল।

তৎনকার কালে বে ভ্রমকারী বহুমপুরে আসিতেন, তাহার গুরিবার বিষয় ছিল—মহারাজী স্বর্ণমুরীর পুণ্যাময় নাম, গুরাধর করিতে মহাপরের প্রতিক্রিয়া ও ডাঙুর রামদাসের বিদ্যোৎসাহিত। আর দেখিবার বিষয়

হিম—নির্বাচিত প্রাসাদ, লহুমীগত বাবুর বাগানবাড়ী এবং জাতীয়ক রামদাস সেনের পুষ্টকালয়।

নদীরা বেলার হাট-বোরালিয়া নামক সামাজ প্রামে অমিদারী দেখিতে পিলো রামদাস বাবু অকস্মাত সন্ধান রোগে ( Apoplexy ) আক্রান্ত হন। সেখানে ভাল চিকিৎসক ছিল না বলিয়া কথিকাতা যেডিক্যাল কলেজের ডাম্নীশন অধ্যাপক ডাক্তার কোটেস (Dr. Coates) সাহেবকে টেলিগ্রাম করা হয়। টেলিগ্রাম-পাইকামজ ডাক্তার সাহেব অতি সত্ত্ব কলিকাতা পত্রিকায় পূর্বক, চেষ্টা করিয়া অলিম্পিয়াড টেলিনে মেলটেন থামাইয়া, বোরালিয়া প্রামে উপস্থিত হন; কিন্তু তাহার অবক্ষণ পুরোহিত রামদাসের প্রাণবায়ু বহিগত হইয়া যায়। সন ১২১৪ সালের ত্রুটাজ শুক্রবারে তাহার মৃত্যু হয়। চাকদহের গন্ধাতীরে লইয়া শিরা তাহার মৃত দেহের সংকার করা হইয়াছিল। তাহার মৃত্যুসংবাদ বহুমপুরে পৌছিলে, বহুমপুর কলেজ, খাগড়া মিসনরি স্কুল ও অন্যান্য বিদ্যালয় শুলি একদিন করিয়া বক্রেওয়া হয়। তাহার মৃত্যুর পর অস্তবাজার পত্রিকা যথার্থেই বলিয়াছিলেন—

“Dr. Ram Das Sen, the Zamindar and savant of Berhampore is no more. It is simply impossible to express in adequate terms the deep sorrow we have felt at the news of his untimely death. The poignancy of the grief is enhanced by the fact that he died in a strange place—a village named Boalia in Nuddea where he had gone to see his Zamindari affairs and not a single member of his family was with him at the time of his death. The deceased was only fortytwo years old, but he had long before established a literary reputation for himself which is not only Indian but European also. He was in constant correspondence with the savants of Europe. He has left a library the like of which is not to be seen in whole Bengal. As an author his works always shewed vast erudition and deep researches. His name will be remembered as long as the Bengali language ceases not to exist. In his private life, he was a dutiful son, an affectionate father, a loving husband and a warm friend. As a Zamindar, his treatment with the ryots was the most generous. In short, in Dr. Ram Das Sen Bengal has lost a most worthy son, one who though belonging to young Bengal, had none of his vices, but had all the sterling merits of the old Hindu and who was as unostentatious and silent a worker as a true patriot ought to be.”—Amrita Bazar Patrika, September, 1887.

রামদাস বাবু তিন পুত্র ও তিন কন্তা রাধিয়া ইন্দুমোক পরিজ্যাপ করেন।

তাহার জীবন্ধুতেই তাহার কনিষ্ঠা কল্পার মৃত্যু হইয়াছিল। তাহার জোষ্টা কল্পার ১৩০৬ সালে মৃত্যু হইয়াছে; এবং সেই বৎসরেই রামদাস বাবুর পক্ষীরও লোকান্তর হইয়াছে, তিনি অতিশ্র বৃক্ষিমতী ও শুণ্বতী ছিলেন। রামদাস বাবুর পুত্রগণের মধ্যে জ্যোষ্ঠ শ্রীযুক্ত মণিমোহন সেন,—ইনি British Indian Association-এর ও Bengal Landholders' Association-এর সভা ও বঙ্গদেশীয় কানুন-সভার চিরহারী সভা এবং বঙ্গীয় সাহিত্য-পরিষদের সভা। মধ্যম শ্রীযুক্ত হিরণ্য সেন; ও কনিষ্ঠ শ্রীযুক্ত বোধিসৎ সেন, বি. এ.—ইনি একশে কলিকাতায় এম. এ. ও আইন অধ্যয়ন করিতেছেন। রামদাস বাবুর জামাতগণের নাম—রাজা ভুজঙ্গভূষণ রায়; শ্রীযুক্ত প্রমথনাথ রায়, স্বরেজিঙ্গার; ও ধ্যাতনামা শ্রিতিহাসিক শ্রীযুক্ত নিখিলনাথ রায়, বি. এল.

ডাক্তার রামদাস সেন মুর্শিদাবাদের উজ্জ্বল রত্ন। ডারভন্টার্স ও ইউরোপের পণ্ডিত-সমাজে তিনি স্বপুরিচিত ছিলেন। বে সময়ে বাঙালী ভাষা ধীরে ধীরে উন্নতির পথে অগ্রসর হইতেছিল, সেই সময়ে তিনি তাহাকে অশেষ প্রকারে উপস্থিত ও অলঙ্ঘিত করেন। তাহার রচিত শ্ৰেষ্ঠ কাব্য কাব্যালী ভাষার অলঙ্কাৰ-সূচন। বাঙালীদিগের মধ্যে যাহারা প্রথমে প্রেক্ষণের অনুসঙ্গানে ও অঙ্গুলীয়নে প্রযুক্ত হন, ডাক্তার রামদাস সেন তাহাদিগের মধ্যে স্থান। প্রেক্ষণ বিষয়ে তাহার আলোচনা দেখিয়া ইউরোপীয় পণ্ডিতগণ তাহার ভূয়সী প্রশংসন না করিবা পারিতে পারেন নাই। বিদ্যাচক্ষ ও জ্ঞানানুশীলনে তিনি মুর্শিদাবাদের মধ্যে সর্বশ্রেষ্ঠ ছিলেন বলিলেও অভূক্তি হয় না। এতজ্ঞ, অবশেষের ধারণীয় হিতকর কার্য্যেও তিনি ধোগ দান করিতেন। কত বিদ্যাৰ্থী এবং বাঙালী ভাষার কত লেখক যে তাহার ভাষা সাহায্য প্রাপ্ত হইয়াছে, তাহার ইয়ত্তা কৰা দার না। অনেক বিপুল ব্যক্তিও তাহার ভাষা অশেষ প্রকারে উপস্থিত হইয়াছে। তিনি ধনি-সন্তুন এবং সন্তোষ-বংশসন্তুত; কিন্তু তাহার ব্যবহারে কি সন্তোষ, কি সাধাৰণ, সুস্থলেই যাব পৰ নাই সন্তুষ্ট হইতেন। তিনি সন্তোষগণের প্রতিষ্ঠিধি-হইয়াও সাধাৰণের বক্তৃ হওয়া অধিকভক্ত গৌৱৰ মনে কৰিতেন। বাঙালীক অনেক জেলায় তাহার অমিদারী। সেই সমষ্ট অমিদারীৰ প্রজাগণ আপনাদিগকে রামরাজ্যের প্রজা বলিবা যনে কৰিত। বাঙালী মনে তাহার শায় প্রজাগতক অমিদার অতি অন্ধই দেখিয়ায়। আহুমান স্বজন, বক্তৃ বাক্তৃ এবং আপ্তি-

পথের উপকারের জন্ত তিনি সর্বদাই প্রস্তুত থাকিতেন। শুণের মমাদর, তাহার শ্বায়, অতি অন্ন লোকেই করিতে জানেন।

১৮১৮ খ্রিষ্টাব্দে বঙ্গের ছোট লাট মাকেজি সাহেব বাহাহুর বহুমপ্যুর পরিদর্শন কালে যে কক্ষতা করেন, তাহাতে রামদাস বাবুর জন্ত দুঃখ প্রকাশ করিয়া বলেন যে, তিনি এ জেলার অলঙ্কার ছিলেন ("He was the ornament of the district.")। মুর্শিদাবাদ জেলার বাড়ালা গ্রামে তাহার অধিদায়ীতে রামদাস বাবু এক বঙ্গবিদ্যালয় স্থাপন করেন; এখন তার মাইনর স্কুল করিয়া তাহার পুঁজগণ কর্তৃক পরিচালিত হইতেছে। রামদাস বাবুর মৃত্যুর পর ইংরাজী ১৮৮৭ সালের তৃতীয় সেপ্টেম্বর মুর্শিদাবাদ সভার এক অধিবেশনে শ্রীরাজত হইয়াছিল যে, তাহার দারা নানা প্রকারে উপকৃত হওয়ায়, স্মরণচিহ্ন স্বরূপ তাহার প্রতিমূর্তি রাখা আবশ্যিক। তখন সভাপতি ছিলেন বাবু বৈকুষ্ঠনাথ সেন। তাহার পর স্বত্তিচিহ্ন-সমিতির সম্পাদক ও কোষাধ্যক্ষ রাম মুকুললাল বর্ণন বাহাহুর মুর্শিদাবাদ জেলার অনসাধারণের ব্যবে ইটালী হইতে রামদাস বাবুর এক প্রস্তরময়ী মূর্তি আনয়ন করেন। এস্থলে উরেখ না করা অভ্যর্তা হয় যে, পূর্ববঙ্গ-নিবাসী বিদ্যাত চিরকর শ্রীযুক্ত শশিকুমার হেস মহাশয়ের রোমে ধাকা কালে তথাকার সিগনর রঙনির (Signor Ron-doni) দ্বারা এই প্রতিমূর্তি নির্মাণ করাইয়া ভারতবর্ষে পাঠাইতে বিশেষ বক্তৃ করিয়াছিলেন। মুকুলবাবুর মৃত্যু হওয়ায়, মহারাজা মণীকুচজ্জ্বল নন্দী মহাশয় ১৮১৯ সালে রামদাস-স্বত্তিচিহ্ন-সমিতির কোষাধ্যক্ষ ও সম্পাদকের জার প্রহণপূর্বক, বাঙালার ছোট লাট সার জন উডবরণ সাহেব মহোদয় কর্তৃক ১৮১৯ সালের ১লা আগস্ট প্রস্তরমূর্তির আবরণ উদ্ঘোচন করাইয়াছেন। এই স্বত্তিচিহ্ন স্থাপন সম্বন্ধে ১৮১৭ সালের ৩১শে আগস্ট তারিখে কলিকাতা হইতে শ্রীযুক্ত চন্দ্রশেখর মুখোপাধ্যায় মহাশয় শ্রীযুক্ত নিখিল-সাগ রায়কে যে পত্র লেখেন, তাহা নিম্নে উক্ত করা গেল।—“রামদাস বাবুর স্বত্তিচিহ্ন বহুমপ্যুরে স্থাপিত হইতেছে, ইহা রামদাস বাবুর সৌভাগ্য নহে, বহুমপ্যুরের সৌভাগ্য। বহুমপ্যুর থার্ম চিনে না! এতদিনে যে জিবিতে শিখিয়াছে, সেইটাই আহলাদের বিষয়।”

ছোট গাট কর্তৃক প্রতিমূর্তির আবরণ উদ্বোধন হওয়ার করেক দিন  
পূর্বে বাজালা গবর্নমেন্টের চিক সেজেটারি শ্রীযুক্ত বোল্টন সাহেব মহোদয়  
শ্রীযুক্ত মণিমোহন সেনকে নিম্ন লিখিত পত্র লেখেন।—

Yacht Rhotas,

July 26th.

My dear Sir,

It will be a great pleasure to me to assist at the unveiling of your father's bust. As, however, the Lieut. Governor has agreed to perform the ceremony and will deliver a short address, it is not desirable that I should speak, I do not, therefore, propose to say anything, I have already informed H. H. of your father's high and excellent qualities, and of the great reputation which he enjoyed in his own native district. Your father was one of my earliest friends in India, and I have always felt the highest regard for him. In haste,

\* \* \* \* \*  
Yours sincerely

C. W. Bolton.

বহুমপ্ত কলেজের উত্তর-পশ্চিম কোণের মাঠে, গঙ্গার ধারে, তাহার  
প্রতিমূর্তি স্থাপিত হইবাছে। প্রতিমূর্তির মীচের স্বত্তে লিখিত আছে—

To the memory  
of  
Dr. Ramdas Sen.

Born. Dec. 10, 1845. Died. Aug. 19, 1887.

An eminent oriental scholar, a learned antiquarian and a  
staunch friend of education. This bust is raised by his  
admiring and grateful friends, the people of the district of  
Murshidabad. August 1. 1899.

ଟାକା ପାରସ୍ତମତୀର ଶ୍ରୀମୁଖ ପଣ୍ଡିତ ଅଗବନ୍ତ ତର୍କବାଗୀଶ ଯହାଶୟ ଏଇ  
ପ୍ରତିମୂର୍ତ୍ତି ଦର୍ଶନ କରିଯା ମିଳିଥିତ ସଂକୃତ କବିତାଟି ରଚନା କରିଯାଇଲେମ ।  
ତିନି ରାମଦାନ ସାବୁର ମହିତ ପରିଚିତ ଛିଲେମ ।

“ଭୂମୀଶୋ ରାମଦାନୋ ବହୁବିଦ୍ଵିତିଗିରାଃ ଅତ୍ରତବୈଃ ଅସ୍ତ୍ରାଃ  
କୃଷ୍ଣା ରମ୍ୟଃ ପ୍ରବନ୍ଧଃ କୃତିଗଣଗଣିତଃ ଧ୍ୟାତନାମାଲାଜୀବୀ ।  
ଅତ୍ରଚୈତ୍ତନ୍ତଦ୍ଵାଣିଜେଃ କୃତିଭିରଭିମତା ସ୍ଥାପିତା ଶୈଳମୂର୍ତ୍ତି-  
ମାନାରୋହିଭୃତ୍ତ ରାଜପ୍ରତିନିଧିପିହିତୋମୋଚନାଃ ସ୍ଵର୍ଗତୋହପି ॥



# সূচীপত্র

বিবর ।

|                                               |     |     |     | পৃষ্ঠা । |
|-----------------------------------------------|-----|-----|-----|----------|
| ভারতবর্ষের পুরাবৃত্ত সমালোচন                  | ... | ... | ... | ২        |
| যহুকবি কালিদাস                                | ... | ... | ... | ১৮       |
| বরঞ্চিটি                                      | ... | ... | ... | ৩৭       |
| আহৰ                                           | ... | ... | ... | ৪৩       |
| হেমচন্দ্ৰ                                     | ... | ... | ... | ৫১       |
| হিন্দুদিগের নাট্যাভিনয়                       | ... | ... | ... | ৬০       |
| বেদ প্রচার                                    | ... | ... | ... | ৭৩       |
| গৌড়ীয় বৈকল্পিকার্থ্যবৃন্দের গ্রহণবলীর বিবরণ |     | ... | ... | ৮৫       |
| আমন্ত্রণবক্ত                                  | ... | ... | ... | ১০৫      |
| ভারতবর্ষের সঙ্গীত-শাস্ত্ৰ                     | ... | ... | ... | ১০১      |
| পরিশিষ্ট ( প্রথম ভাগের )                      | ... | ... | ... | ১২৫      |
| বাণভট্ট                                       | ... | ... | ... | ১৪১      |
| জৈনধর্ম                                       | ... | ... | ... | ১৫১      |
| বৌদ্ধ ধর্ম                                    | ... | ... | ... | ১৬৭      |
| শাক্যসিংহের পিতৃজয়                           | ... | ... | ... | ১৯০      |
| সঙ্গীত-শাস্ত্ৰালুগত নৃত্য ও অভিনয়            | ... | ... | ... | ১৯৭      |
| সাহসীক-চরিত                                   | ... | ... | ... | ২১৫      |
| বৌদ্ধ-মত ও তৎসমালোচন                          | ... | ... | ... | ২২৩      |
| পালিভাষা ও তৎসমালোচন                          | ... | ... | ... | ২৩১      |
| বেদ                                           | ... | ... | ... | ২৫৩      |
| শালিহান বা সাতবাহন নৃপতি                      | ... | ... | ... | ২৭৫      |
| বৃক্ষদেবের মন্ত্র                             | ... | ... | ... | ২৮৫      |
| পরিশিষ্ট ( ছিতীয় ভাগের )                     | ... | ... | ... | ২৯০      |
| জৈনমত সমালোচন                                 | ... | ... | ... | ২৯৮      |

| ବିଷୟ ।                          |     |     |     | ପୃଷ୍ଠା । |
|---------------------------------|-----|-----|-----|----------|
| ବୋପଦେବ ଓ ଶ୍ରୀମତୀଗବତ             | ... | ... | ... | ୩୧       |
| ବେଦ-ବିଜ୍ଞାନ                     | ... | ... | ... | ୩୨       |
| କୁମାରପାଲ                        | ... | ... | ... | ୩୩       |
| ବିଦ୍ୟାପତି ବିହଳଣ                 | ... | ... | ... | ୩୪       |
| ଆର୍ଯ୍ୟ-ମନ୍ଦ୍ରମାଯେର ଆଚାର ସ୍ୟବହାର | ... | ... | ... | ୩୫       |
| ବୌଦ୍ଧ-ଜୀବତ ଏହ                   | ... | ... | ... | * ୩୬     |
| ଶ୍ଵର-ବିଜ୍ଞାନ                    | ... | ... | ... | ୩୭       |
| ପାଣିନି                          | ... | ... | ... | ୪୦       |
| ରାଗ-ନିର୍ଣ୍ଣୟ                    | ... | ... | ... | ୪୧       |

## ତାଣୁଦ୍ଵି-ଶୋଧନ ।

| ପୃଷ୍ଠା | ପରିଚ୍ଛି | ଅନୁଷ୍ଠାନ             | ଶବ୍ଦ                   |
|--------|---------|----------------------|------------------------|
| ୧୪୨    | ୧୯      | କଲକମୁଦେଶ୍ୱୁ          | କଲକମୁଦେଶ୍ୱୁ            |
| ୨୧୯    | ୧୮      | ବୈଷ୍ଣୋଭାରତ           | ବୈଷ୍ଣୋଭାରତ             |
| ୨୧୬    | ୬       | ବାକ୍ୟ ପ୍ରଚକ୍ଷ        | ବାକ୍ୟ ପ୍ରଚକ୍ଷ          |
| "      | ୧୨      | ବୈଷ୍ଣକତ୍ୟ            | ବୈଷ୍ଣକତ୍ୟ              |
| "      | ୧୪      | କନ୍ଦିତାକୌଣ୍ଡତତ୍ତ୍ଵୀଃ | କନ୍ଦିତକୌଣ୍ଡତତ୍ତ୍ଵୀଃ    |
| "      | ୧୬      | କମ୍ପଶୋଭାଃ            | କମ୍ପଶୋଭାଃ              |
| ୩୮୪    | ୨୧      | କର୍ତ୍ତ, ମୂର୍ଖୀ,      | କର୍ତ୍ତ, କର୍ତ୍ତ, ମୂର୍ଖୀ |

---

# ভারতবর্ষের পুরাণত সমালোচন।

---

Let all the ends thou aim'st at be thy country's !

SHAKESPERE.

---

मातर्भारतत्त्वमि । सर्वशकुतश्चाहत्तुः प्रश्निः शुरा,  
द्वागाधिललोकविश्वात्मत्तुष्ट्रिद्यायशोक्तिस्त्रां ।  
यातात्ते दिवसात्पथा शुखमयाः शृङ्खाहन् ! तान् साप्त्रित्तम्,  
हा हा ! कस्त न मानसं बद्म महाशोकाशुद्धो मज्जति ॥ १ ॥—गद्यमाला ।

# ଐତିହ୍ସିକ-ରହ୍ସ୍ୟ ।

## ପ୍ରଥମ ଭାଗ ।

### ପ୍ରଥମ ଅଧ୍ୟାୟ ।

ଭାରତବର୍ଷେ ପୁରାବୃତ୍ତ ସମାଲୋଚନ । \*

ଭାରତବର୍ଷେ ପ୍ରକୃତ ଇତିହାସ ନାହିଁ, ଏ କଥା ସକଳେଇ ମୁକ୍ତ କଠେ ଶୀକାର କରିଯାଇଥାକେନ । ଆଚୀନ ରୋମକ ଏବଂ ଗ୍ରୀକଗଣ ପୁରାବୃତ୍ତ-ରଚନାଯ ଅଭୀବ ନିପୁଣତା-  
ଅକାଶ କରିଯା ଗିଯାଛେନ ; କିନ୍ତୁ ହିନ୍ଦୁରା କାବ୍ୟପ୍ରିୟ, ତୀହାରା ପ୍ରକୃତ ଘଟନାସମ୍ବ୍ଲାଙ୍ଗ  
ଅଣୌକିକ ବର୍ଣନାର ଏତ ପରିପୂର୍ଣ୍ଣ କରିଯାଛେନ ଯେ, ତାହା ହିତେ ସାମରଭାଗ ଉକ୍ତ  
କରା ନିତାନ୍ତ ଦୁଃସାଧ୍ୟ । ଇତିହାସ-ନିଚ୍ୟ ଗତେ ରଚନା କରାଇ ବିଧେୟ, ଗତେ କୋନ  
ଅଞ୍ଚାବ ରଚିତ ହିଲେ ତାହା ନାନା ଅଲକ୍ଷାରେ ଭୂଷିତ କରିତେ ହସ, ମୁକ୍ତରାଂ ତାହା  
ଅଭୂତି ଦୋଷେ ଦୂଷିତ ହିଯା ଥାକେ । ହିନ୍ଦୁରା ଅଭିଧାନ, ଚିକିତ୍ସାଶାସ୍ତ୍ର, ଇତିହାସ  
ଆହୁତି ସେ ସକଳ ଅଞ୍ଚାବ ଗଦ୍ୟେ ରଚନାର ମୋପ୍ଦ୍ୟ, ତୃତୀୟ କର୍ତ୍ତର ରାଧିବାର ଜଗ୍ତ  
ଝୋକେ ରଚନା କରିଯା ଗିଯାଛେନ । ଗଦ୍ୟେ ସେ ସକଳ ବିଷୟ ସର୍ବସାଧାରଣେର ପକ୍ଷେ ମୁଗ୍ମ  
ହସ, ପଦ୍ୟେ ମେ ସକଳ ବିଷୟ ମେକପ ହୁଯିନା । ପୁରାଣନିଚ୍ୟ ଆମାଦିଗେର ଆଚୀନ  
ଭାରତବର୍ଷେ ଇତିହାସ ; ତାହା ଏତ ଅସାର, ଅଧୋକ୍ତିକ ଏବଂ କାନ୍ତିକ ବିବରଣେ  
ପରିପୂର୍ଣ୍ଣ ଯେ, ତାହାର ମଧ୍ୟ ହିତେ ଅଗୁମାତ୍ର ସତ୍ୟ ପାଓଯା ବାଯା କି ନା ସନ୍ଦେହ ଏବଂ  
ପୁରାଣେର ପରିମ୍ପର ମତଭେଦ ଓ ଅସାମଙ୍ଗଳ ଥାକା ପ୍ରୟୁକ୍ତ ତାହାତେ କୋନ ଅକାରେ  
ବିଶ୍ଵାସ ହାପନେର ପଥ ନାହିଁ । ହିନ୍ଦୁରା ପ୍ରକୃତ ଇତିହାସ-ରଚନା-ପ୍ରଣାଳୀ ଜାନିତେନ ନା ।  
ବଲିଯା ଆସିଲା ମହାବୀର ଓ ପଣ୍ଡିତଗଣେର ଜୀବନଚରିତ ସଂଗ୍ରହ କରିତେ ପାରି ନା ।  
ଚିତ୍କଷ୍ଟଦେବ, ଅସ୍ତଦେବ ଗୋଦ୍ୟାମୀ, ଗୌଡେଶ୍ଵର ସେନ-ବ୍ରାହ୍ମଗନ ଆମାଦିଗେର ଦେଖେ

\* ଲୟ ଭାରତ । କାଲୀତିହାସ—୧୨ ଷଷ୍ଠ । ଶ୍ରୀମୋହିମକାନ୍ତ ବିଦ୍ୟାଭୂଷଣ ଅର୍ପିତ । ବୋମାଦିଯା  
ତମୋର ସମ୍ମ ମୁଖିତ ।

কয়েক শত বৎসর পূর্বে বর্তমান ছিলেন, কিন্তু আমরা তাহাদিগেরও জীবন-চরিত সংক্ষিপ্ত জ্ঞাতব্য বিষয় কিছুই অবগত নহি।

আটোন শেখকগণ একজন সাধারণ ক্ষত্রিয় রাজাকেও “সাম্রাজ্যের ধরণীর অধীন্তর” বলিয়া বর্ণনা করিয়া গিয়াছেন। বেদব্যাস যদি একালে জীবিত থাকিতেন, তাহা হইলে মহারাজ্ঞী বিট্টোরিয়া ও ইংরাজ-জ্ঞাতির কিঙ্গপ প্রতাপে বর্ণনা করিতেন, তাহা বলিতে পারি না।

ভারতবর্ষের পুরাবৃত্ত পর্যালোচনা করিতে হইলে প্রথমে “খণ্ডসংহিতার” উল্লেখ করা কর্তব্য। খণ্ডেদের আয় প্রাচীন গ্রন্থ তুমঙ্গলে নাই। বেদে মানবজ্ঞাতির রচনাকুম্ভ প্রথম প্রশ্ফুটিত হইয়াছিল, এ অন্ত হিন্দুরা চতুর্বেদ চতুর্মুখ ব্রহ্মার রচিত বলিয়া যথোচিত সশ্নান করিয়া থাকেন, এবং সেই অস্ত্রই জর্মণদেশোঙ্গে সর্বশান্তিদৰ্শী মহামহোপাধ্যায়গণ একমাত্র বেদাধ্যয়নে জীবন অতিবাহিত করিতেছেন। বৈদিক গ্রন্থ চারি অংশে বিভক্ত—চন্দ: মন্ত্র, আক্ষণ এবং স্তুত। ইয়ুরোপীয় ভাষাত্ববিং মোক্ষযুলর স্থির করিয়াছেন যে, চন্দঃ ভাগ ১২০০০ হইতে ১০০০, মন্ত্র ভাগ ১০০০ হইতে ৮০০, আক্ষণ ভাগ ৮০০ হইতে ৬০০, এবং স্তুত ভাগ ৬০০ হইতে ১০০ শ্রীষ্ঠাদের পূর্বে রচিত হইয়াছে। \* এই চারি অংশের রচনারীতি পরম্পর বিভিন্ন। ছন্দোভাগে ভারতবর্ষীয় সমাজের শৈশবাবস্থার প্রতিকৃতি ও বৈদিক ধর্মের অসম্পূর্ণতা, এবং মন্ত্রভাগে বৈদিক উপাসনার সম্পূর্ণতা লক্ষিত হয়। আক্ষণ ভাগে উপাসনার বিবিধ অঙ্গ প্রত্যক্ষ, এবং স্তুত ভাগে বেদার্থপ্রকাশক আক্ষণসংক্ষিপ্ত গুহ কথা সকল প্রকাশিত হইয়াছে। এই সবুদয় অংশ “ক্রতি” নামে প্রসিদ্ধ। মন্ত্রভাগ পদ্মে ও আক্ষণ-ভাগ গদ্যে রচিত।

বৈদিক মন্ত্র বা সংহিতা ভাগ ইন্দ্র, অগ্নি, বৰুণ, উষা, মুকুৎ, অধিনীকুমার, শৃঙ্গ, পুষ্য, ক্রতু, মিত্র প্রভৃতি দেবতার স্তোত্রে পরিপূর্ণ। খণ্ডসংহিতা আলোচনার অবগত হওয়া যাই, আর্যেরা মধ্য-এসিয়া হইতে আগমন করিয়া ভারতবর্ষের আদিবাসী দণ্ড্য, রাক্ষস, অমুর বা গিপাচ প্রভৃতি মানবধের ক্ষত্রবর্ণ বর্ণনা আতিদিগকে পরাপ্ত করিয়াছিলেন। তাহারা অতীব সাহস সহকারে অর্ধ্যগণের

\* ইহা কেবল মোক্ষযুলরেই সত, এতদেশীয় পতিতগণের সত নহে। বিশেষতঃ এতদেশীয় পতিতগণের মতে চন্দঃ ও মন্ত্র, একই অর্থের দ্যোতক। [ শৈশিমোহন সেন ]

সহিত যুক্ত করিয়াছিল। শব্দ-নামক তাহাদিগের জনেক অধান সেবাপতি একশত নগরীর অধিগাতি হইয়া পরম স্থৰে পার্বতীয় প্রদেশে ৪০ বৎসর পর্যন্ত বাস করিয়াছিল। আর্যগণ ভারতবর্ষীর নিবিড় অরণ্যস্থান আরং জলসাধন ক্ষেত্ৰে ক্ষেত্ৰসংস্কার কৃত্য ও আচীন অস্ত্র আভিদিগকে প্রাপ্ত করিয়াছিলেন। তাহারা প্রথমে কুবিকার্য বারা উদ্বৰ পোষণ করিতেন \* এবং বেছইন আৱৰ্গণের ক্ষেত্ৰে ত্বার দেশে দেশে পৰ্যটন কৰিতেন। তাহাদিগের কোন নিশ্চিষ্ট বাস-স্থৰ ছিল না। যেন্দৰালন ও পশ্চিমন তাহাদিগের অধান ব্যবসা ছিল, এবং দৈনিক কার্য সমাধা কৰণান্তৰ কিঞ্চিৎ অবকাশ পাইলেই বেদ-চননায় প্রযৃত হইতেন। যুক্তাদি উপস্থিত হইবামাত্র তাহারা বদল ও মৃগচর্চা পৰিধান কৰতঃ অন্তশ্রেণী হইয়া অকুতোভয়ে বৰ্ণৱজ্ঞাতিৰ সহিত মহাসময়ে নিম্নুক্ত হইতেন। পুরে ক্রমে কুবিকার্যের উন্নতি সহকাৰে নগৱ-নিৰ্মাণ আৱৰ্গ হইল। তাহারা পোতারোহণে নানা দেশ হইতে ব্যবহাৰোপযোগী বাণিজ্যসামগ্ৰী আন-ৱন কৰিতে আৱৰ্গ কৰিলেন। এবং-ক্রমে ভাৱতবৰ্ষের দিন দিন উন্নতি হইতে লাগিল ; ভীষণ খাপদপূৰ্ণ অৱণ্যানী সকল পৰিস্থিত হইয়া অনগণেৰ আবাসস্থৰ হইয়া উঠিল। + খণ্ডসংহিতার অথম অষ্টক, সপ্তদশ অনুবাক, অষ্টম বর্গেৰ অথম স্থক্তে লিখিত আছে, তুগ্রাজ বীপনিবাসী কোন শক্ত কৰ্তৃক উৎপীড়িত হও-ঝাতে তাহার দমনাৰ্থ সৌযুক্ত ভূজ্যকে স্মজ্জিত রংগপোতারোহণে প্ৰেৰণ কৰেন, কিন্তু প্ৰবল ঝটিকায় পোত সম্ভৱময় হইয়া যায়, এবং কুমাৰ ভূজ্য মহাকষ্টে প্ৰাণধাৰণ কৰিয়া উপকূলে নীত হৱেন। এতৎপ্ৰমাণে স্পষ্ট বোধ হইতেছে যে, আৰ্যগণ কিনিয়ানদিগেৰ পুৰ্বেও পোত-নিৰ্মাণ-কোশল অবগত ছিলেন। তাহারা প্রথমে সপ্তসিঙ্গু অৰ্দ্ধাংশ পঞ্চাব-বাজে বাস কৰিতেন। “অহসংহিতা”

\* “শুনং বাহাঃ শুনং শুনং কৃশতু লাঙ্গলং” ইত্যাদি ব্যাদ ও অষ্টক, ৮ অধ্যায়।

[ শৈশিদ্বোহন সেন। ]

+ “জীৱস্যেৰ কৰতি অতীকং যৎ বৰ্ণী যাতি সমামুপত্তে। অনাবিজ্ঞয় তথা জয় হং স কৃ বৰ্ণলো শহিয়া পিপৰ্বু”। [ ১ অষ্টক, ১ অং ] “শতং অপ্রমাণীনাং পুয়াং ইঙ্গে ব্যাপ্তঃ। দিবোদাসীয় দাশুৰে।” [ ১ অং, ৬ অধ্যায় ] “স্তুতামাণং পুথিদীং স্মাচনেহসং স্মৃত্যুণ্মুলিতিঃ স্তুপৰ্ণিতিঃ মেৰীং নাবং দ্বিৰোং অনাগসং অপ্রবৰ্তীং আকুলে আ স্বত্তৰে।” [ ৮ অষ্টক, ২ অং ] “বেদ মাৰঃ সম্যুক্তিৰঃ” এই সকল কক্ষে যুক্ত, যুক্তোপকৰ্ত্ত্ব, পুৱনিৰ্মাণাদি এবং সম্ভৱপোত নিৰ্মাণ পূৰ্বক বাণিজ্য ব্যবসাদি বিবৰক কথাৰ উল্লেখ আছে। [ শৈশিদ্বোহন সেন। ]

পাঠে অবগত হওয়া যাব, কিছুকাল তাহারা তথায় অবস্থিতি করিয়া সরকারী নদীর পরপারে দক্ষিণ ও পূর্বদিকে শাঢ়া করিয়াছিলেন; এই সময়ে তাহাদিগের ধারা বহসংখ্যক অসভ্য আদিমবাসিগণ সময়ে পরাজিত হইয়া স্বত্ব আবাসস্থলে পরিত্যাগ করিয়াছিল। প্রথমে তাহারা সরবর্তী হইতে গঢ়ার উপকূলহ ত্রঙ্গবি দেশে বাস করতঃ মধ্যদেশাভিমুখে শাঢ়া করিলেন। এবং ক্রমে ভারতবর্ষ আর্যগণের বাসস্থল হইয়া উঠিল। ইতিপূর্বে কোন জাতিভেদ ছিল না; পরে সভ্যতার বৃক্ষ সহকারে বৈদিক মহর্ষিগণ খণ্ডেষীয় পুরুষস্থক্তে ভাস্কণ, কঙ্গিস, বৈশ্ব, শুদ্র,—চতুর্বর্ণের উৎপত্তি প্রকাশ করিলেন। মহুসংহিতায় অত্যেক বর্ণের কর্তব্য ও উপায় দেবতার বিষয় সবিস্তর সিদ্ধিত হইয়াছে। বেদ ও মহুসংহিতা পাঠে ভারতবর্ষের প্রাচীন অবস্থা এবং নৃপতিগণের রাজ্য-শাসনপ্রণালী কিছুই উত্তম রূপে জ্ঞাত হওয়া যায় না। বাস্তীকির “রামায়ণ” অতি প্রাচীন গ্রন্থ, ইহাতে রাম-রাবণের যুদ্ধ এবং ভারতবর্ষের প্রাচীন বিবরণও কিঞ্চিৎ কিঞ্চিৎ সংগৃহীত হইয়াছে। “মহাভারত” কুরুপাণুবগণের যুদ্ধবৃত্তান্ত ও বহুজনপদের বিবরণে পরিপূর্ণ। এ সময় হিন্দুগণ সভ্যতার উচ্চ আসনে আরোহণ করিয়াছিলেন। হিন্দুগণের যুক্তবিদ্যা, রাজ্যশাসনপ্রণালী, শিল্পনৈপুণ্য প্রভৃতির উত্তম পরিচয় মহাভারতে প্রাপ্ত হওয়া যাব। ইঙ্গপ্রস্ত্রের স্বচক্র-প্রাসাদবর্ণনা, হিন্দু আবাল বৃক্ষ বনিতা, সকলেই অবগত আছে। বিপুল অর্থ ব্যয় করিয়া পাওবেরা স্বীকৃত রাজধানী নির্মাণ করাইয়াছিলেন। কথিত আছে, পুরোচন নামক জনৈক যবন (গ্রীক) অতুগৃহ নির্মাণ করে, এবং সৈনিক কার্য্যেও শক, যবন, কার্ষেজ, পারদ, পহলব অভূতি ভিন্ন ভিন্ন জাতিগণ নিয়োজিত হইতে। ইঙ্গপ্রস্ত্র আধুনিক দিল্লীর এক জ্বোশ ব্যবধানে পুরাণ কেজল নামক দুর্গ-সম্পর্কটে ছিল। এহান এককে মুসলমান নৃপতিগণের নগরীর ভগ্নাবশেষে পরিপূরিত রহিয়াছে। হিন্দু-ভূপতিগণের প্রাসাদাদির কিছু মাত্র চিকিৎসে দেখিতে পাওয়া যাব না। কালে এই মহাতেজা কুরুপাণুবগিগের কীর্তিকলাপ একে-বাবে লোপ পাইল! এক্ষণে বোধ হইতেছে—

“তীক্ষ্ণ জ্বোশ কর্ম বীরে,  
কে জানিত যুধিষ্ঠিরে,  
যদি ব্যাস না বর্ণিত গানে।”

## ଦ୍ୱିତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟ ।

ଶୁରାଣେ କୋନ କୋନ ହିନ୍ଦୁ ନୃପତିର ବର୍ଣନା ଦୃଷ୍ଟ ହସ୍ତ । “ଶ୍ରୀମତ୍ତାଗବତ” ଓ “ବିଜୁ-  
ଶୁରାଣେ” ଶୁଦ୍ଧ ରାଜୀ ନନ୍ଦବଂଶୀୟ ନୃପତିଗଣେର ଲଙ୍ଘିଷ୍ଠ ବିବରଣ ଆଶ୍ଚର୍ଯ୍ୟ ହସ୍ତରୀ ଯାହା ।  
ଉଚ୍ଚ ଶୁରାଣେ ଭବିଷ୍ୟବାଣୀ-ସରପ ଲିଖିତ ଆହେ, “ମହାନନ୍ଦିର ଉତ୍ତରମେ ଓ ଶୁଦ୍ଧବାଣୀର  
ଗର୍ଭେ ମହାବୀର୍ଯ୍ୟବାନ୍ କୁମାର ମହାପତ୍ର-ନନ୍ଦିର ଜନ୍ମ ହଇବେ । ତୋହାର ସମସ୍ତ ହିତେ  
କ୍ଷତ୍ରିର ତୁପାଳଗଣେର ଅବନତି ଓ କ୍ରମେ କ୍ରମେ ଭାରତରାଜ୍ୟ ଶୁଦ୍ଧ ନୃପବର୍ଗେର କର୍ତ୍ତା-  
କଳଗତ ହଇବେ । ତିନି ଶ୍ଵେତ ଅସାଧାରଣ ଶୌର୍ଯ୍ୟ-ବୀର୍ଯ୍ୟ-ପ୍ରଭାବେ ଧରଣୀମଣ୍ଡଳେର  
ଏକଛତ୍ର ଅଧୀଶ୍ୱର ହଇଯା ଦ୍ୱିତୀୟ ଭାର୍ଗବେର ଘାର ମାଜ୍ୟ ଶାସନ କରିବେନ । ତୋହାର  
ମୁଖାଳ୍ୟ ଅଭ୍ୟତ ଅଟ୍ଟଗୁଡ଼ ଜନ୍ମଗ୍ରହଣ କରିଯା ଏକ ଶତ ବ୍ୟସର ପୃଥିବୀ ଶାସନ କରିବେ ।  
କୋଟିଲ୍ୟ ନାମକ ଜନୈକ ବ୍ରାହ୍ମଣେର କ୍ରୋଧ-ହତୀଶନ ଅନୌଷ୍ଠାନ ହଇଯା ଏହି ନନ୍ଦବଂଶ  
ଧର୍ମ କରିବେ ଏବଂ ତ୍ୱରତ୍ତ୍ଵକ ମୌର୍ୟବଂଶୀୟ ଚନ୍ଦ୍ରଶୁଷ୍ଠ ପାଟଲିପୁଣ୍ୟେର ସିଂହାସନ  
ଆଶ୍ଚର୍ଯ୍ୟ ହଇବେନ” । “ମୁହୂର୍ତ୍ତକଥା” ନାମକ ପ୍ରାଚୀନ ପ୍ରାଚୀନ ପାଟଲିପୁଣ୍ୟେର ଓ ବୋଗା-  
ନନ୍ଦେର ବିବରଣ ମଂଗଳିତ ହଇଯାଇଛେ । ଏହି ଗ୍ରହ ୧୦୯ ଶ୍ରୀ: ଅ: ସୋମଦେବ ଭଟ୍  
କାଶୀରାଧିପତି ହର୍ଷଦେବେର ପିତାମହୀର ମନୋରଞ୍ଜନାର୍ଥ ରଚନା କରେନ । ବିଶ୍ଵାଦାନ୍ତ  
“ଶୁଦ୍ଧାରାକ୍ଷସ” ନାମକ ନାଟକେ ଚାଣକ୍ୟ ପଣ୍ଡିତର ଅସାଧାରଣ ବୁଦ୍ଧିପ୍ରଭାବେ ଚନ୍ଦ୍ର-  
ଶୁଷ୍ଠେର ପାଟଲିପୁଣ୍ୟେର ସିଂହାସନରୋହଣ ଓ ନନ୍ଦବଂଶେର ଧର୍ମ ଏବଂ ବ୍ରାହ୍ମଦେଶର ପ୍ରଭୁ-  
ପରାମଣତାର ଅତି ଉଚ୍ଚତମ ବର୍ଣନା କରିଯାଇଛେ । ଚନ୍ଦ୍ରଶୁଷ୍ଠ ମହାନନ୍ଦେର ମୁରାନାମ୍ଭୀ ନୀଚ-  
ଜାତୀୟା ଦ୍ୱାସୀର ଗର୍ଭେ ଜନ୍ମଗ୍ରହଣ କରେନ । ମଗଧଦେଶର ପାଟଲିପୁତ୍ର ନଗରୀ ହିନ୍ଦାର  
ରାଜଧାନୀ ଛିଲ । ଶୁଦ୍ଧାରାକ୍ଷସ ପାଟଲିପୁଣ୍ୟେର ଅପର ନାମ ‘କୁମୁମପୂର’ ଲିଖିତ  
ଆହେ । “ବାୟୁପୁରାଣେ” ମଭୁମୁକ୍ତରେ କୁମୁମପୂର ବା ପାଟଲିପୁତ୍ର, ଅଜ୍ଞାତଶତର  
ପୌତ୍ର ରାଜୀ ଉଦସ କର୍ତ୍ତ୍ଵକ ନିର୍ମିତ ହଇଯାଇଲ, ‘କିନ୍ତୁ “ମହାବଂଶେର” ବର୍ଣନାମୁକ୍ତରେ  
ଉଦସ ଅଜ୍ଞାତଶତର ପୁତ୍ର ଛିଲେନ । ଏହି ନଗରୀ ଶୋଣ ବା ଛିରଣ୍ୟବାହ ନନ୍ଦେର ତୌରେ  
ସ୍ଥାପିତ ଛିଲ । \* ସୁତରାଂ ଆଧୁନିକ ପାଟନା, ପ୍ରାଚୀନ ପାଟଲିପୁତ୍ର ନାମେର ଅପରାଂଶ

\* ଶୋଣେ ହିରଣ୍ୟବାହ: ଶାନ୍ତ-ଇତ୍ୟମରକୋଯଃ । ଏତମମୁକ୍ତରେ ଶୋଣ ନନ୍ଦେର ଅଗର ବାହ ହିରଣ୍ୟ-  
ବାହ । ଇହାର ତୌରେ ଅବହିତ ଛିଲ, ଏ କଥାର ଆଧୁନିକ ପାଟନା ପ୍ରାଚୀନ ପାଟଲିପୁତ୍ର ନହେ ବଲିରା ବୋଧ  
ହସ୍ତ । କେବ ବା ଆଧୁନିକ ପାଟନା ଗଢା ନଦୀର ତୌରେ ଅବହିତ । ବୋଧ ହସ୍ତ, ପାଟନା ଜେଲାର ଅଂଶ  
ବିଶେଷ ପ୍ରାଚୀନ ପାଟଲିପୁତ୍ର ଅବହିତ ଛିଲ । [ ଶ୍ରୀମିଶୋଇନ ସେନ ]

মাত্র। অধমাবস্থায় চক্রগুপ্ত পঞ্জাবে অবস্থিতি করিতেন, ও এই অবস্থে তৎশিলানিধাসী চাণক্য পঞ্জিতের সহিত তাহার সৌহার্দ হইয়াছিল। চক্রগুপ্ত অগণ্য হিন্দুপতিগণের সহবাগে আলেকজান্ডারের গ্রীক সৈঙ্গগকে একবালে ভারতবর্ষের শেষ সীমা হইতে দূরীভূত করিয়া দিয়াছিলেন। হিন্দু-ভূগোলবর্ষের একটা নিবক্ষ অবলেকজান্ডারের ভায় দিখিজৰী বীর ভারতবর্ষের কোন অধান নগর অধিকার করিতে পারেন নাই। কেবল পঞ্জাবের কিয়দংশ মাত্র যজ্ঞ করিয়া-ছিলেন। চক্রগুপ্ত পাটলিপুত্রের সিংহাসনাবোধ করিয়া চাণক্যকে অধান অমাত্যপদে অভিযুক্ত করেন। তাহার উপদেশ তিনি সহস্র কোন কার্যে হস্ত-ক্ষেপ করিতেন না। \* মহাবীর আলেকজান্ডারের মৃত্যুর পর তাহার অধান সেনাপতি সিল্যুক্স সিরিয়া হইতে বহু সৈন্য সমভিব্যাহারে চক্রগুপ্তকে দমন করণার্থ মগধাভিযুক্ত ঘাঁটা করিয়াছিলেন। কিন্তু চক্রগুপ্ত অসীম সাহস সহকারে তাহার গতি অবরোধ করাম তিনি সৈন্যে আর্যভূমি পরিত্যাগ করেন, এবং অবশেষে চক্রগুপ্তের সহিত সন্ধি স্থাপিত হয়। তাহার একটি ক্লপ-লাবণ্যবর্তী ছুহিতাকে চক্রগুপ্তের সহিত বিবাহ দিয়াছিলেন। চক্রগুপ্ত যবনকঙ্গা সামরে গ্রহণপূর্বক বিবাহ করাতে হিন্দু গ্রহকারণ তাহা লিপিবক্ষ করেন নাই; কিন্তু গ্রীক পুরাবৃত্ত-লেখক জ্ঞাবো এ বিষয় প্রকারাস্তরে উল্লেখ করিয়াছেন। সেগাহিনিস গ্রীক-ভারবৃত্ত স্বরূপ পাটলিপুত্রে অবস্থিতি করিতেন। তাহার দ্বারা গ্রীকগণের সহিত চক্রগুপ্তের বন্ধুত্ব ক্রমে বন্ধমূল হইয়াছিল। চক্রগুপ্ত বাহিনী নগরীতে সিল্যুকসের সমীক্ষে সর্বদা বহমূল্য উপহার প্রেরণ করিয়া তাহাকে সন্তুষ্ট করিতেন। এ বিষয় সুবিধ্যাত যবন ইতিহাসলেখক জগতিন পুতুর্ক, আরিয়ান প্রভৃতি স্বত্ব ইতিহাসে লিখিয়া গিয়াছেন। চক্রগুপ্ত তৎকালে ভারতবর্ষের সকল নৃপতির শিরোরঞ্জস্বক্ষেপ ছিলেন। তিনি ২৪ বৎসর রাজ্য পাসন করিয়া জোকাস্তুর গমন করেন। তাহার পুত্র বিন্দুসার ২১১়ীঁ: পুঃ রাজ্যাভিযুক্ত হয়েন। তাহার রাজ্যকালে গ্রীক-ভারবৃত্ত ম্যানিসস, মৃপতি টেলিমি কিলেদেলকস কর্তৃক প্রেরিত হইয়াছিলেন। ২৮০ বীঁ: পুঃ বিন্দুসার

\* চাণক্য চক্রগুপ্তের শর্তিত অসীম দিন করিয়াছিলেন, পরে বানপ্রহ দর্শ অতিগোলমার্থ অনেই ধাক্কিতেন, রাজধানীতে ধাক্কিতেন না। এবং বানপ্রহের ভক্ষণ ভোজন করিতেন। চক্রগুপ্তের কিছু অহঙ্ক অহঙ্ক কর্তৃত হইয়াছিল না। অতএব, ইনি চক্রগুপ্তের অবৈতনিক সঙ্গী ছিলেন।

শীর্ষ উপর্যুক্ত তনয় অশোকবর্জনকে তক্ষশিলায় নিরোক্তিত করেন। তিনি “ধস” নামক অসভ্য জাতিদিগকে পরাজিত করিয়া তাহার পিতার আজ্ঞাসারে উজ্জয়লীর শাসনকর্ত্তৃর পদ প্রাপ্ত হইয়াছিলেন। ২৬৩ খ্রি: পূঃ বিজ্ঞাসারের মৃত্যু হইল; এবং অশোক রাজ্যলোকে অক্ষ হইয়া তাহার সহোদর তিব্য তিনি সকল আতাকে বিনাশ করত; প্রগাধাধিপতি হইয়া নিষ্ঠাকে রাজ্যশাসন করিতে লাগিলেন। এই নিষ্ঠার কার্য করার তাহাকে সকলে “চণ্ডাশোক” বলিত। মহাবৎশে লিখিত আছে, ইনি তিনি বৎসরকাল বাবৎ হিন্দুর্ধন্দে প্রবল বিশাস অমুসারে প্রত্যহ ৬০,০০০ বটি সহস্র ব্রাহ্মণ ভোজন করাইতেন। অশোক বৌদ্ধ ধর্মগণের সহিত সর্বসা ধর্মবিবরক তর্ক বিতর্ক করাতে হিন্দুর্ধন্দে পরিভ্যাগ করিয়া বৌদ্ধধর্মাবলয়ী হইলেন, এবং প্রত্যহ ৬০,০০০ বটি সহস্র ব্রাহ্মণের পরিবর্তে ৬৪,০০০ বৌদ্ধ শুক্রকে অতীব ভক্ষিসহকারে ভোজন করাইতেন। বৌদ্ধ ধর্ম প্রচার করিবার জন্ম তিনি স্থানে স্থানে আচার্যবর্গকে প্রেরণ করিতে লাগিলেন। ঐক্যপ করার ক্ষয়কালের মধ্যে হিন্দুর্ধন্দে তিনি নিরোক্তিত হইল এবং বৌদ্ধধর্মের বিশেষ সমুদ্রতি হইতে লাগিল। কথিত আছে, তিনি ৪৪০০০ বিহার এবং কীর্তিস্তম্ভ ভারতবর্ষের সকল স্থানে নির্মাণ করাইয়াছিলেন। আমরা কাশী, পুরাগ এবং দিল্লীতে তাহার স্তম্ভগুলি দর্শন করিয়াছি। এক এক খণ্ড প্রত্যনির্মিত সুদীর্ঘ স্তম্ভের অঙ্গে, পালি ভাষায় পশ্চিমান্দ্রাস নিবারণ, ধর্মশালা সংস্থাগন, বৌদ্ধধর্ম প্রচার প্রভৃতি সংকার্য করিতে প্রজাবর্গের প্রতি নৃপতি অশোকের আজ্ঞা খোদিত রহিয়াছে। অশোককে প্রজাগণ অসীম ভক্তি করিত এবং তিনিও তাহাদিগকে পুত্রবৎ প্রতিপাদন কর্তৃতেন। তাহার সময়ে ভারতবর্ষের যার পর নাই উন্নতি হইয়াছিল। তিনি সমূলর ভারতবর্ষ এবং তাতার দেশ পর্যন্ত অধিকার করিয়াছিলেন। তাহার খোদিত পালিভাষা-লিপি কাবুলে “কপজগিরি” নামক অঙ্গ-অঙ্গ শোভিত করিয়াছিল। এই লিপি স্থানে আস্ত্যোক্তস, টেলেমি, অস্তিপোলস এবং অগ্নাবন বৃপতির নাম পাওয়া গিয়াছে। এ সময়ে বৌদ্ধধর্মের এত উন্নতি হইয়াছিল যে, সৈবিয়িয়া, চীল, শ্রীক প্রভৃতি বিদেশীরগণও এই ধর্মে দীক্ষিত হইয়াছিল। শ্রীক যতিগণকে “ব্যবনধর্ম রক্ষিত” বলিত। ধর্মপ্রচারকগণ অকুতোভয়ে অসংখ্যে অবেশ করিয়া মহিলাবর্গকেও বৌদ্ধধর্মে দীক্ষিত

করিতেন। এইস্থানে বৌদ্ধ ধর্মের বহন প্রচার হওয়াতে পাপকার্য এককালে ভারতভূমি হইতে ভিয়োহিত হইল। পাওবগণের কিংবা অশ কোন জুগড়ির স্বরে ভারতভূমির এভাবুশ উন্নতি কখনই হয় নাই। আমে গামে, নগরে নগরে, বিহার, চিকিৎসালয়, ধর্মশালা, বিহার, চৈত্য সংস্থাপিত এবং জলাশয়, প্রশংস প্রতিনির্মিত রথ্যা, সেতু প্রভৃতি নির্মিত হইয়াছিল। একেব অশোক, পালি ভাষায় “দেবনাম্পির পিয়দশি,” অর্থাৎ দেবতাদের প্রিয় প্রিয়দশী, এবং “ধর্মশাল” নামে খাত হইলেন। “বৈপবৎশে” এবং “মহাবৎশে” লিখিত আছে, অশোকপুত্র মহামহেন্দ্র ছিত্রে, উত্তের, সমূল, ভাজশাল নামক স্থবিরগণ সমতিব্যাহারে সিংহলদ্বীপে পোতারোহণে গমন করিয়া তাহার খুলতাত নৃপতি তিয় এবং সমুদ্র প্রজাকে বৌদ্ধধর্মাবলয় করিয়াছিলেন। অশোকের সময়ে মগধদেশে বৌদ্ধ আচার্যগণের ভিনটি সভা হইয়াছিল। এই সভার শাক্যসিংহের উপদেশস্থত্ত্বনিচৰ সটীক লিপিবদ্ধ হইয়াছিল। এই সংগ্রহের নাম “জিপেটক”। বুজুয়ো নামক জনৈক মৈথিলি ব্রাহ্মণ ইহার “অর্থ কথা” পালি ভাষায় সিংহলদ্বীপবাসিগণের জন্য প্রস্তুত করেন।

২২২ শ্রীঃ পৃঃ নৃপতি অশোকের মৃত্যু হয়। ইনি ৪১ বৎসর বার্ষ্য করিয়াছিলেন। বিশুগুরাণ, ভাগবত, দায়পুরাণ এবং মৎসপুরাণে ইহার বিবরণ লিখিত আছে। তাহার মৃত্যুর পর ময়ুরীয় সপ্তজন বৌদ্ধ নৃপতি মুখস্বচ্ছন্দে ভারতবর্ষ শাসন করিয়াছিলেন। তৎপরে তাহারা হীনবল হইয়া আসিলে শুষ্টবৎশীয় নৃপতিগণ পাটলিপুত্রের সিংহাসনে আরোচ হয়েন। এই বৎশীয় রাজা পুনর্মিত্ব ১৮৮ শ্রীঃ পৃঃ একটী প্রকাণ বৃক্ষস্তুপ প্রস্তুত করিয়াছিলেন। দেবাভূতি সম্ববৎশের শেষ নৃপতি, ও তাহার মৃত্যুর পর কর্ণবৎশীয় ভূগোলগণ ৩১ শ্রীঃ পৃঃ পর্যাপ্ত রাজ্য করিয়াছিলেন। এসময় হিন্দুধর্মের প্রবল জ্যোতিঃ দিন দিন বিকীর্ণ হইয়া বৌদ্ধধর্মকে মলিন করিয়াছিল। অশোকের পরে কেহই ভারতবর্ষের একেব হইতে পারেন নাই। মগধরাজ্য কিছুকাল শুষ্টবৎশীয় নৃপতিগণের অধীনে ছিল। মহারাজশুষ্ট, শুষ্টবৎশের আদি পুরুষ। তাহার রাজ্যকাল হইতে ৩১৯ শ্রীঃ অঃ শুষ্ট অবৈর প্রথম বর্ষ গণনা করা যায়। এলাহাবাদ ও ভিটারীয় সাট প্রতরে বে খোদিত লিপি আছে, তৎ-পাঠে অবগত হওয়া যায়, “মহারাজ অধিবাজ” সমুদ্র শুষ্ট ভারতবর্ষের একজন

এবল পরাক্রান্ত ভূগতি ছিলেন। ইনি শুণবংশীয় চূর্ণ বৃপতি। সহুরুণগ  
শক্রবর্গের ক্ষতান্ত দ্বরপ এবং সজ্জনগণের পিতা দ্বরপ ছিলেন। তিনি নিজ  
অসীম ভূমিকলে সিংহল, সৌরাষ্ট্র, নেপাল, আসাম প্রভৃতি বিবিধ রাজ্যে দ্বীপ  
প্রভৃতি হাঁপন করেন। এ সময় হইতেই অঙ্গ, বঙ্গ, কলিঙ্গ প্রভৃতি পৃথক্ পৃথক্  
রাজ্য তিনি ভিন্ন ভূপতির পাসনাদীন হইয়াছিল।

উজ্জিনীর অধিপতি বিক্রমাদিত্য অতি বিখ্যাত ছিলেন। তাঁহার  
রাজ্যকালে উৎকৃষ্ট উৎকৃষ্ট কাব্য নাটক প্রচারিত হইয়া সংস্কৃত সাহিত্য-  
সংসার উজ্জল করিয়াছে; তিনি ৭৮ শ্রীঃ পূঁয় শকদিগকে দমন করিয়া  
ছিলেন। কাঞ্চকুজের রাজসিংহাসনে যে সকল হিন্দুপতি আসীন ছিলেন,  
তাঁহাদের মধ্যে হর্ষবর্জনের নাম ভূবনবিখ্যাত। জনেক বৌকপরিত্রাজক  
( হিয়াহ সাঙ ) তাঁহার সহিত সাক্ষাৎ করিয়াছিলেন। তিনি আপন ভূমণ-  
বৃত্তান্ত মধ্যে শিথিয়াছেন যে, হর্ষবর্জন প্রায় ৩৫ বৎসর স্থৰে রাজ্য করিয়া  
৩০০ শ্রীঃ অঃ মানবলীলা সংবরণ করেন।

বহুবিধ সংস্কৃত গ্রন্থকার ধারানগরাধিপতি ভোজরাজের নাম উল্লেখ  
করিয়াছেন। ভোজরাজ বিবিধ বিদ্যাবিশারদ ছিলেন, এবং অসীম কবিত-  
শক্তিসম্পন্নও ছিলেন। ইনিই “সরস্বতীকৃষ্ণতরণ” নামক প্রসিদ্ধ অলঙ্কার গ্রন্থ  
রচনা করেন। বলাগভূত “ভোজপ্রবক্ষে” শিথিত আছে, “ধারানগরে  
কেহ মূর্খ ছিল না। অপিচ, শ্রীমান् ভোজরাজকে সতত বরফাচ, সুবক্ষ, বাণ,  
ময়ুর, বামদেব, হরিবংশ, শক্র, বিদ্যাবিশারদ, কোকিল, তারেক্ষ প্রভৃতি ৫০০  
শত বিদ্বান् ব্যক্তি বেষ্টন করিয়া ধাক্কিতেন।” পালবংশীয় এবং গঙ্গা-  
বংশীয় ভূগোলবর্গ গৌড় ও উড়িয়ার অধীনের ছিলেন। তাঁহাদিগের বিজৃত  
বিবরণ কোন সংস্কৃত গ্রন্থে গ্রহণ করে আছে প্রাপ্ত হওয়া যায় না। পরব্দ ইউরোপীয়  
পণ্ডিতবর্গ বহু পরিশ্রম দ্বীকার করিয়া প্রাচীন তাত্ত্বিকান, অস্তরফলকে  
খোদিত বংশাবলী বর্ণন, স্বৰ্ণ ও রৌপ্য মুদ্রা প্রভৃতি সংগ্রহ করিয়া তাহা হইতে  
এই সকল বংশের বিবরণ কথকিং সংগ্রহ করিয়া ইতিহাস মধ্যে সন্নিবেশিত  
করিয়াছেন। চৌবছেলীয় বৌজ পরিত্রাজক কাহিয়ান ও হিয়াহ সাঙ তারত-  
বর্দের সকল প্রিস্ত স্থানে পরিভ্রমণ করিয়া হিন্দু ও বৌজ ভূপতিগণের  
অনেক বিবরণ শিথিয়া গিয়াছেন। তাঁহাদিগের এই সকল ক্ষেক্ষণ ও

ଇଂରୋଜୀ ଭାଷାରେ ଅନୁଵାଦିତ ହେଉଥାଏ ଆମରା ଅନ୍ୟେ ବିବରଣ ଆଜିତେ ପାରିଥାଏଇ । ଅପଞ୍ଚିତ ଶ୍ରୀମୁଖ ବାବୁ ରାଜେଜଳାଳ ମିତ୍ର ମହାନଙ୍କ ତାତ୍ତ୍ଵଶାସନ ପତ୍ର ହିତେ କ୍ରିୟ-ପ୍ରେସ୍, “ମୋହବଂଶୀଯ” ଗୋଟିଦେଶରୁ ସେନରାଜଦିଗେର ବଂଶ-ବଳୀର ଅନୁତ ଇତିହାସ ଅକାଶ କରିଯା ସର୍ବସାଧାରଣେର ଅମ ନିରସନ କରିଯାଇଛେ । ଏକଣେ ଆର “ସେନ ରାଜାରା ବୈଦ୍ୟ” ଏ ଅମ କାହାର ହିବେ ଲା । କଲୀତିହାସ ୧୦୭ ପୃଷ୍ଠାଯି ସେନବଂଶୋପାଖ୍ୟାନେ, ତୋହାଦିଗକେ ଏହକାର ମହାଶ୍ରମ ମୈତ୍ର ହିନ କରିଯାଇଛେ, କିନ୍ତୁ ତାତ୍ତ୍ଵଶାସନ ମଧ୍ୟେ ତୋହାରା କ୍ରିୟା ହିଲେନ, ଏ ବିବର ଅପଞ୍ଚିତ ଅମାଣିତ ହିଯାଇଛେ ।

ସଂକ୍ଷିତ ଭାଷାଯି ଲିଖିତ ଇତିହାସ ପାହେର ମଧ୍ୟେ “ରାଜତରଙ୍ଗନୀ” ଅଭୀବ ଆମାଣିକ । ଏଥାନି କାଶୀର ଦେଶର ପୁରାତନ । ଇହାର ଅଧିମାଂଶ, ୧୯୪୮ ଶ୍ରୀଷ୍ଟାଳ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ କାଶୀରତିହାସ, ତାହା କଳଣପଣ୍ଡିତ-ବିରଚିତ । ବିତୀଯାଂଶ “ରାଜାବଳୀ”, ତାହା ଘୋଗରାଜକୁନ୍ତ । ଏହି ଅଂଶ ଅପଞ୍ଚିତ ପାଓଯା ଗିଯାଇଛେ । ତୃତୀଯାଂଶ ଘୋଗରାଜ-ଛାତ୍ର ଶ୍ରୀବର ପଣ୍ଡିତ-ବିରଚିତ, ଏବଂ ଚତୁର୍ଥାଂଶ ପ୍ରାଜ୍ୟଭଟ୍-ପଣ୍ଣିତ । ଶେଷାଂଶେ ଆକ-ବର-ପ୍ରେରିତ କାଶିମ ଧୀର କର୍ତ୍ତ୍ବ କାଶୀର ଜନ ଓ ଶାହା ଆଲମେର ରାଜ୍ୟ ଶାସନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ବିବରଣ ସଂଘରୀତ ହିଯାଇଛେ । ଏହି କାଶୀରଦେଶୀୟ ରାଜକୀୟ ଇତିହାସ ମୁତ୍ତ ମୁର୍କରାଫ୍ଟ \* ମାହେବ କାଶୀରନିବାସୀ ଶିବଦ୍ଵାମୀର ନିକଟ ହିତେ ବହ ଯଦ୍ଦେ ସଂଗ୍ରହ କରେନ । ପରେ ଆମ୍ବାଟିକ ସୋସାଇଟି କର୍ତ୍ତ୍ବକୁ ୧୮୩୯ ଶ୍ରୀଷ୍ଟାଳେ ଚାରି ଅଂଶ ଏକତ୍ରେ ମୁଦ୍ରିତ ହୁଏ । ପାରୀସ ନଗରୀତେ ଟ୍ରୟର ସାହେବଙ୍କ ଇହାର କିମ୍-ମଂଶ କ୍ରେଷ୍ଟ ଭାଷାର ଅନୁବାଦମହ ମୁଦ୍ରିତ କରିଯାଇଛେ । କଳଣ-ପଣ୍ଣିତ ଅଧିମାଂଶେ ବିଦ୍ୟାତ ହିନ୍ଦୁ-ମୁପତିଗଣେର ବିବରଣ ସଂଘରୀତ ହିଯାଇଛେ । ୧୯୧୫ ଶ୍ରୀ: ଅନ୍ନେ କଳଣ, ଚଞ୍ଚକତନର ସିଂହଦେବ ତୁପତିର କାଶୀର ଶାସନକାଳେ ଏହି ପ୍ରତି ରଚନା କରେନ । “ନୌଲପୁରାଣ” ଓ ଅପର ଏକାଶ ଧାନି ପ୍ରାଚୀନ ଶ୍ରୀମିତ୍ର ପଣ୍ଡିତ ତାତ୍ତ୍ଵଶାସନପତ୍ର ଅଭୃତି ହିତେ ଏହି ପ୍ରତି ସଂଗ୍ରହ କରିଯାଇଛେ । କଳଣ ପଣ୍ଡିତ ରାଜତରଙ୍ଗନୀର ପ୍ରଥମେ ପୋରାଣିକ ବିବରଣ, ଉତ୍ତପରେ ୨୪୪୮ ଶ୍ରୀ: ପୁ: ଗୋନର୍ଜ ତୁପ-ତିର ରାଜ୍ୟକାଳ ହିତେ ୧୯୯ ଶକେ ସଂଖ୍ୟାମଦେବେର ରାଜ୍ୟଶାସନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଇତିହାସ ଲିଖିଯାଇଛେ । କାଶୀରାଜ ଶ୍ରୀରଦେବ ରାଜାବଳୀ” ଓ “ନାଗାନନ୍ଦ” ରଚନା କରେନ । ରାଜତରଙ୍ଗନୀ-ପ୍ରଥେତା ତୋହାର କବିତ-ଶକ୍ତିର ଅନ୍ଧମା କରିଯା-

হেন। শান্তিগত্য মধ্য-আসিয়া পর্যন্ত অন্য করিয়াছিলেন এবং গোপাধিত্য, মরেশ্বাধিত্য, রণাধিত্য অভিতি হিন্দু-ভূপালবর্গ কর্তৃক অতি সুনিয়ে কান্দীয়-মাঙ্গ শান্তিক হইয়াছিল।

বঙ্গদেশের একখানিমাত্র সংস্কৃত ইতিহাস আপ্ত হওয়া গিয়াছে। এখানি মৰক্ষীগাধিপতি কুকচন্দ রায়ের সভাসদ জনেক ভাস্তুলের রচিত, নাম “ক্রিতীশ-বংশাবলী চন্দিত।” কবিবর ভারতচন্দ এই এই অবলম্বন করিয়। “মান-সিংহ” রচনা করিয়াছেন। আটীন সংস্কৃত এবং পালিগ্রামে তথা প্রস্তর-ফলক ও ভাস্তু-শাসনে যে সকল অধান অধান ভারতবর্ষীয় মৃপতিয় বিবরণ আপ্ত হইয়াছি, তাহার সংক্ষিপ্ত বিবরণ অন্য পাঠকবর্গকে উপহার দিলাম।



---

# ମହାକବି କାଲିଦାସ ।

---

“କାଲିଦାସ ପୂର୍ଣ୍ଣତମ କବିର ସମାଜେ ।”

---

“বঙ্গাল্পোরাচিক্রমিকরঃ কর্মপুরো ময়ূরো  
জাদো হাসঃ কর্মিকুলশুষ্ঠঃ কর্মিলাদো বিজাসঃ ।  
হর্ষো হর্ষো হস্তুরবসতিঃ পঞ্চবীণস্তু বাণঃ  
কেবাৎ নৈব কথয় করিতাকামিনী কোতৃকায় ॥”

অসমৰাধন-মাটিকৰ ।

‘Kâledâsa, the celebrated author of the Sakoontala, is a masterly describer of the influence which Nature exercises upon the mind of the lovers.

\* \* \* \* \*

Tenderness in the expression of feeling and richness of creative fancy, have assigned to him his lofty place among the poets of all nations”—ALEXANDER VON HUMBOLDT.

# କାଲିଦାସ ।\*

ମହାକବି କାଲିଦାସେର ନାମ ଭୁବନ-ବିଦ୍ୟାତ । ତୀହାକେ ଭାବତୀର କାଳି-  
ଦାସ ବଲିଲେ ଅପଥାନ କରା ହେ । ଶୈକ୍ଷପିତର ବେଳପ ମୁଖ୍ୟ କବିତାର  
ପ୍ରମର୍ଶର ପ୍ରତ୍ୱବଧେ ଜଗତୀହ ମାନବଗଣେର ମନ ସିଙ୍କ କରିଯାଛେ, କାଲିଦାସେର  
କବିତାଓ ଉଦ୍‌ଧରଣ ମନ୍ଦିରର ହଦୃକଳରେ ପ୍ରେମବାରି ଦେଚନ କରିଯାଛେ । କି  
ଥିଦେଶୀୟ, କି ବିଦେଶୀୟ, ଯିନି ଏକବାର କାଲିଦାସେର ମଧୁମାଖା ଅମୂଳ୍ୟ କବିତା-  
କଳାପ ପାଠ କରିଯାଛେ, ତିନିଇ ମୁକ୍ତକଟେ ଜାତିଭେଦ ଭୁଲିଯା ଗିଯା ତୀହାକେ  
“ଆମାଦିଗେର କବି କାଲିଦାସ” ବଲିଯା ତୀହାର ଅଭି ଶ୍ରୀତି ପ୍ରକାଶ କରିତେ  
ଝଟି କରେନ ନାହିଁ । ତୀହାର କାବ୍ୟମୂଳ ଅତ୍ୟାନ୍ତକାଳେର ସମ୍ବେଦ୍ୟ ଇଂରାଜୀ,  
ଅର୍ଥଗ, ଫରାସୀଶ, ଦେନ ଏବଂ ଇତାଲୀୟ ଭାଷାଯ ଅନୁବାଦିତ ହେଇଯାଛେ । ଏହି  
ମନ୍ଦିର ଅନୁବାଦ ସାଦରେ ମହତ୍ୱ ସହାୟ ବ୍ୟକ୍ତି ପାଠ କରିଯା ରଚିତାର ଅସାମାଞ୍ଚ  
କ୍ଷମତାର ଭୁଲି ଭୁଲି ପ୍ରଶଂସା କରିଯା ଥାକେନ, ଏବଂ ଅନୁବାଦକଗମ ଆମାଦିଗେର  
ଚତୁର୍ପାଠୀର ଭଟ୍ଟାଚାର୍ଯ୍ୟଗମ ଅପେକ୍ଷାଓ କାଲିଦାସେର କବିତାର ବିମଳ ରସାସାଦନେ  
ଆପନାଦିଗକେ ଚରିତାର୍ଥ ବୋଧ କରେନ । ଭାଷାତତ୍ତ୍ଵବିଂ ଜୋନ୍, ଉଇଲିସନ,  
ଲାସେନ, ଉଇଲିସମ୍, ଡେଟର୍ସ, ଫସି, କୋକକ୍ଲୁ, ସେଙ୍ଗି ଏବଂ ଅହିତୀର ଅର୍ଥଗ  
କବି ଓ ପଣ୍ଡିତ ଗେଟେ ଓ ବହୁଧ୍ୟାବିଶାରଦ ଲେଗଲ ଏବଂ ହୋମବୋନ୍ଟ କାଲି-  
ଦାସକେ କବିଶ୍ରେଷ୍ଠ-ପଦ ପ୍ରଦାନ କରିଯା ଇଯୁରୋପୀ ଥଣେ ତୀହାର ଧ୍ୟାତି ବିଜ୍ଞାର  
କରିଯାଛେ । ଗେଟେ—ଅର୍ଥଗମେଶୀୟ ଏକଜନ ମୁକ୍ତସିନ୍ଦ କବି । ଅର୍ଥଗମେଶୀୟ  
ତ କଥାଇ ନାହିଁ, ଇଂଲଣ୍ଡେ କାରଳାଇଲେର ଆସ ଲେଖକ-ଚାର୍ଚାମଣିଓ ତୀହାର ପ୍ରାହ ପାଠେ

୩

\* “ମେଘଦୂତ” ମହାକବି-କାଲିଦାସ-ବିରଚିତମ୍ । ମନ୍ଦିରାଧ-ଭୁଲି-ବିରଚିତ-ସଞ୍ଜୀବନୀ-ଟାକା-ମେଘଦୂତ ।  
ବହୁ-ଅଛ-ସକଳିତ-ସତ୍ୟ-ବ୍ୟାଖ୍ୟା-ସହିତମ୍ । ପ୍ରତ୍ୟାମରୈଚ କାନ୍ଦିରୀଯ-ବିଜ-ଶ୍ରୀଆନନ୍ଦାଧ-ପଣ୍ଡିତର ପ୍ରକା-  
ଶିତମ୍ । ଭାବାନ୍ତରିତକୁ । କଲିକାତା ।

“କୁମାର-ସନ୍ତବମ୍ ।” ସଂଗ୍ରମର୍ଗାନ୍ତମ୍ । ମହାକବି-କାଲିଦାସ-କୃତମ୍ । ଶ୍ରୀମନ୍ଦିରାଧ-ଭୁଲି-ବିରଚିତର  
ସଞ୍ଜୀବନୀ-ସମାଧୀନ ବ୍ୟାଖ୍ୟା, ଗର୍ବମେଟ-ସଂକ୍ଷତ-ପାଠଶାଳାଧ୍ୟାପକ-ଶ୍ରୀଆନନ୍ଦାଧରଚାର୍ଚପାତି-ଭଟ୍ଟାଚାର୍ୟ-  
କୃତ-ଭଟ୍ଟାକାମୃତ-ବ୍ୟାକମର୍ମମ୍ବ-ବିବରଣ୍ୟୋଜନାସିତରାଧିତମ୍ । ତେଲେବ ସଂକ୍ଷତମ୍ । କଲିକାତା ।

যোগিত হইয়াছেন। এমন কি, তাহার মতে শেক্ষপিররের “হাইলেট” অপেক্ষা গেটের “ফট”。এক খানি উৎকৃষ্ট নাটক। বাসরণ তাহার ছানায়ার লইয়ে “অ্যান্ড্রেড” রচনা করিয়াছেন; ছুতরাং গেটে এক জন সাধারণ কবি নহেন। তাহার মত প্রধান কবি, কালিদাসের কবিত্ব পক্ষির অশংসা করিলে সে কথা স্বীকৃতর বোধ করিতে হয়। তিনি ইইলি-রহ বোল কৃত ইংরাজী অনুবাদের অর্থে অনুবাদ পাঠে পুনর্কৃত হইয়া লিখিয়াছেন, “যদি কেহ বসন্তের পূজ্প ও শরতের ফল লাভের অভিলাষ করে, যদি কেহ চিত্তের আকর্ষণ ও বশীকরণকারী বস্ত্র অভিলাষ করে, যদি কেহ কৰ্ত্ত ও পৃথিবী, এই ছই এক নামে সমাবেশিত দেখিবার অভিলাষ করে, তাহা হইলে, হে অভিজ্ঞান-শকুন্তল ! আমি তোমার নাম উন্নৰ্দেশ করি। তাহা হইলেই সকল বলা হইল।”\* এক জন বিদেশীর কবি শকুন্তলার এতাদৃশ অশংসা করিয়াছেন, কিন্তু আমাদিগের উট্টোচার্য মহাশয়েরা ঘোর্ধ কবিত্ব-রস-গানে এককালে বিশ্ব—তাহারা নষ্ট লইয়া গভীরস্থরে কহিবেন, “মাত্র উৎকৃষ্ট কাব্য।”† তাহারা চতুর্পাঠিতে ছাত্রগণকে কালিদাসকৃত কোল কাব্য পাঠ করিতে না দিয়া ব্যাকরণের সঙ্গে “ভট্ট” ও “নৈবথ” পঢ়িতে উপদেশ দিয়া থাকেন। এক্ষণে সংস্কৃত কলেজের ছাত্রগণ তিনি কালিদাসের প্রাচীর ব্রাজগপত্তিগণ তামৃক আদর করেন না। এমন কি, এক ব্যক্তি “মেষদৃত” অপেক্ষা জীৱ গোপ্যামীর “গোপালচম্পু” নামক আধুনিক অপকৃষ্ট কাব্যের অশংসা করিলেন। কিন্তু এ সকল বঙ্গদেশীয়গণের কথা—পচিম ওদ্দেশ্যীয় পশ্চিমগণ ভারতবর্ষীয় কবিগণের মধ্যে কালিদাসকে সর্বোচ্চাসন অন্বেষ করেন। বোধহই ওদেশহ স্বপ্নসিক পশ্চিত তাওদাজী কালিদাসের

\* সংস্কৃত তাহা ও সংস্কৃত সাহিত্যবিহক প্রত্নাব।

“Willst du die Bluthe des fruhen, die Ftuchte des spateren Jahres,  
Willet du was reizt und etzucht, willst du was sattigt und nahst,  
• Willst du den Himmel, die Erde, mit einem Namen begreifen ;  
Nennich Sakontala, Dich, und so ist Alles gesagt”—Goethe.

† উপর কালিদাসক ভারতবর্ষীয়োরবস্তু।

কৈবল্যে পালাণিজ্ঞ বাবে সম্ভ অৱো পণ্ডিত

କବିତା ମାତ୍ର ପାଠେ କାନ୍ତ ନା ହେଲା, ସହ ପରିପ୍ରମ ଓ ସହାୟାସ ଶୀଳାର କରନ୍ତି  
ଆଚୀନ ସଂକ୍ଷତ ଏହ ଓ ତାତ୍ତ୍ଵାସନ ହିଁତେ ତୋହାଙ୍କୀବନଚରିତ ସହଜେ ଅବେଳ  
ବିଦରଖ ସଂଗ୍ରହ କରିଯାଇଛନ୍ । ଆମରା ତୋହାର ଅନ୍ତାବ ଆମାଧିକ ବୋଧ କରିଯା  
କୋମ କୋମ ଅଧିକ ଶ୍ରେଣ୍ଟ କରିଲାମ ।

କାଲିଦୀମ ବିଦ୍ୟାତ-ନାମା ସହାୟାକ ବିଜ୍ଞାନିତ୍ୟେର ନବରତ୍ନେର ଅନ୍ତର୍ଭିତ୍ତି  
ଛିଲେନ ; ଇହ ଭିନ୍ନ ତୋହାର ଆମାଧିକ ଜୀବନ-ସୃଜାତ ସଂକ୍ଷାନ୍ତ ଅତ କୋମ  
ବିଦରଖ ସାଧାରଣ ଲୋକେ ଅବଗତ ନହେନ । ବନ୍ଦଦେଶୀୟ ପଞ୍ଜିତାତିଥାନୀ କତିଗର  
ଧ୍ୟାତି ତୋହାକେ ଲମ୍ପଟ ହିଁର କରିଯା ଉଲଙ୍କ ଆଦିଶ ଘଟିତ କବିତାବଳୀ ତୋହାର  
ମୌର୍ଯ୍ୟ ପାଠର ପାଇବା ଥାକେନ । ଚତୁର୍ଦ୍ଦୀର୍ଘ ବ୍ରାହ୍ମିଣ ସୁରକ୍ଷାରେ ବ୍ୟାକ-  
ଶଖେର କିମ୍ବଦଂଶ ପାଠ କରିଯାଇ ଏ ସକଳ ଉଡ଼ଟ ପ୍ରୋକ ଅଭ୍ୟାସ କରିଯା ଧରି-  
ଗଣେର ମନୋରଙ୍ଗନ କରନ୍ତି : ବାର୍ଷିକୀ ସୃଜି ଶ୍ରେଣ୍ଟ କରେନ । ଫଳତଃ, ଏ ସକଳ ଉଡ଼ଟ  
କବିତା କାଲିଦୀମେର ହୃତ ନହେ, ଆଧୁନିକ କବି-ଇଚ୍ଛିତ । “ଅଭ୍ୟାସ-ଜୀବନରେ”  
ନାମକ ଏକଥାନି ବାନ୍ଦାଳା ପଦ୍ୟମର ବଟକଟାର ମୁଦ୍ରିତ ପୁସ୍ତକେ କାଲିଦୀମେର  
ଜୀବନଚରିତମଧ୍ୟେ ପ୍ରଚଲିତ ରସିକତାବ୍ୟଙ୍ଗକ କାନ୍ତିନିକ ଗମ ପ୍ରକାଶ କରିଯା,  
ଏହକାର ସ୍ତ୍ରୀ କଲୁଷିତ ଉଡ଼ାବନୀ ଶକ୍ତିର ପରିଚର ଦିଯାଇଛନ୍ । ସମ୍ପତ୍ତି ଇଂରାଜୀ  
ଭୂମିକା ମହ ସେ ଏକଥାନି “ବୟସ-ବ୍ୟବଂଶ” ସଟିକ ମୁଦ୍ରିତ ହେଲାଇଛେ, ତାହାତେଓ ମେହି  
ସକଳ ବାନ୍ଦାଳିକ ଗମ ସଂକଳିତ ହେଲାଇଛେ ଦେଖିଯା ହୁଅଥିତ ହେଲାଇଛି ।

କାଲିଦୀମ କୋମର ଏହେ ଆପଣ ପରିଚର କିଛୁଇ ପ୍ରକାଶ କରେନ ନାହିଁ ।  
ଲିଖିତ ଆହେ ସେ ;—

ଧ୍ୟାତିଃ କପଗକୋହମରମିହେ-ଶର୍ମ,  
ବେତାଳକୁଟ-ଘଟକର୍ମ-କାଲିଦୀମାଃ ।  
ଶ୍ୟାତୋ ସରାହମିହିରୋ ନୃପତେଂ-ସତ୍ୟାଃ,  
ରହାନି ବୈ ବରମଟିର୍ବ ବିଜ୍ଞାନ୍ତ ।

ଏହ ମାତ୍ର ନବରତ୍ନେର ପରିଚରେ ତୋହାର ପରିଚର । “ଅଭ୍ୟାସ-ଶର୍ମଶ” ଶ୍ରେ-  
କର୍ତ୍ତାର ଏହ ପରିଚରେ କଥନେଇ ସଙ୍କଷିତ ଧାରିତେ ପାରି ନା । ଶ୍ରେଣ୍ଟ ଅନ୍ତାବ  
ଅନ୍ତର୍ଭିତ୍ତ ଏହେ ତୋହାର ବିଦରଖ ଅଭ୍ୟାସକାଳ କରା ଆବଶ୍ୟକ ।

ଆର ପାଞ୍ଚଶତ ବନ୍ଦର ବିଗନ୍ତ ହିଲ୍, କୋଲାଚଳ ସର୍ବିକଳାଖ ହୁଅ କାଲିଦୀମେର

কাব্যসমূহের টীকা রচনা করেন; তাহার টীকা, দক্ষিণাবর নাথের টীকা দৃষ্টে রচিত হয়। কিন্তু তাহা অত্যন্ত দুর্পাপ্য।

তাবাত্তববিৎ লাসেন করেন, কালিদাস বিতীয় শ্রীষ্টাকে সমুদ্রগুণের সভার বর্তমান ছিলেন। লাসেন লাট প্রস্তর-ফলকে সমুদ্রগুণের “কবিবছু”, “কাব্যশ্রিয়” প্রভৃতি প্রশংসাবাদ দৃষ্টে কবিশ্রেষ্ঠ কালিদাসকে তাহার সভাসদ বিবেচনা করিয়াছেন।

বেন্টলি, মন্ত্র পাত্রির “জর্নেল এসিয়াটিক” নামক পত্রিকায় “ভোজ-প্রবক্ষের” ফরাসী অনুবাদ ও “আইন আকবরী” দৃষ্টে লিখিয়াছেন, তোজ রাজার ৮০০ খ্রি বৎসর পরে বিজ্ঞানিত্যের সভায় কালিদাস বর্তমান ছিলেন। এ কথা সম্পূর্ণ অশ্রদ্ধেয়। বেন্টলি স্বীয় গ্রন্থে একপ অনেক প্রসাপ বাকা লিখিয়াছেন, তদ্ধৃষ্টে তাহাকে হিন্দুদিগের ইতিহাস বিষয়ে সম্পূর্ণ বিমৃঢ় বিবেচনা করা যায়। কর্ণেল উইলফোর্ড, প্রিস্টেপ ও এলফিনিটন লিখিয়াছেন, কালিদাস প্রায় ১৪০০ খ্রি বৎসর পূর্বে বর্তমান ছিলেন।

“ভোজপ্রবক্ষের” প্রমাণাত্মকারে গুজরাট, মালওয়া এবং দক্ষিণের পশ্চিমগণ করেন, কালিদাস ১১০০ শ্রীষ্টাকে মুঞ্জের ভাতুপুত্র উজ্জয়লিনীলিবাসী ভোজরাজের সভাসদ ছিলেন। উজ্জয়লিনীর রাজপাটে কতিপয় বিজ্ঞানিত্য ও ভোজ আসীন হইয়াছিলেন; তাহার মধ্যে শেষ ভোজন্পতির রাজ্য-কাল ১১০০ শ্রীষ্টাকে স্থির হইয়াছে, এবং ইহাতে বোধ হয়, শেষ বিজ্ঞানিত্যকে ভোজ বলিত, ও তাহার নবরত্নের সভা ছিল। আমরা স্বয়ং “ভোজপ্রবক্ষ” পাঠ করিয়া দেখিয়াছি। তাহাতে লিখিত আছে, মালু দেশাস্তর্গত ধারানগরাধিপ ভোজ, সিঙ্গলের পুত্র এবং মুঞ্জের ভাতুপুত্র। শৈশবাবস্থায় পিতৃবিগ্নেগ হওয়াতে তাহার পিতৃব্য মুঞ্জ রাজপদে প্রতিষ্ঠিত হয়েন এবং ভোজ তাহার কর্তৃত্বাধীনে থাকিয়া বহু বিদ্যা অর্জন করেন। ভোজ কর্মে বিখ্যাত হওয়াতে তাহার খুল্লতাত তদ্বারা সিংহাসনচ্যুত হইবার আশঙ্কা করিতে লাগিলেন, এবং কি প্রকারে তাহার প্রাণ বিনাশ করিবেন, এই ভয়ানক চিন্তা তাহার দুদর্কলনের কর্মে বক্ষমূল হইতে লাগিল। সীর কর্ম মৃপ্তি বৎসরাজকে অবস্থান পূর্বক নিকটে আনাইয়া আপন দুষ্ট অভিসন্তি

ଜୀବନ କରନ୍ତୁ: ତୋଜକେ ଅଚିରେ ଅରଣ୍ୟମଧ୍ୟେ ବିନାଶ କରିତେ ଅଛୁରୋଧ କରିଲେନ । କିନ୍ତୁ ତିନି ତୋଜକେ ଗୋପନେ ରାଧିଆ ପଞ୍ଚଶୋଣିତେ ଲୋହିତବର୍ଣ୍ଣ ଅସି, ଯୁଝ ହୃଦୟକେ ଉପହାର ଦିଲେନ । ତତ୍ତ୍ଵଟେ ତିନି ସାନ୍ତ୍ଵନିତିକେ ଜିଜ୍ଞାସା କରିଲେନ, ତୋଜ ମାନବଲୀଳା ସଂବରଣ କରିଯାଇଛେ ? ବ୍ସନ୍ତରାଜ ତତ୍ତ୍ଵବ୍ୟେ ଏକଟି ପଞ୍ଜୋପରି ଲିଖିଯା ଦିଲେନ—“ମାନ୍ଦାତା, ତିନି କୃତ୍ୟୁଗେ ଦୁଃକୁଳେର ଶିରୋମଣି ସ୍ଵର୍ଗପ ଛିଲେନ, ତୋହାର ସୁତ୍ୱ ହିଁଯାଇଛେ । ରାବନାର ରାମଚନ୍ଦ୍ର, ଯିନିଃସ୍ମୃତେ ସେତୁ ନିର୍ଜୀବ କରେନ, ତିନି କୋଥାର ? ଏବଂ ଅଞ୍ଚଳ ଅହୋଦୟଗଣ ଏବଂ ରାଜା ସ୍ମୃତିର ସ୍ଵର୍ଗାରୋହଣ କରିଯାଇନ, କିନ୍ତୁ ପୃଥିବୀ କାହାର ସହିତ ଗମନ କରେନ ନାହିଁ, ଏବାରେ ତିନି ଆପନାର ସହିତ ହୁମାତଳଗାମିନୀ ହିଁବେନ ।” ଇହା ପାଠ କରିବାମାତ୍ର ମୁଖେର ଶ୍ରୀର ରୋମାଞ୍ଚିତ ହଇଲ, ଏବଂ ତୋଜେର ନିମିତ୍ତ ଅତ୍ୟନ୍ତ ବ୍ୟାକୁଳ ହଇଲେନ । ତେପରେ ତିନି ଜୀବିତ ଆହେନ ଶୁଣିଯା ବ୍ସନ୍ତରାଜ ଦାରୀ ତୋହାକେ ଆନାଇୟା, ଧାରା ରାଜ୍ୟ ପ୍ରଦାନ କରଣାନ୍ତର, ଉତ୍ସର୍ଗାଧନା ନିମିତ୍ତ ଅରଣ୍ୟେ ଆସେ କରିଲେନ । ତୋଜ ପିତୃସିଂହାସନ ପୂନଃ ପ୍ରାପ୍ତ ହିଁଯା ଅମଧ୍ୟ ପଣ୍ଡିତଗଣକେ ଆହାନ କରିଯା ଆନାଇୟାଇଲେନ । ଆମରା “ତୋଜପ୍ରବେଦ” କାଲିଦାସେର ନାମସହ ନିଯାଲିଥିତ ପଣ୍ଡିତଗଣେର ନାମ ପ୍ରାପ୍ତ ହିଁଯାଇଛି:— କର୍ମର, କଲିଙ୍ଗ, କାମଦେବ, କୋକିଳ, ଶ୍ରୀଦର୍ଶ, ଗୋପାଲଦେବ, ଜୟଦେବ, ( ପ୍ରସନ୍ନ-ରାଘ୍ୟ ପ୍ରଥମକାର ) ତାରେଜ, ଦାମୋଦର, ମୋମନାଥ, ଧନପାଲ, ବାଣ, ଭବତୃତି, ଭାସ୍କର, ମୟୂର, ମଲିନାଥ, ମହେଶ୍ୱର, ମାୟ, ମୁଚୁକୁଳ, ରାମଚନ୍ଦ୍ର, ରାମେଶ୍ୱରଭକ୍ତ, ହରିବନ୍ଧ, ବିଦ୍ୟାବିନୋଦ, ବିଶ୍ୱବିନ୍ଦୁ, ବିଶ୍ୱକବି, ଶକ୍ତର, ସମ୍ବଦେବ, ଶ୍ରୀ, ସୀତା, ଶ୍ରୀମତ୍ତ, ଶ୍ରୀବନ୍ଦୁ ଇତ୍ୟାଦି ।

ପଣ୍ଡିତ ଶୈରଗିରି ଶାନ୍ତ୍ରୀ ଲିଖିଯାଇନ, ବଜ୍ରାଳଦେନ “ତୋଜପ୍ରବେଦ” ୧୨୦୦ ଶ୍ରୀଷ୍ଟବେ ରଚନା କରେନ, ଇହାତେ ବୋଧ ହୁଏ, ତିନି, ତୋଜରାଜ ବିଦ୍ୟୋତ୍ସାହୀ ଛିଲେନ ବିବେଚନାର, ତୋହାର ସମ୍ମାନ ବ୍ୟକ୍ତିର ଅନ୍ତ କାଲିଦାସ, ଭବତୃତି ପ୍ରତି କବିଗଣକେ କେବଳ ଅହୁମାନ କରିଯାଇ ତୋଜେର ସଭାସନ୍ଦ ହିଁର କରିଯାଇନ । “ତୋଜପ୍ରବେଦ” ଏହି ସକଳ କବିର ନାମ ପାଓରା ଦୀର୍ଘ, ଶୁତରାଂ ଉହା ଆମାଣିକ ଏହ କି ପ୍ରକାରେ ବଲିବ ? ଏହି ତୋଜରାଜ “ଚନ୍ଦ୍ରମାଯାଗ”, “ସରସ୍ଵତୀ କଷ୍ଟାଭରଣ,” “ଅମରଟାକା”, “ରାଜ-ସାର୍ତ୍ତିକ”, “ପାତଙ୍ଗଲିଟୀକା”, ଏବଂ “ଚାନ୍ଦ୍ରଚର୍ଯ୍ୟ”, ରଚନା କରେନ । ଏହି ସକଳ ପ୍ରାହେର ଏକଥାନିର ମଧ୍ୟେ ତିନି କାଲିଦାସ, ଭବତୃତି ପ୍ରତି ନାମୋଜ୍ଞ କରେନ ନାହିଁ ।

“বিশ্বগুণামৰ্ত্ত” এইকার বেদাঞ্চার্য কালিদাস, শ্রীর্ষ এবং “ভবতৃতি  
এক সময়ে ভোজরাজের সভায় বর্তমান ছিলেন লিখিয়াছেন, যথা ;—

মাখলোরো ময়ুরো মুরিপুরগৱেৰো ভাৰবিঃ সাংবিধঃ ।

আহৰঃ কালিদাসঃ কবিত্ব ভবতৃতাদমো ভোজরাজঃ ॥

কিন্তু ইহাতে তিনিও “ভোজপ্রবক্ষ” প্রণেতা বলালের থার মহাভয়ে  
পতিত হইয়াছেন। কেননা শ্রীর্ষ, কালিদাস এবং ভবতৃতি একসময়ে বর্তমান  
ছিলেন না ; এ বিষয়ের ভূরি ভূরি প্রমাণ দেওয়া বাইতে পারে।

ভাৰতবৰ্ষীয় অনেক নৃগতিৰ নাম বিজ্ঞমাদিত্য হিল। উজ্জিলীৰ অধী-  
শব্দ বে বিজ্ঞমাদিত্য ৭১ শ্রীঃ পৃঃ শকদিগকে সময়ে পৰাজিত কৰিয়া  
সহৃৎ অসু স্থাপিত কৰেন, তাঁহার রাজসভা কালিদাস উজ্জল কৱিয়াছিলেন  
কি না, দেখিতে হইবে। হমবোল্ট বলেন, কবিত্ব হোৱেৰে এবং বৰ্জিন  
কালিদাসেৰ সপ্তকালিক ছিলেন ; এ কথা অনেক ইয়ুরোপীয় পণ্ডিত  
শীকার কৰেন। কৰ্ণেল টড় “রাজস্থানেৰ ইতিহাস” মধ্যে লিখিয়াছেন,  
“তত দিবস হিন্দুসাহিত্য বর্তমান থাকিবে, তত কাল ভোজপ্রবক্ষ ও  
তাঁহায় নববৰষেৰ কথন লোপ হইবেক না।” কিন্তু বহুগুণ-মণিত তিনি  
অন ভোজরাজেৰ মধ্যে কাহার নববৰষ সভা ছিল, একথা বলা হঃস্য।  
কৰ্ণেল : টড় তিনি অন ভোজরাজেৰ সহৃৎ ৬৩১, ৭২১ এবং ১১০০, এই  
তিনি পৃথক পৃথক কাল নিৰূপণ কৱিয়াছেন।

“সিংহাসন ধারিখণ্ডতি,” বেতাল-পঞ্চবিংশতি” ও “বিজ্ঞম-রচিত” মহারাজ  
বিজ্ঞমাদিত্যেৰ বহুবিধ অলৌকিক গঠনে গ়িরিপূর্ণ। তয়াধ্যে ঐতিহাসিক কোনো  
সত্য আঁক্ত হওয়া হৰ্মত। মেঙ্কুতুকুত “অবকচিত্তামণি” এবং রাজশেঘৰ-  
কৃত “চতুর্বিংশতি অবক্ষ” মধ্যে বিজ্ঞমাদিত্যকে, পৌর্যবীৰ্যশালী, মহাবল,  
পৰাক্রান্ত নৃপতি বলিয়া বর্ণন কৰা হইয়াছে, কিন্তু তাঁহার মধ্যে নববৰষেৰ  
ও কালিদাসেৰ বিশেষ বিদ্যুগ কিছুই নাই।

“জৈবণ্যহ মধ্যে দৃষ্ট হয় বে, সিঙ্গেলেৰ ভূরি নামক অনেক জৈন পুরো-  
হিত বিজ্ঞমাদিত্যেৰ উপনৈষ্ঠ্য ছিলেন। এ কথা কতৃৰ সত্য, আৰুৱা  
বলিতে পাৰি না। অঙ্গ একজন জৈন-গেথক কৰেন, ৭২৩ সহতে তেওঁ

হাজের সহয়ে উজ্জিনী মগুলেতে বহুসংখ্যক লোক দস্তি করে। ইনি এবং বৃক্ষ তোক উভয়ে ঘোষ হিলেন। এ সকল জৈনগুহ হইতে সংকলন করা হইল। সংকৃত অঙ্গাঙ্গ এহে এ সকল প্রমাণ মৃষ্ট হর ম। বৃক্ষ তোক মন্তুল দ্রব্যের শিখ্য হিলেন। মন্তুল,—বাণ ও মহুরস্তের সমসাময়িক জৈনাচার্য হিলেন। বাণকৃত “হর্চচরিত” পাঠে অবগত হওয়া থার, তিনি সম্পূর্ণত গ্রীষ্ম অব্দে শ্রীকৃষ্ণাধিপতি হর্বর্জনের সহিত সাক্ষাৎ করেন। ইনিই কাঞ্চকৃতাধিপতি হর্বর্জন পিলাদিত্য এবং ইহার নিকট চৈনিক পরিত্রাজক হিন্দুগুরুরাং আচুত হইয়াছিলেন। কবি বাণ, হিন্দুগুরুরাং-কৃত এই পাঠে শীৱগুহ রচনা করেন। হর্বর্জনের সহিত চৈনিকাচার্যের সাক্ষাৎ “বৰু প্ৰোজন্সুৱাণ” হইতে “হৰ্চ-চৰিত” সংগ্ৰহীত হইয়াছে। “কথা সৱিৎ-সামৰে” ১৮ অধ্যায়ে অহৰি কণ্ঠ নৱবাহন দণ্ডকে বিক্ৰমাদিত্যের উপগ্রাম বলিয়াছেন। তৎপাঠে জ্ঞাত হওয়া থাম, বিক্ৰমাদিত্য পাঁচ শত গ্ৰীষ্ম অব্দে নৱবাহন দণ্ডের পূর্বে উজ্জিনীৰ অধীখন হিলেন। নৱবাহন দণ্ড—জৈন-গ্রন্থ, “কথা সৱিৎসাগৰ” ও “মৎস পুৱাপেৰ” মতানুসারে শতানীকের পৌত্ৰ।

নাথিক প্রত্নকলাকে বিক্ৰমাদিত্যের নাম পাওয়া গিয়াছে। তাহাতে ইহাঁকে নাভাগ, নহৰ, অনমেজয়, যথাতি এবং বলরামের আয়ু বীৱ বলিয়া বৰ্ণন কৰা হইয়াছে। পাঠকবৰ্গ দেখুন, বিক্ৰমাদিত্যকে শহীদা কিঙ্গ গোল-মোগ উপহিত। লোকে এক অন বিক্ৰমাদিত্য আনিত, একশে ভাৱতবৰ্দ্ধের ইতিহাস মধ্যে কত অন বিক্ৰমাদিত্যের নাম প্রাপ্ত হওয়া গেল। আমাদিগের শক-প্ৰমদ্ধিক বিক্ৰমাদিত্যের বিবৰণ জ্ঞাত হওয়া আৰণ্ঘক এবং তাহার সহিত নবজৰ্বের অনুল্য রঞ্জ, কুচিঙ্গ-চূড়ামণি কালিদাসের কোন সহজ আছে কি না, আনিতে হইবে; সোটি বড় সহজ ব্যাপার নহে। তবে যতদূৰ পাৱা থাম, ইতিহাসিক অঙ্গাঙ্গ কথা উন্মুক্ত পামঞ্জস্ত রাখিয়া লিখিতে হইবে।

আদেশকৃত “বিক্ৰমচৰিতে” লিখিত আছে, বিক্ৰমাদিত্য শেব তীৰ্থস্ব বৰ্জনালের নিৰ্বাপেৰ ৪১০ বৎসৱ পৱে উজ্জিনীৰ পৰ্যাপ্তি হিলেন। ইনিই শকাব স্থাপন কৰেন। এ গ্ৰন্থে কালিদাসের উল্লেখ মাত্ৰ নাই।

পঞ্জিত তাৱামাখ তৰ্কবাচক্ষিত কৰেন, যোৰু কৰি কালিদাস রঘুবংশ, কুমাৰসন্তৰ এবং শুমেৰুত রচনাৰ পৱে, ৩০৬৮ কলি গতাবে “যোতিবিৰ্দ্ধা-

তরণ” নামক কালজ্ঞান-শাস্ত্র লিখেন। এ বিষয়টি “মেষদৃত” একাশক ধারু আগনাথ পশ্চিম মহাশয়ও ইংরাজী ভূমিকায় লিখিয়াছেন। কিন্তু “জ্যোতি-বিদ্যাতরণ” বে রয়ুৎশক্তার কালিদাস-প্রণীত, এ বিষয় অঙ্গ কোন গ্রন্থে দেখিতে পাই না। তর্কবাচস্পতি মহাশয়ের অঙ্গ-পরিপোষক “জ্যোতির্বিদ্যা-তরণের” কতিপয় প্লোক হইতে কালিদাসের বিবরণ নিম্নে অনুবাদ করিয়া দিতেছি:—

“আমি এই শ্রেষ্ঠ শ্রতি-স্মৃতি অধ্যয়নে প্রচুরকর এবং ১৮০ নগরীসমৰিত ভারতবর্ষের অস্তর্গত যাত্র প্রদেশে বিক্রমাদিত্যের রাজস্বকালে রচনা করিয়াছি। ১।

“শঙ্কু, বরকুটি, মণি, অংশুমত, জিঙ্গু, ত্রিলোচন, হরি, ষটকপূর, অমৃ-সিংহ এবং অগ্নাত্মক ব্যক্তি জ্যোতিষ শাস্ত্রের অধ্যাপক ছিলাম। ৮।

“সত্য, বরাহমিহির, শ্রীত সেন, শ্রীবাদরায়ণি, মণিধু, কুমারসিংহ এবং আমি ও অপর কয়েক ব্যক্তি জ্যোতিষ শাস্ত্রের অধ্যাপক ছিলাম। ৯।

“ধৰ্মস্তরি, ক্ষপণক, অমুর সিংহ, শঙ্কু, বেতালভট্ট, কটকপূর, কালিদাস, শুবিধ্যাত বরাহ মিহির এবং বরকুটি বিক্রমের নববরহের অস্তর্বর্তী। ১০।

“বিক্রমের সভায় ৮০০ শত মাণিক অর্ধাং ক্ষুদ্র রাজা আগমন করিতেন এবং তাহার মহাসভায় ১৫ জন বাগী, ১০ জন জ্যোতির্বেষ্টা, ৬ ব্যক্তি চিকিৎসক, এবং ১৬ ব্যক্তি বেদপাঠুগ পশ্চিম উপস্থিত থাকিতেন। ১১।

“তাহার সৈত্য অষ্টাদশ ঘোজন ব্যাপক স্থলে বাস করিত। তখ্যদে তিনি কোটি পদাতিক এবং দশ কোটি অশ্বারোহী ছিল; এবং ২৪৩০০ হস্তী এবং ৪০০০০ সৌকা সর্বস্ব প্রস্তুত থাকিত। তাহার সঙ্গে অঙ্গ কোন তুপতির তুলনা করা অসম্ভব। ১২।

“তিনি ১৫ শক নৃপতিকে সংহার করিয়া পৃথুতলে বিদ্যাত হইয়া, কলিযুগে আপন অস্ত স্থাপন করেন। এবং তিনি প্রত্যাহ মণি, মুক্তা, স্মৰণ, গো, অথ এবং হস্তী দান করিয়া ধর্মের মুখ উজ্জ্বল করিতেন। ১৩।

“তিনি জ্ঞাবিড়, লতা এবং গোড়দেশীয় রাজাকে পরাজিত, শুর্জন দেশ জয়, ধারানগরীর সম্মতি এবং কাশোজাধিপতির আনন্দ বর্দ্ধন করিয়া-ছিলেন। ১৪।

“তাহার অস্তা ও শুণাবগী ইত্য, অবৃথি, অবরজ্জ, সরঃ এবং মেকুর তাহার হিল।” তিনি প্রজাগণের শ্রীতিগুরু কৃপতি ছিলেন ও শক্রগণকে জয় করিয়া দুর্ব পুনঃ প্রদান করতঃ তাহাদিগকে বাধ্য করিতেন। ১৫।

“প্রজাবর্ণের সুখকরী, ও মহাকালের অধিষ্ঠানে স্বিদ্যাতা উজ্জিনী অগ্রী তিনি রক্ষণ করেন। ১৬।

“তিনি অহাসময়ে ক্ষমদেশাধিপতি শক নৃপতিকে পরাজয় করণানন্দের বক্ষীরপে উজ্জিনী বগরীতে আনয়ন করতঃ পরে স্বাধীন করেন। ১৭।

“অপিচ, বিজ্ঞমাদিত্যের অবস্তী শাসন সময়ে প্রজাবর্গ সুখ সচলনে বৈদিক নিরয়ামুদ্দানে কাল অতিথাহিত করিত। ১৮।

“শুন ও অশ্বাস্ত পশ্চিত এবং কবিগণ তথা বরাহ মিহির প্রভৃতি জ্যোতি-বিদ্যুগ তাহার মাজসতা উজ্জল করিয়াছিলেন। তাহারা সকলেই আমার পাণ্ডিত্যের সম্মান করিতেন এবং রাজা ও আমাকে যথেষ্ট স্বেচ্ছ করিতেন। ১৯।

“আমি প্রথমে রস্ত প্রভৃতি তিনি ধানি বাক্য রচনা করিয়া, বৈদিক “জ্যোতি-কর্মবাদ” \* প্রভৃতি বিবিধ গ্রন্থ রচনা করতঃ এই “জ্যোতির্বিদ্যাভরণ” প্রস্তুত করিলাম। ২০।

“আমি ৩০৬৮ কলি গতাব্দে, বৈশাখ মাসে এই গ্রন্থের রচনারস্ত করিয়া কার্তিক মাসে সমাপন করি। বহুবিধ জ্যোতির্বিদ্যুগ উত্তমকর্মে পরিদর্শনা-নস্তর আমি এই গ্রন্থ জ্যোতির্বিদ্যুগণের মনোরঞ্জনার্থ সংকলন করিলাম। ২১।”

পুনর্কার গ্রন্থকার ২০ অধ্যাব্দের ৪৬ খ্রীকে লিখিয়াছেন, “এ পর্যন্ত কাহোৱ, গোড়, অক্, মালব ও সৌরাষ্ট্র দেশীয়গণ, বিদ্যাত দাতা বিজ্ঞমের শুণ গান করিয়া থাকেন।”

“জ্যোতির্বিদ্যাভরণ গ্রন্থ বিজ্ঞমাদিত্যের ও নবরত্নের যে উল্লেখ আছে, তাহা এ হলে উক্ত করা গেল। এই গ্রন্থ ১৪২৪ খ্রীকে সম্পূর্ণ। তর্ক-বাচস্পতি যথাপর এই গ্রন্থের প্রমাণ গ্রাহ করিয়াছেন, এবং তদৃষ্টে বাবু আগমনাথ পশ্চিত লিখিয়াছেন, বিজ্ঞমাদিত্য ৬৫ খঃ পুঃ বর্তমান ছিলেন, ও

\* এই গ্রন্থ ছান্তিপা অথবা একশে নাই। আমরা বহু অসুস্কান করিয়াও উহার অন্তিম বিবিধ ইইতে পারি নাই। [ ঔয়—

কালিদাস শীর তিনি খানি কাব্য ৩২ খঃ পৃঃ কিছু দিবস অগ্রে এবং “জ্যোতি-র্বিদাতরণ” ৩২ খঃ পৃঃ ও নাটক সমূহ তৎপরে রচনা করেন। আমরা যে ১০ সংখ্যক প্রোক “জ্যোতির্বিদাতরণ” হইতে অবিকল কালিদাসের লেখনী-নিঃস্ত বলিয়া উচ্ছ্ব করিয়াছি, সেই প্রোক এতদেশীয় আগামৰ সাধারণ সকলেই আবৃত্তি করিয়া থাকেন, কিন্তু তাহা যে কোন গ্রন্থের প্রোক, এ বিষয় অতি অন্ধ গোকেই জানেন। “জ্যোতির্বিদাতরণ” এই তিনি অঙ্গ কোন গ্রন্থে বিজ্ঞানিত্বের ও নববর্ত্তের বিশেষ কোন বিবরণ পাওয়া যায় না। এক্ষণে পাঠকগণ বলিতে পারেন, কালিদাসপ্রাণীত এই ব্যৱহাৰ জ্ঞাতব্য সকল বিবরণ অবগত হওয়া যাইতেছে, তখন অঙ্গ এই দেখিবার প্রয়োজন কি? সে কথা সত্য; কিন্তু এখানি কি মহাকবি কালিদাসের অঙ্গীত? কথনই নহে। কেহ কেহ বলিতে পারেন, আমরা তর্কবাচস্পতি মহাশয় অপেক্ষা কি অধিক পণ্ডিত যে, তাহার প্রমাণ অগ্রাহ করি? এ স্পৰ্কা আমাদিগের নাই। আমরা তর্কবাচস্পতি মহাশয়কে বিনীত ভাবে অনুরোধ করিতেছি, এক বার “রঘুর” ও “কুমারের” রচনার সহিত “জ্যোতি-র্বিদাতরণ”-রচনাপ্রাণীর তারতম্য বিশেষ বিবেচনা করিয়া দেখিবেন, তাহা হইলে জানিতে পারিবেন, মহাকবি কালিদাসের লেখনী ঐ এই কথনই প্রসব করে নাই। উহা অপর কোন কালিদাসকৃত। তিনি আপন গুণ-গুরুত্ব বৰ্দ্ধনের অঙ্গ গ্রন্থের অবতরণিকায় আপনাকে “নববর্ত্তের” অন্তর্ভুক্তি বলিয়া পরিচয় দিয়াছেন। ভাওদাঙ্গী কহেন, এই হিতীয় কালিদাস বিজ্ঞানিত্বের ১০০ শত বৎসর পরে বর্তমান ছিলেন; এবং বহু প্রমাণ দ্বারা হিন্দু করিয়াছেন যে, ইনি জৈন-ধৰ্মাবলম্বী ছিলেন। পুনৰ্ব, “জ্যোতির্বিদাতরণে” লিখিত আছে জিমু \* (ব্রহ্মগুণের পিতা) বিজ্ঞানিত্বের “নববর্ত্তের” সঙ্গে একত্র

\* ১৮৭৬ সাল ডিসেম্বর মাসের “কলিকাতা রিভিউ” নামক ঐতিহাসিক পুস্তকে বাঙালি পুস্তক সমালোচন মধ্যে, একজন হৃতবিদ্য সমালোচক আমাদিগের এই অঙ্গের প্রতিবাদ করিয়া লিখিয়াছেন যে, জিমু খনের এইলে আভিধানিক অর্থ জয়ী বলিলে কোন গোলবোঝ থাকে না, কিন্তু জ্যোতির্বিদাতরণে শব্দ, বরঞ্চ, মণি, অংগুষ্ঠ, জিমু অঙ্গুষ্ঠি কবিগণের নাম লিখিত আছে। ইহাতে জিমুও অস্তান্ত কবির স্থায় এক ব্যক্তির নাম শপ্ত প্রকাশ পাইতেছে। এই জিমু ব্রহ্মগুণের পিতা, তথাহি ব্রহ্মগুণ সিকান্ত: “জিমুষ্ঠ-ব্রহ্মগুণেন।” ইত্যাদি।

বর্তমান ছিলেন। ইহাতে অঙ্গীরাম হয়, “জ্যোতির্বিদাভরণ”-এইকার উজ্জিলী নগরীতে ৬০০ খ্রিঃ আঃ বে হৰ্ষ-বিক্রমাদিত্য রাজ্য করিয়া-ছিলেন, তাহাকেই প্রমত্নে সমৎকর্ত্তা বিক্রমাদিত্য স্থির করিয়াছেন, এবং ঘটকর্পর বে একজন কবি ছিলেন বলিয়া প্রকাশ আছে, তাহাতে বোধহী প্রদেশীর পশ্চিমগণ কহিয়া থাকেন যে, ঘটকর্পর নামে কোন কবি ছিলেন না; ও “ঘটকর্পর” নামে বে কুসুম কাব্য বর্তমান আছে, তাহা কালিদাসের, মহাকবি কালিদাসের ও শকপ্রমদিক বিক্রমাদিত্যের পরিচয় প্রস্পর অনৈক্য, সুতরাং কালিদাসকণ্ঠে ঠিক হইতেছে না। সুতরাং এ কালিদাস, আমাদিগের আলোচ্য কবি কালিদাস নহেন। আর এক জন কালিদাস পাইয়াছি, তিনি “শক্রপরাভব” নামক জ্যোতিষ-শাস্ত্র-প্রণেতা। ইহার গণক উপাধি ছিল।

“বৃত্তভূবলী” ও “প্রদ্রোভরমালা” কালিদাসের নামে অভাসিত হই-মাছে; কিন্তু উহা বঙ্গদেশীয় পশ্চিম জগদীশ্বর তর্কালক্ষ্মা-প্রণীত। আমরা অস্ত্র ইহা নিঃসংশয়ে অতিপন্থ করিয়াছি।

মাঞ্জাজের পুস্তকালয়ে কালিদাসকৃত “নানার্থক্ষয়” নামক কোষ প্রাপ্ত হওয়া গিয়াছে। কিন্তু উহা মহাকবি কালিদাসের কৃত নহে। কেননা “মেদিনীকোষে” মেদিনীকর সমুদ্র প্রাচীন কোষের নাম উক্ত করিয়াছেন। তাহার মধ্যে “নানার্থ শক্ররঞ্জের” নাম পাওয়া যায় না। যথ—

“উৎপলিনী-শক্রার্থ-সংসারাবর্জ-নামমালাখ্যান।  
তাঙ্গুরি-বৰকচি-শাস্ত্র-বোগালিত-রস্তিদেব-হরকোষান।  
অমর-শুভাক-হলাদুখ-গোবর্জন-নডসপালকৃত-কোষান।  
মজ্জামুলক্ষ্মার-গঞ্জাধর-খরাপি-কোষাঙ্গ।  
হারাবলাভিধানং ত্রিবাণুশেষক রহমালাক।  
অপি বহসোংবং বিষ্টক্ষেপকোষক সুবিচার্য।”

বাটট-মাধব-চাচপতি-ধর্ম-ব্যাড়ি-তারণামাধ্যাম ।  
অপি বিবৃক্ষণ-বিজ্ঞানিতা-বামলিঙ্গনি স্মৃতিশার্থ ।  
কাতারান-বামন-চন্দ্রগোমি-রচিতাবি লিঙ্গশাস্ত্রাবি ।  
শাপিলি-পদার্থশাসন-পুরাণ-কাব্যাদিকক্ষ হনিলঙ্গ ।”

“নানার্থশব্দরহস্য” যদি মহাকবি কালিদাসকৃত হইত, তাহা হইলে অবঙ্গই “অমর,” “বিশ্বকাশ,” ও “শক্তীর্থ” প্রভৃতি কোথে এবং “অমর কোথের” বিবিধ টীকার তখন মনিনাথকৃত “রঘুবংশ,” “কুমারসঙ্গব” প্রভৃতি কোন কাব্যের টীকার, তাহা হইতে প্রমাণ উক্ত হইত। “নানার্থশব্দরহস্য” একখানি “তরলা” নামী টীকা ও প্রাপ্ত হওয়া গিয়াছে। উক্ত টীকা নিচুল কবি যোগীজ্ঞ-প্রণীত। \* ইনি ভোজরাজের আজ্ঞায় টীকা রচনা করিয়াছেন।

যথা—

“ইতি শ্রীমত্তারাজ-ভোজরাজ-প্রবোধিত-নিচুল-কবিযোগীজ্ঞনির্মিতায়ঃ  
মহাকবি-কালিদাসকৃত-“নানার্থশব্দরহস্য”-কোষরত্ন-দীপিকায়ঃ তরলাধ্যায়ঃ  
প্রথমঃ ( খিতৌয়ঃ বা তৃতীয়ঃ ) নিবন্ধনম্।”

এই নিচুল কবিযোগীজ্ঞ যদি কালিদাসের সহাধ্যায়ী নিচুল হয়েন, তাহা হইলে “নানার্থশব্দরহস্য” কবি কালিদাসের কৃত বলিলেও শোভা পায়। কিন্তু আমরা নিচুলের নামগুলও “ভোজচরিত” মধ্যে পাইতেছি না। ইহাতে কি অকারণে তাহাকে ভোজরাজের পার্যদ বলিব?

“ভাগার্ধচন্দ্ৰ”-গ্রন্থকারও একজন কালিদাস। ইনি আপনাকে “অভিনব  
কালিদাস” নামে পরিচয় দিয়াছেন।

কর্মে উইলকোর্ড বিজ্ঞানিতা সম্বন্ধে “শক্তজয়মাহাত্ম্য” হইতে কঠোর্জ্জুর  
অমাগ উক্ত করিয়া দে প্রবক্ষ লিখিয়াছেন, তাহাতে কোন প্রামাণিক  
বিদ্য নাই। “শক্তজয়মাহাত্ম্য” জৈন গ্রন্থ। এই গ্রন্থে ধনেক্ষেত্র স্মৃতি বলভী-  
রাজ শিলাদিত্য নৃপতির অহমত্যহৃসারে শক্তজয় পর্বতের মাহাত্ম্য বর্ণনা  
করিয়াছেন। তাহাতে লিখিত আছে, “আমার ( মহাবীর ) তিনি বৎসর  
পাঁচ বাস এবং পঞ্চদশ দিবস নির্বাণের পরে ইজনামক এক জন ধর্মবিরোধী  
অস্ত গ্রহণ করিবে। তাহার শক্ত হৃষি খ্যাতি হইবে। তাহার ৪৪৬ বৎসর

\* নিচুল নাম ; কবি ও যোগীজ্ঞ উপাধি। [ সীম—

୫୫ ପରେ ବିଜ୍ଞାନିକ ରାଜ୍ୟ ଆହଁ କରିଯାଇନେ ଜୀବନ ଶାଖା ସିଙ୍କ୍ଲେଶ କୁରିର ଉପରେ ଆହଁ କରତଃ ପୃଥିବୀର ଭାବ ହେବ କରିବେଳ ଏବଂ ତଥକର୍ତ୍ତକ ଚଲିତ ଅବ୍ୟାପିତ ହେଇବା ନବ ଅବ୍ୟାପିତ ହେଇବେଳ ।” ଇହାତେ ସମ୍ଭାଷଣ ହିତେହି, ବର୍ଣ୍ଣନାଳ ବା ମହାବୀରର ୪୧୦ ବ୍ୟସର ପରେ ସହେ ହୃଦୟ ହେପିତ ହୁଏ । ଏହି ଅବ୍ୟାପିତ ବୈତ୍ତାବ୍ୟ ଦୈନେରା ଗ୍ରାହ କରିଯା ଥାକେନ । କର୍ଣ୍ଣ ଉଇଲ୍ଫୋର୍ଡ ଓ ତୀହାର ପଣ୍ଡିତଗଣ ଦୀର୍ଘ ବା ଦୀର୍ଘବିକ୍ରମକେ ବିଜ୍ଞାନିତ୍ୟ ବଲିବା ହିତ କରିଯାଇଛେନ ; ତାହାତେହି ୪୧୦ ବ୍ୟସରେ ଭ୍ୟା ହେଇବା ଉଠିଯାଇଛେ । “ଶତଭଗମାହାତ୍ମ୍ୟାର” ମତାହୁଳାରେ ବର୍ଣ୍ଣିରାଜ ଶିଳାଦିତ୍ୟ ବିଜ୍ଞମେର ୪୫୭ ବ୍ୟସର ପରେ (୪୨୦ ଶ୍ରୀଃ ଅଃ) ମୌର୍ଯ୍ୟ ହିତେ ବୌଦ୍ଧଦିଗଙ୍କେ ବହିଷ୍ଟତ କରିଯା ଶତଭଗ ଏବଂ ଅକ୍ଷାତ ତୀର୍ଥ ହାତ ପୁନଃ ଆହଁ କରତଃ ଦୈନ ମନ୍ଦିରମୟ ସଂହୃଦୀତ କରେନ । ଆଜି କାଳି, ଉଇଲ୍ଫୋର୍ଡର କଥାର କେହ ବିଶ୍ୱାସ କରେନ ନା । ତୀହାର ସକଳ କଥା ଏକଣକାରୀ ଭାଷା-ଭବ୍ରବିନ ପଣ୍ଡିତେରା ଥାନ କରିଯାଇଛେ ।

“ରାଜ୍ୟବିଜ୍ଞାନିତେ” ଲିଖିତ ଆହଁ, ଶ୍ରୀଃ ପାଂଚ ଶତାବ୍ଦୀତେ ବିଜ୍ଞାନିତ୍ୟ ଉତ୍ସମ୍ଭାବରେ ରାଜ୍ୟ କରେନ । ଏବଂ ତିନି ମାତ୍ରଶୁଣ ନାହିଁ ଜୈନକ ରାଜପକ୍ଷକେ କାଶୀରେ ଶାନ୍ଦନକର୍ତ୍ତାର ପଦ ଅମାନ କରେନ । ଏହି ଶ୍ରୀଃ ଲିଖିତ ଆହଁ, ବିଜ୍ଞାନିତ୍ୟ ଏକଶତ ବ୍ୟସର ରାଜ୍ୟ କରିଯା ୫୧ ଶ୍ରୀଃ ଅର୍ଥେ ପରଲୋକ ଗତ ହେବେ ।

ଉଇଲ୍ଫ୍ଲନ ସାହେବ ହର୍ଷ-ବିଜ୍ଞାନିତ୍ୟ ସହକେ “ଆସିଯାଟିକ ରିସାର୍ଚ୍ସ” ପ୍ରତିକେ ଲିଖିଯାଇଛେ, ଶକାରି ବିଜ୍ଞାନାଦିତ୍ୟର ପୂର୍ବେ ଉତ୍କଳମଧ୍ୟର ଆର ଏକ ଜଳ କୂପା-ଲେଖ ନାମ ପାଓଯା ଗିଯାଇଛେ । କିନ୍ତୁ ତିନି ତୀହାର ବିଶେଷ ବିବରଣ କିଛି ଲେଖେ ନାହିଁ । ମୁମ୍ଲମାନ ଲେଖକଗଳ ବିଜ୍ଞାନାଦିତ୍ୟର ପୁନଃ ପୁନଃ ନାହାନେଥି କରିଯାଇଛେ, କିନ୍ତୁ ଅତ୍ୟ କୋନ ଐତିହାସିକ ଦିଵ୍ୟ ଜ୍ଞାତ ଛିଲେନ ନା ।

ରାଜପୁନ୍ଦ୍ରକବି ପ୍ରକରଣରେ ତ୍ୱରିତ “ପୃଥିବୀର ଚୌହାନରାଜ” ଶ୍ରୀ ହଣ୍ଡେ ଶେଷ ମାଧ୍ୟ, ବିଜୁ, ବ୍ୟାସ, ତକଦେବ ଏବଂ ଐରାଜକେ ବନ୍ଦନା କରିଯା କାଳିନୀତି-ସହକେ ଲିଖିଯାଇଛେ—

ହାତ୍ୟ କାଳିନୀତି ହତାଦୀ ହସନ୍ତି ।

୧

କିମ୍ବୋ ବର୍ଣ୍ଣିକା ମୂଳ ବାଣ୍ ହରାର୍ଥ ।

ତିନେ ମେତକକୋ ତି ତୋରି ଅବର୍ଦ୍ଦ ।

এই কবিতার কালিদাসকে বঠ বলা হইয়াছে। ইহাতে হিন্দী কবিতার  
সমগ্রামী প্রাউস সাহেব কঁহেন যে, শ্রীহর্ষের পরে কালিদাস বর্তমান ছিলেন।  
কিন্তু আশাদিগের বিবেচনার কবিত্বে ভট্ট শঙ্কালকারে তৃষিণ নৈবধের কবিতার  
মোহিত হইয়া শ্রীহর্ষের নাম কালিদাসের পূর্বে প্রসান করিয়াছেন। এক্ষণকার  
অনেক আধুনিক কবি রংবুৎপ অপেক্ষা নৈবধের সম্মান করিয়া থাকেন।  
পুনর্ক কবিত্বে শ্রীহর্ষের সমসাময়িক, এবং তাহার সম্মান বৃদ্ধির নিমিত্ত  
কালিদাসের পূর্বে তাহার নামোন্নেত্র করিয়াছেন, প্রতীয়মান হয়।\*

কল্প পঞ্জিত “রাজতরঙ্গীর” তৃতীয় ভবনে যে বিজ্ঞমের উদ্দেশ  
করিয়াছেন, তিনি শকাব হাপনের পরে বর্তমান ছিলেন। ইহাকে কবিত্বে ও  
বিবিধ শৃণমণিত বলা হইয়াছে। মাতৃগুপ্ত, বেতালমেহ এবং ভর্তুমেহ তাহার  
সঙ্গাসন ছিলেন। “মেহ” নিঃসন্দেহ ভট্টশক্ববাচক, তাহা হইলে বেতাল-মেহ এবং  
ভর্তুমেহ—বেতালভট্ট ও ভর্তুভট্ট। কোন কোন বৈন গ্রন্থে “মেহ” শব্দ মেহ-  
জুপে লিখিত আছে। “বিশ্বকোৰ” অহুসারে সংস্কৃতভাষায় মেহ, অর্থ অধান।  
বেতালভট্ট বিজ্ঞমের নববর্জনের অন্তর্ভুক্ত এবং ভর্তুহরি “নীতি, বৈরাগ্য ও শৃঙ্গার,  
এই তিনি একাকার শক্ত এবং প্রতিক কর্তা। ইনি বিজ্ঞমাদিত্যের আতা বলিয়া প্রসিদ্ধ।  
কিন্তু মাতৃগুপ্ত কে? “রাজতরঙ্গীর” তৃতীয় ভবনে ১০২ হইতে ২৫২ মোক  
মধ্যে বিজ্ঞমাদিত্যের বিবরণে মাতৃগুপ্তের বিষয় লিখিত আছে। তিনি শ্রুপ্রসিদ্ধ  
কবি এবং কাশ্মীরের শাসনকর্তা। মাতৃগুপ্ত কালিদাসের অপর একটি নাম।  
কিন্তু পুরুষোন্নমন্ত বিকাও শেব” মধ্যে কালিদাসের—রঘুকার, কালিদাস,  
মেধাকুত্ত এবং কোটজিৎ এই ৪টি মাত্র নাম আছে। মাতৃগুপ্তকুত্ত কোন  
এই বর্তমান নাই, অথচ তাহাকে কল্প পঞ্জিত প্রধান কবি বলিয়াছেন। রাধবভট্ট  
শুক্রস্তুত টীকা-মধ্যে মাতৃগুপ্তাচার্যের কতিপয় মোক উচ্চ করিয়াছেন। তৎ  
পাঠে বোধ হয়, সে গুলি অধান কবির রচিত এবং কালিদাসের লেখনী-বিঃস্তৃ

\* “উচ্চ কবিতার প্রেপণাত্মি পাঠে বোধ হয়, চতুর্থ কবি কালিদাসকে সেন্তুকার্য  
এবং তোজ-প্রবক্ত-চরিতা বিবেচনা করিয়াছিলেন, কিন্তু শেবোন্ত প্রহৃষ্টানি বরালকৃত বলিয়া  
প্রসিদ্ধ। তার মধ্যে এছকার কালিদাসের স্থানে কতিপয় হস্তানুর কবিতা অধান করাতে চতুর্থ  
কবির উপর উচ্চ কালিদাসকৃত বলিয়া অব হইয়া থাকিবেক। আমরা এ বিষয় ইতিহাস এতি-  
মুহূর্মী পত্তের ছাই সংবাদ সংস্কার করিয়াছি।

ହଇଲେଣ ହିତେ ପାରେ । ଅବରମେନେ ଯନୋରଜନାର୍ଥ କାଲିଦାସ “ସେତୁ-କାବ୍ୟ” ନାମକ ଆହୁତ କାବ୍ୟ ରଚନା କରେନ ।

“ସେତୁ-ପ୍ରସକ” କାବ୍ୟେ ଟାକାକାର ରାମଦାଳ କହେନ, ବିକ୍ରମାଦିତୋର ଆଜ୍ଞାହ-ରୀରେ କାଲିଦାସ ଉଚ୍ଚ କାବ୍ୟ ରଚନା କରେନ । ସଥା—

“ଦୀର୍ଘାଃ କାବ୍ୟଚର୍ଚାତ୍ତୁରିଯବିଧେ ବିକ୍ରମାଦିତ୍ୟବାଚ  
ଦକ୍ଷଜ୍ଞ କାଲିଦାସः କବିମୁକୁଟବିଧୁଃ ସେତୁନାଶ-ପ୍ରସକ ।  
ତତ୍ତ୍ୟାଧ୍ୟାସୋତ୍ସାର୍ଥଂ ପରିବନ୍ଦି କୁରତେ ରାମଦାସଃ ନ ଏବ  
ଅହଙ୍କରାଜନୀତିବିତ୍ତିପତିବଚ୍ଚା ରାମସେତୁପ୍ରଦୀପଃ ॥”

ମୁହଁରକୁତ “ବାରାଗ୍ନୀ ଦର୍ଶଣ”-ଟାକାକାର ରାମାଶ୍ରମ କାଲିଦାସକେ “ସେତୁକାବ୍ୟ” ରକ୍ତକ ବଲିରାହେନ । ବୈଦ୍ୟନାଥକୁତ “ଅଭାଗକ୍ଷୁତ୍ର,” ଦଗ୍ଧିଅନ୍ତିତ “କାବ୍ୟାଦର୍ଶ,” ଏବଂ “ସାହିତ୍ୟଦର୍ଶଣ” ଏହେ “ସେତୁକାବ୍ୟେର” ଶ୍ରୋକ ଉଚ୍ଚକ ହିସାବେ । “ସେତୁକାବ୍ୟ” ବିତତ୍ତା ନଦୀର ଉପରେ ଅବରମେନ ନୃପତି ବେ ନୌ-ସେତୁ ନିର୍ମାଣ କରିଯାଛିଲେନ, ତାହାର ବର୍ଣ୍ଣନାର ପରିପୂର୍ଣ୍ଣ । ଇନି “ଅଭିନନ୍ଦ” ବା ଦିତୀୟ ଅବରମେନ । ଇହାର ପିତା-ମହ ଶ୍ରେଷ୍ଠମେନ “ରାଜ୍ଞ-ତରଙ୍ଗନୀର” ମତେ “ଅର୍ଥମ ଅବରମେନ” ନାମେ ବିଦ୍ୟାତ । ପ୍ରିନ୍ଦେପ ଏହି ଦୁଇଜନ ଭିନ୍ନ ଅନ୍ତି କୋନ ଅବରମେନେର ନାମ ଲିଖେନ ନାହିଁ । ଦିତୀୟ ଅବରମେନ ମାତୃଶୁଷ୍ଟର ପରେ କାନ୍ଦୀର ଶାଶନ କରିଯାଛିଲେନ । କାନ୍ତକୁଜେର ଅବଳ ଅଭାଗବିତ ନୃପତି ହର୍ଷବର୍କନ ବା ଶିଳାଦିତୋର ସଭାମଦ୍ର କବି ବାଣ “ହର୍ଷଚରିତେ” ଅବରମେନେର ଓ “ସେତୁକାବ୍ୟ” ପ୍ରଣେତା କାଲିଦାସେର ଏଇକ୍ରପ ଅଶଂସା କରିଯାହେନ, ସଥା—

କୌଣ୍ଡିଃ ଅବରମେନଙ୍କ ଅରାତୀ କୁମୁଦୋଜ୍ଜ୍ଵଳା ।  
ସାଗରକୁ ପରଂ ପାରଂ କପିମେବେ ସେତୁନା ।  
ମିର୍ଗତାର୍ଥ ନ ବା କଣ୍ଠ କାଲିଦାସଙ୍କ ଶୁଭିକୁ ।  
ଆତିର୍ଥ୍ୟରୂପାର୍ଜନ ଯଜ୍ଞମୀରିବ ଜାରତେ ।

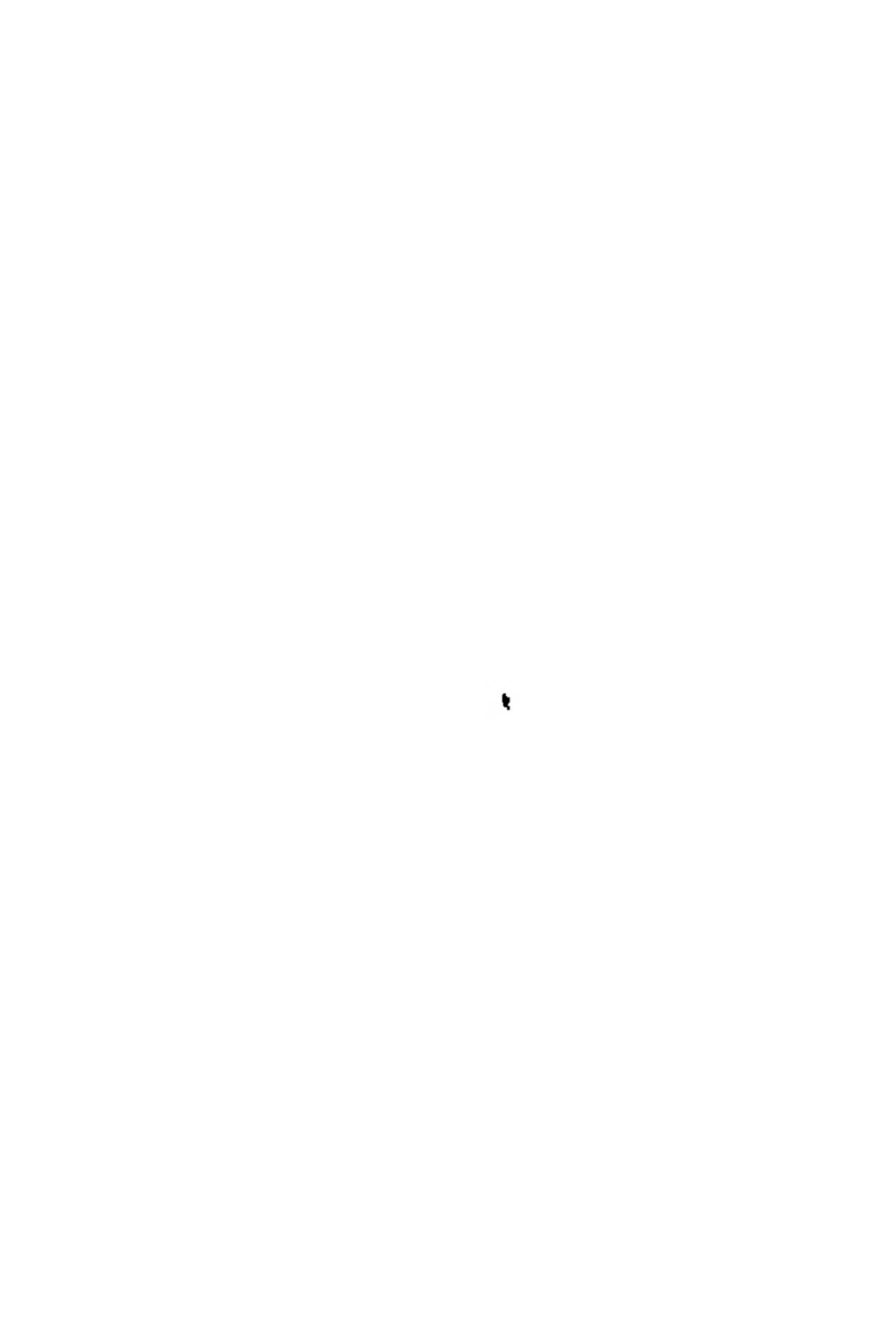
ଏହି କାଲିଦାସ ସଦି ଅବରମେନେର ସମକାଲୀକ ହେବେ, ତାହା ହିଲେ ତିନି ଆତୀୟ ସତ ଶତାବ୍ଦୀତେ ବର୍ତ୍ତମାନ ଛିଲେନ । ଇନି ଏବଂ ମାତୃଶୁଷ୍ଟ ଏକଇ ବ୍ୟକ୍ତି, ତାହା “ରାଜ୍ଞ-ତରଙ୍ଗନୀର” ଲିଖିତ ପ୍ରମାଣେ ଠିକ ହିତେହେ, ଏବଂ ଇନିଇ ଯହାକବି କାଲିଦାସ—ଏକଥା ଭାଓଦାଜୀ ଲିଖିଯାହେନ । ତତ୍କଟେ ଆମାଦିଗେର ଅହାନ ସଂଶ୍ଲପ ଉପର୍ଦ୍ଦିତ ହଇଲ । ଏକଣେ କାଲିଦାସକେ ଲହିରା ଯହା-

আবার উপর্যুক্ত। বিজ্ঞানিক্যও অনেক শুলি—তাহার সথে উপরের লিখিত  
বহুবিধ সংজৃত প্রয়োগে শকারি বিজ্ঞানিক্য একজন পৃথক ব্যক্তি।  
কথিত আছে, মগধের চক্ৰশুণ্ড-বিজ্ঞানিক্য মূলভাবের লিঙ্গটুষ কান্দাল নামক  
হালে শকদিগকে পৰাধিত কৱিয়া “শকাদ” হালেন কৱিয়াছেন। আবার  
বাল্যকালে আনিতাম, বিজ্ঞানিক্য শকদিগকে দমন কৱিয়া অব স্থাপন  
কৱেন ও তাহার মৃত্যুবন্ধের সভার কালিদাস ৭ ঝঃ পৃঃ বৰ্তমান ছিলেন,  
কিন্তু একখণ্ড সে বিষয় খণ্ড হইতেছে, এবং কালিদাসকে আধুনিক হিসে  
কৱিবার চেষ্টা পাওয়াতে অনেকেই আমাদিগের উপর বিৰুদ্ধ হইবেন, কিন্তু  
আমরা বিচারমত হইয়া বিবাদ কৱিবার অৰ্থ সাহিত্য-বঙ্গভূমিতে মণ্ডারমান  
হইতেছি না। আমরা যেখানে যে আৰাণ পাইলাম, তাহাই উচ্ছৃত কৱিয়া  
পাঠকবৰ্গকে উপহার দিতেছি, তাহারা দেখুন, কালিদাসের বিষয়ে কিৰুপ  
সংশয় উপস্থিত হয়। একে প্রথাদ আছে, বিজ্ঞানিক্য কবি কালিদাসের উপর  
অতীব সন্তুষ্ট হইয়া তাহাকে অর্জুনাজ্য প্রদান কৱিয়াছিলেন। “রাজ-তত্ত্বজ্ঞীয়”  
অতে হৰ্ষ-বিজ্ঞানিক্য মাহুশপুকে কাশীৰ রাজ্য প্রদান কৱেন। তাহা হইলে  
মাহুশপু আমাদিগের কালিদাস, এবং উল্লিখিত অনুক্রতিও সম্পূর্ণ সত্য।  
মাহুশপু কাশীৰ দেশে ৪ বৎসৰ ৯ মাস এক দিবস রাজ্য কৱিয়া, বিজ্ঞানিক্য  
পৱলোক গত হইলে, উক্ত রাজ্যের ব্যাধি উত্তোলিকারী অবসরেনকে উহা  
অত্যার্পণ কৰতঃ যতি-ধৰ্ম গ্ৰহণ কৱিয়া বারাণসীতে আগমন কৱেন; এবং  
অবসরেনের সঙ্গে বন্ধুত্ব স্থৰে আবক্ষ হইয়া “সেতু-কাব্যে” তাহার শুণ কীৰ্তন  
কৱিয়াছেন। মাহুশপু শ্রীৰ বিৱহে কাতৰ হইয়াছিলেন, এটি মেঘদূতের  
ঘটনার সহিত তুলনা কৱিলে কবিৰ শ্বীৰ বিদৱণ বলিলেও হৰ। তিনি আপন  
শোক বন্ধমুখে ব্যক্ত কৱিয়াছেন, এবং রামগিৰিৰ শূক্র বসিয়া আবাচের  
একখানি নবীন মেঘকে শ্বীৰ প্ৰেমসীৰ নিকট বাঞ্ছা লইয়া যাইতে বৰ্ণনাৰেন।  
কবি গ্ৰেবিয়াহ মেঘদূতে বিজ্ঞত কৱিয়াছেন, এজন্তু স্বত্বাবস্থা তাহার মন  
থেকে বিচলিত হইয়াছিল, তাহা উত্তমক্ষেত্ৰে ব্যক্ত হইয়াছে। তাহার শ্বীৰ  
নাম কঢ়লা ছিল। কালিদাস যেকেপ হিমালয়ের অন্দৰ বৰ্ণনা কৱিয়াছেন,  
তাহা ঘটকে না দেখিলে কখনই তাত্পৰ উৎকৃষ্ট হইত না; ইহাতেই বোধ  
হই, তিনি কাশীজ্য প্ৰেমে অনেক কাল বাস কৱিয়াছিলেন।

উপসংহার কালে এই শান্ত বক্তব্য, বলি মাতৃশুণে আমাদিগের মহাকবি  
কালিদাসের নামাকর হয়, তাহা হইলে তিনি আজোর বটে শতাব্দীতে বর্তমান  
হিলেন। আমরা এই প্রমাণ সংক্ষত ভাষার লিখিত একমাত্র প্রামাণিক  
পূর্ববৃত্তপ্রকাশক “রাজতত্ত্বজ্ঞী” এই হইতে প্রাপ্ত করিলাম।

অলিনাথ প্রি “মেষদৃতের” চতুর্দশ সংখ্যক প্রাক্তের টীকায় লিখিয়াছেন,  
কালিদাস দিঙ্গুনাগাচার্য এবং নিচুলের সমকালীক হিলেন। দিঙ্গুনাগাচার্য  
কালিদাসের সহাধ্যারী এবং প্রিয়বন্ধু, ও শাসনস্থানের বৃত্তিকার। কালিদাস “রম্ভ-  
বংশ,” “কুমারসন্তব,” “মেষদৃত,” “ঝুতসংহার,” “অভিজ্ঞান-শকুন্তল মাটক,”  
“বিজ্ঞমোর্বনী ছোটক,” “মালবিকাপিমিত্র মাটক,” “নলোদৰ,” “শৃঙ্গার-  
তিলক,” “ঝুতবোধ” এবং “সেতুকাব্য” অণয়ন করিয়াছেন। এই সকলের  
মধ্যে “রম্ভবংশ,” “কুমারসন্তব,” “মেষদৃত,” “ঝুতসংহার,” “শকুন্তলা,”  
“বিজ্ঞমোর্বনী,” “মালবিকাপিমিত্র” এবং “ঝুতবোধ” বঙ্গভাষার অনুবাদিত  
হইয়াছে।

“পুন্মেয় জাতী, নগরেয় কালী, নারীয় রঞ্জা, পুরুষে বিক্ষঃ ।  
নদীয় গঙ্গা, বৃপতো চ রামঃ, কাব্যেয় মাথঃ, কবি-কালিদাসঃ ॥”



---

# बरळ्याचि ।

---

“सेही धन्त नवळूले,  
लोके यारे नाहि भूले,  
मनेर मन्दिरे नित्य सेवे सर्वजन ।”

---



# বৰকুঠি ।\*

আমরা ভারতবর্ষীর পূর্বাঞ্চল অঞ্চলের প্রস্তুত হইয়া বিখ্যি ছান্নাপ্য সংস্কৃত ও ইংরাজী এহ পাঠ করিয়া ক্রমশঃ নব নব প্রকল্প পূর্বাঞ্চলিক পাঠকবর্ষের করুকয়লে উপহার প্রদান করিতেছি। এ মুক্ত অনুসন্ধান শ্রমবিহীন হইবেক, এ কথা আমরা সুজ্ঞকষ্টে বলিতে পারি না। তবে, বিশেষ অনুসন্ধানের পর, অঙ্গাবসমূহ লিপিবদ্ধ করিব, তাহাতেও বলি ঐতিহাসিক কোন অস্থ থাকে, তবে পাঠক মহাশয়েরা আমাকে বিস্তৃত করিয়া দিব। প্রত্যক্ষে কালিদাসকে আধুনিক হিসেব করাও কোন ব্যক্তি আমাদিগের উপর বিরুদ্ধ হইয়াছেন, তাহাতে কিছুবাব ক্ষুণ্ণ নহি। যেহেতু ঐতিহাসিক সত্য গোপন রাখ্য কোন মতেই উচিত মহে। সে বাবা ইউক, একখণ্ডে “প্রকৃতমমুসরামঃ”—

নিউ ইয়র্কে মুদ্রিত একখনি পৃষ্ঠকে + নেপালিয়ান বোনাগার্ট, লার্ড বার্মণ, ধ্যাকারী অভিতি বিখ্যাত ব্যক্তিগণের স্মৃতযোগিনিবিগঠিত অঙ্গাব-কলাপ অকাশিত হইয়াছে; আমদিগেরও সংস্কৃত বিদ্যারূপের মৃষ্টে বোধ হই-তেছে, বৰকুঠির স্মৃতযোগিনি এখনি রচনা করিয়া প্রেরণ করিয়াছেন, নতুনই এই আধুনিক আদিকর্ম বাটিত প্রম “নববৰকুঠি” রঘুবিশেষ বৰকুঠিকৃত কথনই হইতে পারে না। ইহার রচনাচার্য কিছুই নাই। বরং হাঁনে হাঁনে কুৎসিত তাবসূপক আধুনিক কবিগণের প্রতিকূল সংস্কৃত অন্নীল কবিতা মৃষ্টে, এই ক্ষয় পৃষ্ঠকখনি প্রধান কবিতা রচিত বিবেচনা করা মূল্যে ধারুক, এক অস্ম বদলেন্তর অর্কাটীন ভট্টাচার্যাঙ্গীত বলিয়াই প্রতীয়ানাম হইল। ইহাতে ভারত-চৰ্ম-কৃত বিদ্যারূপের তাৰ প্রাপ গৃহীত হইয়াছে, এবং মুদ্রিত পৃষ্ঠকের শেষভাগে যে “চোরপকাশ” আছে, তাহা চোরকবি-বিগঠিত। আমরা দেখিতে পাই, বৰকুঠি নামেই ব্যক্তি অঞ্চলে করিয়াছিলেন। কাত্যায়ন

\* সংস্কৃত বিদ্যারূপকৃত। যদ্যকি বৰকুঠিগঠিত। সংস্কৃতচার্যাঙ্গীতকৃত। কাত্যায়ন রাজধান্যামুক্তি। প্রাপ্তব্যত্বে মুদ্রিত।

+ “Strange Visitom.”

বরকচি ও বরকচি। তট মোক্ষমূলের এই দুই বরকচিকে এক ব্যক্তি বিবেচনা করিয়াছেন। তাহার “ইষ্টগুরা হাউসের” পুস্তকালয়স্থিত আশা-নমস্কৃত খন্দেভাবে, “সর্বানুক্রমণী” মধ্যে “অঙ্গ শৌনকাদিমতসংগ্রহীতু-বরকচেরমুক্তমণিকা” এই পংক্তি পাঠে ভূম হইয়াছে। “সর্বানুক্রমণী” কাণ্ডায়নবরকচিকৃত, তৎকৃত মাধ্যমিন প্রাতিশাখ্যও প্রসিদ্ধ। ইনি পাণিনির বার্তিককর্তা এবং বৈদিক কল্পস্ত-প্রণেতা। “কথাসরিংসাগরে” লিখিত আছে, পুস্তক নামক মহাদেবের অঙ্গচর শাপভূষ্ট হইয়া মর্ত্যলোকে কাণ্ডায়ন বা বরকচি\* নামে কৌশাস্তী নগরীতে ব্রাহ্মণকুলে অস্ত গ্রহণ করেন। তাহার জন্মের পরেই আকাশবাণী হয় “এই বালক শ্রতধর হইবে এবং বৰ্ষ হইতে ইহার সমস্ত বিদ্যালাভ হইবে; বিশেষতঃ ব্যাকরণ শান্তে ইহার অত্যন্ত বৃৎপত্তি অন্নিবে এবং সমুদায় বর অর্থাৎ প্রেষ্ঠ বিষয়ে কৃচি অস্ত ইহার নাম বরকচি হইবে।” + যথা মূল সংস্কৃত গ্রন্থে;

একঃ শ্রতধরো জাতো বিদ্যাঃ বর্ধাদ্বাপ্স্ততি ।

কিঞ্চ ব্যাকরণঃ লোকে অতিষ্ঠাঃ প্রাপয়িষতি ॥

নামা বরকচির্তোকে তত্ত্বস্তৈর হি মোচতে ।

বদ্যব্রহ্মঃ ভবেৎ কিঞ্চিদিত্যজ্ঞু । বাঙ্গপারমণ ।

ইনি অতি শৈশবাবস্থায় নাট্যাভিনয় দর্শন করিয়া সেই নাটক ধানি কর্তৃহ করিয়া তাঁহার মাতার সমীপে অবিকল বলিয়াছিলেন, এবং তখন তিনি তাদৃশ শ্রতধর হইয়া উঠিয়াছিলেন যে, ব্যাক্তির নিকট একবার প্রাতিশাখ্য প্রবণ করতঃ গ্রহ না দেখিয়াই তাহা সমুদায় আবৃত্তি করিয়াছিলেন। তার পর তিনি বর্ষের নিকট অধ্যয়ন করিয়া পাণিনিকে ব্যাকরণ শান্তে পরাভব করিয়াছিলেন, কিন্তু মহাদেবের কৃপার পাণিনি অবশ্যে জর শান্ত করিয়াছিলেন। কাণ্ডায়ন, পাণিনিব্যাকরণ অধ্যয়নানন্দের তাহার বার্তিক প্রস্তুত করেন। এই “কথাসরিংসাগরে” মতানুসারে তিনি নন্দের মন্ত্রীর কার্য্যে করিয়াছিলেন। শুভরাং তিনি তিনি শত শ্রীষ্টাদের পূর্বে বর্তমান ছিলেন। ক্রেতে কেহ “বৃহৎ কথার” রামায়ণ

\* “ততঃ স মর্ত্যবগুণা পুস্তকসঃ পরিঅমন् । নামা বরকচিঃ কিঞ্চ কাণ্ডায়ন ইতি শ্রতঃ ।

“হেমচন্ত্র কোবে” কাণ্ডায়ন এবং বরকচি এক ব্যক্তির নাম হির হইয়াছে।

+ “বৃহৎ কথার” বাঙ্গালা অনুবাদ, পৃঃ ১২, প্রথম ভাগ।

ଶୁଣିତାରତେର ଆସନ୍ଧାନ କରିଯା ଥାକେନ, \* କିନ୍ତୁ ମିଥ୍ୟ ପଦ୍ମର ପୁଷ୍ଟକେର ଏତ ସନ୍ଧାନ କରିତେ ହିଲେ “ଆରବ୍ୟୋପଶାସ”କେବୁ ଇତିହାସ ବିବେଚନାର ଭାବୀ କରିତେ ହସ୍ତ । ବିଶେଷତ: ପାଣିନି ମୁନି କଥନରେ କାନ୍ତ୍ୟାଳନ ବରକ୍ତିର ସମକାଳବର୍ତ୍ତୀ ଛିଲେନ ନା । ଏ ଅଞ୍ଚ “ବୃଦ୍ଧ କଥାର” ପ୍ରମାଣ ଅଗ୍ରାହ ହିତେହେ । ଆଚାର୍ୟ ଗୋଲିଙ୍ଗ୍ରୂକରେର ମତେ ତିନି ପତଞ୍ଜଲିର ସମସାମୟିକ ଏବଂ ୧୫୦ ଓ ୧୨୦ ଶ୍ରୀ ପୂର୍ବାଦେର ମଧ୍ୟେ ବର୍ତ୍ତମାନ ଛିଲେନ । ଏହି ବରକ୍ତି, ସଦ୍ଗୁର ଶିଷ୍ୟେର ମତେ “କର୍ମ-ପ୍ରୀପ” ଅନେତା । † ଇହା ଆଦ୍ୟୋପାନ୍ତ ଅମୃତ ପୂର୍ବଲେ ରଚିତ । ଏକଣେ ବିକ୍ରମେର ବରକ୍ତିର ପରିଚୟ ସନ୍ଧାନ କରା ଆବଶ୍ୟକ । ଆମରା ଶକାରି ବିକ୍ରମାଦିତ୍ୟ, ସଦ୍ୱକର୍ତ୍ତା ବିକ୍ରମାଦିତ୍ୟ, ଏବଂ ଉତ୍ତରାଜ୍ୟନୀର ଅଧୀକ୍ଷର ନବରତ୍ନ ସଭା-ସଂହାପକ ବିକ୍ରମାଦିତ୍ୟ, ଏହି ତିନ ଅନ ବିଦ୍ୟାତ ବିକ୍ରମାଦିତ୍ୟ ପାଇୟାଛି । ଇହାଦେର ମଧ୍ୟେ ଅର୍ଥମୋତ୍ତ ନୃପତିହୁମ ଶକପ୍ରମର୍ଦ୍ଦିକ ବିକ୍ରମାଦିତ୍ୟ; ତୃତୀୟ ବିକ୍ରମାଦିତ୍ୟ “ରାଜତବିଜ୍ଞୀର” ମତେ ସଦିଓ ଶକଦିଗଙ୍କେ ଦମନ କରିଯାଇଲେ, କିନ୍ତୁ ତଜ୍ଜନ୍ମ ତିନି ବିଶେଷ ବିଦ୍ୟାତ ନହେନ । ପ୍ରାକାଳେ ଶକ ଜାତିର ସର୍ବଦା ଦୋରାଘ୍ୟ କରିତ, ଏ ଅଞ୍ଚ ହିନ୍ଦୁ ଭୂପାଳବର୍ଗ ସର୍ବଦା ସମ୍ମ ଥାକିତେନ । କାହେଇ ଆମାଦିଗେର ତୃତୀୟ ବିକ୍ରମ, ଯିନି ହର୍ଷ-ବିକ୍ରମାଦିତ୍ୟ ନାମେ ଥ୍ୟାତ, ତିନିଓ ତାହାଦିକେ ଦମନ କରିଯାଇଲେ; କିନ୍ତୁ ଏହି କାର୍ଯ୍ୟ କରିଯା ତିନି ଶ୍ଵର ନାମେ ଅବୁ ପ୍ରଚଲିତ କରେନ ନାହିଁ । ଆମରା ଏହି ସକଳ କାର୍ଯ୍ୟେ ଅର୍ଥମୋତ୍ତ ହୁଇ ବିକ୍ରମାଦିତ୍ୟକେ “କାଲିଦାସେର” ବିବରଣେ ଶକପ୍ରମର୍ଦ୍ଦିକ ବିକ୍ରମାଦିତ୍ୟ ବଲିଯାଛି । “ଜ୍ୟୋତିର୍ବିଦ୍ୟାଭରଣ” ନାମକ କାଳଜୀନ ଶାସ୍ତ୍ରେର ଅର୍ଥାଣ ଅମୁସାରେ ବରକ୍ତି ସଦ୍ୱକର୍ତ୍ତା ବିକ୍ରମାଦିତ୍ୟେର ସଭାର “ନବରତ୍ନେର” ଅର୍କର୍ତ୍ତୀ; କିନ୍ତୁ ସଥନ ଉହା ଏକ ଜନ ‘ଆଳ’ କାଲିଦାସ-କ୍ରତ, ଏବଂ ଐତିହାସିକ ଷଟନା ସକଳେରେ ଅନୈକ୍ୟ ସପ୍ରମାଣ ହିତେହେ, ତଥନ ଉଚ୍ଚ ପ୍ରତିକାଳିକ ବୌଧ କରା ଅଞ୍ଚାର । “ଭୋଗ-ପ୍ରବେଶ” ଲିଖିତ ଆଛେ, “ଅଥ ଧାରାନଗରେ ନ କୋପି ମୁଖେଁ ନିବସତି । କ୍ରମେ ପଞ୍ଚତାନି ସେବନେ ବିଦ୍ୟାଃ ଶ୍ରୀଭୋଗମ୍ । ବରକ୍ତି-ଶୁବ୍ର-ବାଗ-ମୟୁର-ବାହ୍-ଦେବ-ହରିବଂଶ-ଶକ୍ତର-କଲିଙ୍ଗ-କର୍ପୁର-ବିନାୟକ-ମଦନ-ବିଷ୍ଣାବିନୋଦ-କୋକିଳ-ତାରେଶ-ପ୍ରମୃଥଃ ।”

\* ଶ୍ରୀରାମାରଣ-ଭାରତ-ବୃଦ୍ଧକଥାନାଂ କରୀମମୁଖ୍ୟ: ଜିମ୍ବୋତା ଇବ ସର୍ବା ସର୍ବତ୍ତୀ କ୍ରମି ଯୈତିରୀ ।—ଗୋବର୍ଜନ: ।

† ଏହି ମତ ଆନ୍ତ । କର୍ମ-ପ୍ରୀପ ଛମୋଗ ପରିଶିଷ୍ଟେର ନାମାନ୍ତର; ତାହା ଗୋଲିଙ୍ଗପୁତ୍ରେର ବିରଚିତ । [ଶ୍ରୀ.

“ଏହି ତୋର ଜୁଦେର କୌଣସୁତ, ଏବଂ ଶ୍ରୀମାଧ୍ୟାକ ନାମେ ଉପାତ, ଯଥେ  
ରାଜଶେଖର—

“କୌଣେ ରାଜିଲ-ସୌଧିଲୋ ସରକଟିଃ ଶ୍ରୀମାଧ୍ୟାକଃ କଷି-

ରେବୋ-ଭାର୍ଯ୍ୟ-କାଳିବାନ-ତରମାଃ କହଃ ମୁଖ୍ୟମ ସଃ ।”

ଏହାରେ ମୀହାଙ୍ଗୀ କରା ଆସନ୍ତକ । ସରକଟି ବିକ୍ରମାଦିତ୍ୟର ମୁଖରଙ୍ଗେର  
ମଧ୍ୟ ବଲିଲା ଅମିତ । ହୁବୁ ତୋର ତାଙ୍ଗିରେର । ଇହାଦିନେର ଉତ୍ତରରେ  
ନାମ ଏବଂ କାଳିବାନେର ନାମ ବଜାଲ ମିଶ୍ର ଏବଂ ରାଜଶେଖର ଲିପିରେକ କରିଲା  
ତୋର ବା ଶ୍ରୀମାଧ୍ୟାକରେର ପାର୍ବତ ବଲିଲା ହିଲା କରିଯାଇଲା । ତୋର ବା ଶ୍ରୀମାଧ୍ୟାକ  
ଶ୍ରୀର ସଠ ପତାକୀତେ ବର୍ତ୍ତମାନ ଛିଲେନ । ହିତୀର ଅବରସେନେର ନମନାମରିକ ।  
ଉତ୍ତରିନୀର ଶ୍ରୀମତ ବିକ୍ରମାଦିତ୍ୟ ବା ହର୍ଷ-ବିକ୍ରମାଦିତ୍ୟ ଓ ଶ୍ରୀର ପକ୍ଷ ଓ ସଠ  
ପତାକୀର ମଧ୍ୟେ ରାଜ୍ୟ କରିଯାଇଲେନ । ଇହ ଇଉତ୍ତରିନୀର ପଞ୍ଚିତଗଣ କର୍ତ୍ତକ  
ହିଲା ହିଲାଇଲା । ହୁବୁ ବିକ୍ରମାଦିତ୍ୟର ମତ୍ସ୍ୟ ଛିଲେନ, ଓ ତୋର ରାଜୀ  
ଲୋକାକ୍ଷେତ୍ରଗତ ହଇଲେ ବାସବନ୍ତା ରଚନା କରେନ । ଏବଂ ବାସବନ୍ତାର ଆରାତେ,  
ବିକ୍ରମାଦିତ୍ୟ ଯାନବଲୀଲାଶସଂବରଣ କରାତେ, ଆକେପୋକି କରିଯାଇଲା ; ସଥ—

ନ ରମବନ୍ତ ବିହତ ବସକା ବିଲଦାତି ଚରତ ନେ କହଃ ।

ଦର୍ଶନର କୌରିଶେଖ ଗତବତି ହୁବି ବିକ୍ରମାଦିତ୍ୟ ।

ଏହି ମକ୍ର ଅମାଣେ ବୋଧ ହଇତେହେ, ହର୍ଷ-ବିକ୍ରମାଦିତ୍ୟର ମୁହଁର ପର  
ହୁବୁ, କାଳିବାନ ଏବଂ ସରକଟି ଦିଦ୍ୟାବିଷରେ ଉତ୍ସାହବାନ ତୋରର ଆଶ୍ରମ  
ଅହନ କରିଯାଇଲେନ ।

ସରକଟି ଭାରକ-କୁଳୋଡ଼ବ । ତିନି ତୋରରାଜେର ପୋରୋହିତ୍ୟ କରିଲେନ  
ଏବଂ ତୋରର ଏକମାତ୍ର ଆଶ୍ରମ-ପାଦପ ତୋରେ ମୁହଁର ପର ତେବେତ “ତୋର-ଚନ୍ଦ୍ର”  
ମଞ୍ଚୁର କରେନ । † ସରକଟିଚିତ୍ପରୀତ “ଆକୃତ ପ୍ରକାଶ” ଏକ ଧାନି ଉପାଦେଇ  
ଆକୃତ ତାବାର ସାକ୍ଷରଣ । ତୋର ହଳ “ଲିଙ୍ଗବିଶେଷବିଧିକୋଷ” ଅନ୍ତି  
ଅମିତ । ଦେଖିନୀକାର ଏବଂ ହଳାୟ ତାବାର ବିଶେଷ ଉତ୍ସେଧ କରିଯାଇଲା ।  
ଅତିରି ତୋର ନାମେ “ମୌତିରହୁ” ନାମକ କୁତ୍ର ଏହ ପ୍ରାଚୀରିତ ଆଛେ ।

\* ଇହି ଶ୍ରୀରକଟିଭାଗିବେର-ମୁଖ୍ୟବିରାଚିତା ବାସବନ୍ତାଧ୍ୟାରିକା ମହାପା ।

† ବରିଯାର ମିଶରାଦିତ୍ୟ । ତାହିଁ ମାତ୍ର ଲୋକାକ୍ଷେତ୍ର ପାଇଁ ଏତିବିଷୟ ହତ୍ସାନ୍ତ—  
କାରମିହରିଲା ।

---

# ଶ୍ରୀହର୍ଷ ।

---

ମରଂକବ ପଂଚଶ ଶ୍ରୀ ଦର୍ଶ ମାରଂ ॥  
ନୈତେରାଯ କଣ୍ଠଃ ଦିଲେ ସହ ହାରଂ ॥

---



# ଶ୍ରୀହୃଦୟ ।

ଭାରତବରେ ଶ୍ରୀହରନାମା ହୁଇବି ବିଧ୍ୟାତ କବି ଛିଲେନ । ଅଧ୍ୟାପକ ଉଇଲ୍‌ଗଲ  
ନାହେବ ଇହାଦିଗେର ଉଚ୍ଚରକେ ଏକ ବ୍ୟକ୍ତି ହିସର କରିଯାଛେ ; କିନ୍ତୁ ଏହି ଅଭ୍ୟମାନେ  
ତାହାର ସେ ସଞ୍ଚର ଭର୍ମ ହଇଯାଛେ, ତାହା, ପାଠକବର୍ଗ ନିୟମିତ ଅଞ୍ଜାବେ ହୁଇବି  
ଶ୍ରୀହରେର ପୃଥକ୍ ପୃଥକ୍ ଜୀବନଚରିତ ପାଠେ, ଉତ୍ସମନ୍ଦପ ବୁଝିତେ ପାଇବେନ ।

“କ୍ରିତୀଶ୍ୱରବଂଶବଳୀଚରିତ” ଶ୍ରେଷ୍ଠ ଲିଖିତ ଆହେ, ପୁରାକାଳେ ସଙ୍କଦେଶେ ଆଦିଶ୍ୱର  
ନାମା ଶ୍ରାଵପରାମରଣ ଏକ ନରପତି ଛିଲେନ । ତାହାର ରାଜପ୍ରାଚୀନ୍ଦୋପରି ଏକଟି ଗୃଥ  
ପତିତ ହେଉଥାଏ, ରାଜ୍ଞୀ ଭାବିବିଷ୍ଟ ଆଶକ୍ତୀ ପଣ୍ଡିତମଣ୍ଡଳୀକେ ତାହାର କୋନ  
ଅଭିକାରୋପାୟ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ କରିତେ ଆଜ୍ଞା କରିଲେନ ; ତରୁ ବଣେ ବ୍ୟକ୍ତିମନ୍ଦିରରେ ତାହାର କୋନ  
ଗୃଥେର ମାଂସ ଦ୍ୱାରା ହୋମ କରିତେ କହିଲେନ । ରାଜ୍ଞୀ ଗୃଥ ଶୁତ କରିବାର ଉପାୟ  
ଜିଜ୍ଞାସା କରିଲେ ସକଳେଇ ନୀରବ ହଇଲେନ । କିନ୍ତୁ ସଭାହିତ ଅନ୍ତରେ ତୁମ୍ଭର କହିଲେନ  
ସେ, ତିନି ସମ୍ପତ୍ତି କାନ୍ତକୁଜ ହଇତେ ପ୍ରତ୍ୟାଗତ ହଇଯାଛେନ ; ତଥାମ ଏତାତୃଷ୍ଣ ରାଜ୍ଞୀ  
ଭବନେ ଗୃଥ ଆପତିତ ହେଉଥାଏ, ରାଜ୍ଞୀ ଭଟ୍ଟନାରାମପାଦି ଦ୍ୱାରା ସନ୍ତ୍ଵବଲେ ଗୃଥ ଶୁତ  
କରନ୍ତଃ ତାହାର ମାଂସେ ଯଜ୍ଞାଦି କରିଯାଛେନ, ଅଚକ୍ଷେ ଦେଖିଯା ଆସିଯାଛେନ ।  
ବଙ୍ଗାଧିପ ଆଦିଶ୍ୱର ଏହି କଥା ଶ୍ରନ୍ଦିଯା କରିବିବମ ମଧ୍ୟେଇ କାନ୍ତକୁଜ ହଇତେ ଭଟ୍ଟ  
ନାରାମଣ, ଦନ୍ତ, ଶ୍ରୀହର୍ଷ, ଛାନ୍ଦ୍ର ଏବଂ ବେଦଗର୍ତ୍ତ ନାମା ବେଦପାରଣ ପଞ୍ଚବିପ୍ରକେ  
ସଞ୍ଚକୀ ସ୍ତ୍ରୀର ରାଜଧାନୀତେ ଆହୁମାନ କରିଯା ତାହାଦିଗୁକେ ୧୯୧ ଶକବେଳେ ନିର୍ମିତ  
ଏକଟି ଭବନେ ବାସ କରିତେ ଅଭ୍ୟମତି କରିଲେନ । ଏହି ପଞ୍ଚ ବ୍ରାହ୍ମଣେର ମଧ୍ୟେ ଭଟ୍ଟ-  
ନାରାମଣ ଓ ଶ୍ରୀହର୍ଷ ସଂକବି ।

ଏହି ଶ୍ରୀହର୍ଷ ଶ୍ରୀହୀରେର ଔରମେ ଏବଂ ମାମଲ ଦେବୀର ଗର୍ଭେ ଜନ୍ମ ପାହଣ କରେନ ।  
ଇନି ଅଞ୍ଜାନ ଆଚୀନ ସଂକ୍ଷତକରିଗଣେର ଶାର ଆପନ ପରିଚୟ ଗୋପନ କରେନ  
ନାହିଁ । “ନୈସଥ୍ରଚରିତରେ” ପ୍ରତ୍ୟେକ ସର୍ଗେର ଶେଷେ ତିନି ଗର୍ଭୋକ୍ତି ସହକାରେ ସ୍ତ୍ରୀର  
ପରିଚୟ ପ୍ରଦାନ କରିଯାଛେନ । ସଥା ପ୍ରେମ ସର୍ଗେର ଶେଷ ପ୍ଲୋକ :—

ଶ୍ରୀହର୍ଷ: କବିରାଜଗ୍ରାଜମୁକୁଟାଳକାରହୀରଃ ହତ-

ଶ୍ରୀହୀର: ହୃଦୟେ ଜିତେନ୍ଦ୍ରିୟରେ ମାମରଦେବୀ ଚ ଯଃ ।

ତତ୍ତ୍ଵିଷ୍ଣୁମତିମତ୍ତୁଚିନ୍ତନକଲେ ଶୃଙ୍ଗାରଭଙ୍ଗୀ ସହ-

କାହେଁ ଚାନ୍ଦପି ବୈବଦୀରଚରିତେ ସର୍ଗେହରମାର୍ଗିତଃ ।

অর্থাৎ “কবিয়ালপাত্রের শুক্টালকারীর কৃত্তি শৈলীর এক মাসমাসের বে বিভিন্ন শৈলৰকে তনয় লাভ করিয়াছিলেন, সেই শৈলৰ চিকিৎসণ মন্ত্রচিকিৎসা-কল্পকৰণ অথচ শূক্রারুসপ্রাধান্তকৃত অতিশয়বিত মনোহর নৈবধীর কাব্যের প্রথম সর্গ গত অর্থাৎ সমাপ্ত হইল ।” \*

পুনর্বার প্রাপ্তের শেষে, কাঞ্চকুজ্জাধিগতির সমীপ হইতে শৈলৰ তামুলকৰণ প্রাপ্ত হইয়াছিলেন লিখিয়াছেন, যথা—“তামুলুমাসনঞ্চ নভতে ষষ্ঠঃ কাঞ্চকুজ্জ-শৰাদ্।” পূর্ব ও উত্তরভাগ “নৈবধ” এবং “ধণুন ধণু ধান্য” মধ্যে আমরা এই মাত্র কবিত্বাঙ্গ প্রাপ্ত হইলাম।

“বিশ্বগুণাদর্শ” প্রাপ্তকর্তা বেদান্তাচার্য এবং বল্লালমিশ্র উভয়েই শৈলৰকে তোজনেবের পারিষদ স্থির করিয়াছেন; কিন্তু উহা সম্পূর্ণ অপ্রামাণিক বোধ হইতেছে; এবং শৈলৰ স্বয়ং যে পরিচয় দিয়াছেন, তাহার সহিত উহার ঐক্য হইতেছে না।

স্বীকৃত্যাত জৈন লেখক রাজশেখের ১৩৪৮ শ্রীষ্টাব্দে “প্রবক্ষকোষ” রচনা করেন। এই প্রাপ্তে তিনি লিখিয়াছেন, শৈলৰগুলি শৈলদেব বারাণসীতে অস্ত্রগ্রহণ করিয়া তথাকার নৃপতি গোবিন্দচন্দ্রের তনয় মহারাজ অরস্তচন্দ্রের দান্তার নৈবধচরিত কাব্য রচনা করিয়াছিলেন। রাজশেখের অস্ত্রচন্দ্র সমকে অনেক বিবরণ লিপিবদ্ধ করিয়াছেন। অস্ত্রচন্দ্র পঞ্চল নামে বিখ্যাত এবং মনিহীল ধারা পত্তনের অধীনে কুমারপালের সমকালবর্তী ছিলেন। মুসলমান নৃপতিগণ ইহার বৎশ এক কালে খুঁস করিয়াছিলেন। সংস্কৃতবিজ্ঞাবিশারদ ডাক্তার বুদ্ধার সাহেব কহেন, এই অস্ত্রচন্দ্র কাঞ্চকুট ক্ষমিয় নৃপতি এবং ইনিই অস্ত্রচন্দ্র নামে প্রাপ্ত। অস্ত্রচন্দ্র ১১৬৮ এবং ১১৯৪ শ্রীষ্টাব্দের মধ্যে কাঞ্চকুট ও বারাণসীর অধীনে ছিলেন। রাজশেখেরের বিবরণ প্রামাণিক বোধ হইতেছে, কেন না তাহার সহিত শৈলৰের নিজ পরিচয়ের ঐক্য আছে।

শৈলৰ একজন অসাধারণ কবি। তাহার “নৈবধচরিত” স্বাবিংশ সর্গে সম্পূর্ণ, বৃহৎ প্রহ। তাহার স্থানে স্থানে কবি বিলক্ষণ পাণ্ডিত্য প্রকাশ করিয়াছেন। স্বাদশ সর্গে সরুবতী কর্তৃক পঞ্চমল বর্ণনে কাব্যালঙ্কারের অধ্যে

\* শ্রীজগতজ্ঞ মহুমদার কর্তৃক অঙ্কুরাদিত নৈবধচরিত। ৪৭ পৃষ্ঠা।

ଉଦ୍‌ବାହନ ଅକ୍ଷରିତ ହଇଯାଇଛେ ଏବଂ ଶେଷ ନରେ “ମନ୍ତ୍ର ସନ୍ଧ୍ୟାବର୍ଣ୍ଣମ” “ଭାବୋ-  
ବର୍ଣ୍ଣମ” “ଚନ୍ଦ୍ରବର୍ଣ୍ଣ” ଅଭ୍ୟାସ ବର୍ଣ୍ଣ ଖଲି ଅଭୀବ ଯନ୍ମୋହର । ଏହି ସକଳ ଥୁଟେ  
ଶ୍ରୀହର୍ଷ ଏକଜଳ ଅଭିଭୀତ କବି ହିଲେନ, ବିବେଚନା-ହୟ । କିନ୍ତୁ ହୃଦୟର ବିଷୟ,  
ତୀହାର ରଚନା ଅତ୍ୟାକ୍ଷର ଅତ୍ୟାକ୍ଷର ଦୋଷେ ଥୁଟି । ଏତିହିତ୍ୟାର ଆବରା ବନ୍ଦଦେଶୀୟ  
ଅଧ୍ୟାପକଗଣେର ତାର “ଉଦ୍ଦିତେ ନୈସଥ୍ୟ କାବ୍ୟ କ ମାଧ୍ୟ କ ଚ କାରବିଃ” ବା  
“ନୈସଥ୍ୟ ପହଳାଗିତ୍ୟଃ” ବଲିତେ ପାରିଲାମ ନା । ତୀହାର ମାତୁଳ ପ୍ରସିଦ୍ଧ ଆଶକ୍ତା-  
ବିକ୍ରିକ ମୃଷ୍ଟଟଟ୍ଟ ବଲିଯାଇଲେ, ସହି ତୀହାର “ନୈସଥ୍ୟ” “କାବ୍ୟପ୍ରେକ୍ଷାଭ”-ବ୍ୟାଚମାର  
କିଛିକାଳ ପୂର୍ବେ ରଚିତ ହିଇଛି, ତାହା ହିଲେ ତିନି ଏକ ନୈସଥ୍ୟର ପ୍ରୋକ ଲେଇରା  
ନୟୁଦୀୟ ଦୋଷ-ପରିଚ୍ଛେଦଟ ଲିଖିତେନ । ଏକପ କିଂବଦ୍ଵାରୀ ଆହେ ଯେ, ଶ୍ରୀହର୍ଷ  
ତୀହାର ମାତୁଳାଲଙ୍ଘେ ଅବହିତି କରିଯା କାବ୍ୟ ଲିଖିତେନ ଏବଂ ଏକଟି ପ୍ରୋକ  
ରଚନା କରିଯାଇ ତାହା ତ୍ୱର୍ତ୍ତମାଂ ପରିବର୍ତ୍ତନ କରିତେନ, ତନୁଟେ ତୀହାର ମାତୁଳ  
ତାବିଲେନ ଯେ, ଏକପ କରିଲେ ଏକ ଧାନି କାବ୍ୟ ବହକାଳ ମଧ୍ୟେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ହିଲେ  
କି ନା, ସନ୍ଦେହ ; ଏବୁ ତୀହାର ମାର୍ଜିତ-ବୁଦ୍ଧି-ଜନିତ ସନ୍ଦିଫ୍ଫଚିତ୍ତତା ଯାହାତେ  
ଆର ନା ଥାକେ, ତଞ୍ଜଞ୍ଜି ତୀହାକେ ପ୍ରତ୍ୟହ ମାସକଳାର ଭୋଜନ କରିତେ ଦିତେନ ;  
ତାହାତେ ଶ୍ରୀହର୍ଷର ବୁଦ୍ଧି କ୍ରମେ ଥୁଲ ହିଲା ଉଠିଲ ଏବଂ କାବ୍ୟଗୁଲିର ରଚନା-  
ସଂଶୋଧନ ଆର ଆବଶ୍ୟକ ହଇଲ ନା । ଶ୍ରୀହର୍ଷ ତୀହାର ବୁଦ୍ଧିର ପ୍ରଥରତା ହ୍ରାସ ପାଓଯାଯି,  
ଆକ୍ଷେପ କରିଯା କହିଯାଇଲେ, “ଅଶେ-ଶେମ୍ୟୀ-ମୋସ-ମାସ-ମଙ୍ଗାଯି କେବଳଂ”  
ଅର୍ଥାଂ ସକଳ ବୁଦ୍ଧିର ବିନାଶକ ମାସକଳାର ମାତ୍ର ଥାଇତେଛି । ମାସକଳାର  
ଧାଇଲେ ଯେ ବୁଦ୍ଧିନାଶ ହୟ, ଇହା ଶୁଣିଯା ଅନେକେ ହାତ୍ତ କରିତେ ପାରେନ ଏବଂ  
ଡାହା ସତ୍ୟ ହିଲେ ନିତ୍ୟ ମାସକଳାରଭୋଜୀ ବନ୍ଦଦେଶୀୟ ଅଧ୍ୟାପକଗଣ ଘୋର ମୂର୍ଖ  
ହିଲା ପଡ଼ିତେନ ।

ଶ୍ରୀହର୍ଷ କବି ଏବଂ ଦାର୍ଶନିକ । ଏକାଧାରେ ଏହି ହୁଇ ବିଷରେ ପାରାଦର୍ଶିତା  
ଆସ ଦେଖା ଯାଇ ନା । ତୀହାର “ଧନୁନ ଧନୁ ଧାନ୍ତ” ଗୋତମୀର ଶ୍ଲାହ ଶାନ୍ତର ମତ-  
ଧନୁନ ଶ୍ରୀହର୍ଷ । ଏଥାନି ଅଭି କଟିଲ । ବନ୍ଦଦେଶୀୟ ଅଭି ଅନ୍ନ ବ୍ୟକ୍ତି ତୀହାର ଅଧ୍ୟା-  
ପଦା ଓ ଅଧ୍ୟାନନ କରେନ । ଶ୍ରୀହର୍ଷ “ନୈସଥ୍ୟ” ଏବଂ “ଧନୁନ ଧନୁ ଧାନ୍ତ” ବ୍ୟକ୍ତିତ  
“ହୈର୍ୟ ବିବରଣ୍ୟ,” “ମୌଜୋର୍ମୌର୍କୁଳ ପ୍ରଶନ୍ତି,” “ଅର୍ଦ୍ଧବର୍ଣ୍ଣ,” “ଛଳ୍ମାପ୍ରଶନ୍ତି,”  
“ବିଜରପ୍ରଶନ୍ତି,” “ଶିବଶକ୍ତିମିଳି ବା ଶିବଭକ୍ତିମିଳି” ଏବଂ “ନବସାହମାକ-  
ଚରିତ” ବ୍ୟାଚମା କରିଯାଇଛେ । ଏ ଖଲି ଅତ୍ୟାକ୍ଷର ବିରଳପ୍ରଚାର ।

শ্রীহর্ষ তত্ত্বাবলি-গোত্রোত্তৰ। ইইঁর বংশজাত শুভকর মুখটী বজদেশীর  
সুখোপাধ্যায় বংশের আধিপুরুষ, যথা—

তত্ত্বাবলি-গোত্রে শ্রীহর্ষবংশজাত শুভকরমুখটী স চ মৃদ্ধাঃ।

কাশীরাধিপতি শ্রীহর্ষদের “রঞ্জাবলী নাটিকা” প্রণেতা। কেহ কেহ  
বলেন, ধারক শ্রীহর্ষ দেবের নিকট অর্থ লইয়া তাঁহার নামে “রঞ্জাবলী” প্রচা-  
রিত করেন, যথা :—

“শ্রীহর্ষদেরবক্তীনামিব ধনম্।” ইতি কাশ্যপ্রকাশঃ।

“শ্রীহর্ষী রাজা। ধারকেন রঞ্জাবলীঃ নাটিকাঃ তঙ্গাঙ্গা কৃষ্ণা বহুনঃ লক্ষ্ম।” ইতি প্রকাশ-  
দর্শ মহেষুরঃ।

“ধারকঃ কবিঃ। স হি শ্রীহর্ষনামা রঞ্জাবলীঃ কৃষ্ণা বহুনঃ লক্ষ্মান।” ইতি নামগ্রেচ্ছটঃ।

“শ্রীহর্ষাখ্যাত রাজ্ঞো নামা রঞ্জাবলীঃ নাটিকাঃ কৃষ্ণা ধারকাখ্যকবিরবহুনঃ লক্ষ্মান।” ইতি প্রকাশ-  
দর্শ প্রসিদ্ধম।” ইতি প্রকাশপ্রভাগ্নাং বৈদেশনামঃ।

তথা “ধারকনামা কবিঃ বৃক্তাঃ রঞ্জাবলীঃ নাম নাটিকাঃ বিজ্ঞীর শ্রীহর্ষনামো মৃপাং বহুনঃ  
আপ্রেতি পূর্বানন্দুষ্টম।” ইতি প্রকাশতিলকে অন্যরামঃ।

‘ এ সকল শুভতর প্রয়াণ সঙ্গেও আমরা “রঞ্জাবলী” ধারককৃত বলিতে অপা-  
রক হইতেছি ; কেননা ধারক যথাকবি কালিদাসের পূর্বে বর্তমান ছিলেন ;  
যথা কালিদাসের “মালবিকাঘিমিত্রেৱ” প্রস্তাবনাম—

“প্রতিষ্ঠশাসাঃ ধারক-সৌমিত্র-কবিপ্রজানীনাঃ প্রবক্তানতিমক্রম্য বর্তমানকবেঃ কালিদাসস্ত  
কৃতো কিং কৃতো বহুমানঃ।”

ধারক একজন আলঙ্কারিক। তাঁহার কৃত কোন গ্রন্থ এক্ষণে বর্তমান  
নাই। সাহিত্যসার প্রত্তি গ্রন্থে তাঁহার নামোন্মেধ আছে। সাহিত্যসারে  
লিখিত আছে, ধারক মন্ত্রবলে কবিত্বক্ষণি লাভ করিয়াও অতি দরিদ্র  
ছিলেন ; তৎপরে এক শত সর্গে “নৈবধীন” রচনা করিয়া শ্রীহর্ষরাজের সমীপ  
হইতে প্রস্ফোর স্বরূপ নিকট কৃত্তি লাভ করিয়াছিলেন। ইহা কৃতদূর সত্য,  
তাহা আমরা বলিতে পারি না।

আমদিগের এক মাত্র মুক্তিদায়িনী “রাজতয়ঙ্গীৱ” মতে শ্রীহর্ষ নানা-  
দেশভাষ্যক ও সংক্ষিপ্ত ; যথা ৮ষ তরঙ্গে—

সোহশেবদেশক্ষণাদাজ্ঞঃ সর্বজ্ঞাযাম্য সংক্ষিপ্তঃ।

কৃত্যবিদ্যানিবিঃ আপ ধ্যাতিঃ দেশান্তরেবপি।

ଆହେର ନାମ “ରାଜତରଙ୍ଗିନୀ” ମଧ୍ୟେ ନାହିଁ । ତଥାପି ତିନି ଯେ  
ରଙ୍ଗାବଳୀ ଓ ନାଗାନନ୍ଦ ରଚନା କରିଯାଇଲେ, ତଥିରେ ସଂଶେଷ କରାଯାଇଥାଏ ।  
ବାଣଭଟ୍ଟକେ କେହ କେହ “ରଙ୍ଗାବଳୀ”-ରଚକ ବଲେନ । ତାହାର ଏହ ଶାର୍କ କାରଣ,  
ତେବେକୁ “ହର୍ଷରିତେନ” ପ୍ରାରମ୍ଭ ଏବଂ “ରଙ୍ଗାବଳୀର” ସ୍ମୃତିରୁମୁଖେ “ଶିଶୁଦିନ-  
ପ୍ରାମପି” ଏହି ଏକ କ୍ରପ ଶୋକାରଙ୍ଗ ଦେଖିଯାଇ ମଂଶର ହଇଯାଛେ । ଇହାତେ ବାଣ-  
ଭଟ୍ଟକେ ରଙ୍ଗାବଳୀପ୍ରଣେତା ବଳା କରିବାର ସଜ୍ଜ, ବିଜ୍ଞ ପାଠକର୍ବ ବିବେଳା କରି-  
ବେନ । ମହାମହୋପାଧ୍ୟାୟ ଉଇଲସନ ସାହେବ କହେନ, ଆହେରଦେବ ୧୧୧୩ ହଇତେ  
୧୧୨୫ ଶ୍ରୀଷ୍ଟିଦେବ ମଧ୍ୟ କାଶୀରାଜ୍ୟ ଶାସନ କରେନ; କିନ୍ତୁ ଏହ କାଣନିକପଣ  
ଆମାଦିଗେର ଯୁକ୍ତିସଙ୍ଗତ ବୋଧ ହଇତେହେ ନା । କେବଳ ମାଲବେଶର ମୁଖେର ସଭା-  
ମର୍ଦ୍ଦବନଙ୍କୁତ “ଦଶକମ୍” ଏବଂ ଭୋବଦେବ ପ୍ରୀତ “ଦରସତୀକର୍ତ୍ତାଭରଣ” ମଧ୍ୟେ  
ରଙ୍ଗାବଳୀ ଓ ନାଗାନନ୍ଦ ହଇତେ ଉପାହରଣ ଉକ୍ତ ହଇଯାଛେ । ଏହି ଅଳକାର-ପ୍ରାହ୍ୟ  
୧୧୧୩ ଶ୍ରୀଷ୍ଟିଦେବ ବହଶତ ବ୍ସର ପୁର୍ବେ ରଚିତ, ସ୍ମୃତରାଂ ତାହା ହଇଲେ ଆହେର  
କୃତ ମୁଣ୍ଡକାବ୍ୟର ଉଇଲସନ ସାହେବର ଆମ୍ବୁମାନିକ କାଳେ ରଚିତ ହୁଏ ନାହିଁ ।

ଆହେ ଅଗ୍ରଂ ଲିଖିଯାଛେ, “ଆହରୀ ନିପୁଣଃ କବିଃ” ଏବଂ “ଆହର୍ଦେବେନା-  
ପୁର୍ବସ୍ତୁରଚନାଳଙ୍କତା ରହ୍ମାନୀ ।”

তথা শ্রীহর্ষদেবেনাপূর্ববস্তুচতুষঙ্গতঃ বিদ্যাধৰ-  
চতুষঙ্গতি অবিবৃক্ষঃ নামানলঃ নাম নাটকঃ।

## ୬ କଥା ସଥାର୍ଥ—

"ନାଗାନନ୍ଦ ମଞ୍ଚ କାବ୍ୟ ଅତି ଚର୍ଚିକାରୀ ।

କାବ୍ୟଶିଳ-ଗଲେ ବହୁମତ୍ୟ ରସତାର ।

ରୁପାବଳୀ—( ସାମ୍ବ କିବା ଶୁଚାର୍ଜ ଏହୁନ ! )

କୋଥା ମୁହଁ ତାର କାହେ ହୀନକ ମୁଠଳ ।"

ବ୍ରହ୍ମବଳୀର ନାନୀମୁଖେ ଶ୍ରୀକାର ହରପାର୍ବତୀକେ ପ୍ରୋଗ୍ରାମ କରିଯାଛେ; କିନ୍ତୁ ତାହାର ପରେ ନାଗାନନ୍ଦ ଅଚନା କରେନ, ତାହାତେ ସୁଜ୍ଞଦେବକେ ନମଶ୍କାର କରିଯା ଅନ୍ତର୍ଲାଟରଣ କରା ହେଇଥାଏ । ଇହାତେ ବୋଧ ହୁଯ, ଶ୍ରୀର୍ବ ଶେଷେ ବୌଦ୍ଧଶାବଲଙ୍ଘୀ ହେଇଯାଇଲେ । \*

\* কৰ্মান পিতৃদেবের লিখিত এই অৰক পাঠের গুণ আমি এই ঐহৰ্ষ স্বকে আৱণ ছই চারিটা বিষয় অসমকালে জিজ্ঞাস হইয়াছি। তাহা এই অস্থাবলীৰ ইলবিশেৰে লিখিব, এৱং হইজ্ব আছে। [ ঔৰ্মি: —————— ]



---

# ଶ୍ରୀମଦ୍ଭଗବତ

---

"Lives of great men all remind us  
We can make our lives sublime,  
And, departing, leave behind us  
Foot-prints on the sands of time."

LONGFELLOW.

---



# হেমচন্দ্র ।

“রাসমালা” নামক শুভরাটের পুরাবৃত্ত মধ্যে লিখিত আছে, হেমচন্দ্র বা হেমচার্য মহারাজ কুমারপালের রাজ্যকালে বর্তমান ছিলেন। উদয়নের ঐনাচার্যগণ তাহার জীবনচরিত সংক্ষিপ্ত যে যে বিবরণ লিপিবদ্ধ করিয়া-ছিলেন, তাহাই “রাসমালার” সঙ্গিত হইয়াছে, এবং আমরাও তাহাই এস্থলে গ্রহণ করিয়া অন্তর্ব আরম্ভ করিলাম। হেমচন্দ্রের পিতার নাম চাচিঙ্গ এবং মাতার নাম পাহিনী। ইহারা উভয়ে শুভরাটে বাস করিতেন; হেমচন্দ্রের প্রকৃত নাম চংদেব। তাহার পিতার হিন্দুর্ধনে অটল ভক্তি ছিল, কিন্তু পাহিনী দেবী গোপনে জৈন ধর্মে বিখাস করিতেন। হেমচন্দ্রের অষ্টমবর্ষ বয়ঃক্রম কালে একদা দেবচন্দ্র আচার্য, তাহার অমৃপম মুখ্যত্বী এবং দেবতুল্য কাঞ্চি সন্দর্শনে তাহার পিতার অবর্তমানে পাহিনী দেবীর সন্মতি ক্রমে, তাহাকে কঙ্গাবতী-মন্দিরে জৈন ধর্মে দীক্ষিত করিবার অন্ত লইয়া গেলেন। চাচিঙ্গ বাটী অত্যাগত হইয়া তাহার পুত্রকে দেখিতে না পাইয়া যান্ন পর নাই পরিতাপিত হইলেন এবং অনতিবিলম্বে কঙ্গাবতী-মন্দিরে চতুর্দশের উদ্দেশে গমন করিলেন। তথার দেবচন্দ্র আচার্যের নিকট জ্ঞাত হইলেন যে, তাহার তনয় হেমচন্দ্র নাম গ্রহণ করিয়া উদয়ন মন্ত্রীর আবাসে জৈন ধর্মের গ্রহাবলী অধ্যয়ন করিতেছেন। হেমচন্দ্রের যন জৈন-চার্যবর্ণের উপদেশে এত আকৃষ্ট হইয়াছিল যে, তিনি পিতালয়ে কোন ক্রমেই অত্যাগত হইলেন না। কিয়ৎকাল মধ্যেই তিনি স্থান বা আচার্য পদ প্রাপ্ত হইয়া ক্রমে স্থুবিধ্যাত হইয়া উঠিলেন। সৈস্তে কুমারপাল মালবদেশে প্রবেশ করিলে উদয়ন মন্ত্রীর দ্বারা তিনি রাজসমীপে নীত হইলেন, এবং তাহার বাক্যালাপণে মৃপতির হনুম অতীব অফুল হইল। রাজা হেমচার্যের উপদেশামূলারে সাগরের তরঙ্গমালায় তথ্যপ্রাপ্ত দেবপতনে সোমেখ্যের মন্দিনী বহু ব্যারে সংক্ষার করেন, এ বিষয় উক্ত মন্দিরের অন্তরফলকে (৮৫০)। বজ্ঞানী সহ্য মধ্যে সম্পূর্ণ হয়, খেদিত ছিল। এই কীর্তির অঙ্গ অন্তরফলকের লিপিতে কুমারপালের ভূরি ভূরি অশংসা করা হইয়াছে। রাজা কুমারপাল

আচার্য হেমচন্দ্রের উপদেশ মতে মন্দিরের সংক্ষার কার্য শেষ পর্যন্ত ছই বৎসর আমিব তোকুব ও স্তীসংসর্গ ত্যাগ করিয়াছিলেন। ব্রাহ্মণগণ দেখিলেন রাজসভার তাহাদের দিন দিন সম্মান ধর্ম হইতে লাগিল, স্বতরাং তাহারা হেমচন্দ্র বাহাতে হত্যান হন, তাহার ষড়যজ্ঞ করিতে লাগিলেন। ব্রাহ্মণের উপর জৈনাচার্যের প্রভুত্ব অত্যন্ত অসহ হইয়া উঠিল। তাহারা রাজাকে মন্দিরপ্রতিষ্ঠার দিবস হেমচন্দ্রের সঙ্গে একত্র উপাসনা করিতে কহিলেন। হেমচন্দ্র জৈন, তিনি সোমপূজক ছিলেন না; কিন্তু রাজার অস্তাবে অগত্যা সম্মত হইতে হইল। তিনি গির্ণার এবং শক্রঞ্জন পর্বতের জৈন তীর্থবিলোকনান্তর দেবপত্ননে রাজার সহিত সাক্ষাৎ করিলেন এবং তখা হইতে রাজা ও পারিষদবর্গের সহিত সোমেখরে উপস্থিত হইলেন। মন্দিরের প্রধান পূজক ব্রাহ্মণ শ্রীবৃহস্পতি সমভিব্যাহারে রাজা ও হেমচন্দ্র দেবতাকে বন্দনা এবং প্রদক্ষিণাদি করিলেন। রাজা ও পারিষদবর্গ হেমচন্দ্রকে শুতদিন জৈন জূনিতেন, একথে তাহাকে পৌত্রলিকের শার উপাসনা করিতে দেখিয়া তাহাদিগের ভূম দুর হইল। হেমচন্দ্র অতি চতুর, তাহার হিন্দুধর্মে কিছুমাত্র আংশ ছিল না। কেবল রাজপ্রসাদ শাভের জন্য তাহাকে নানা কৌশল করিতে হইল; এ বিষয়ে তাহার চরিত্রে কল্প স্পর্শ করিল, বলিতে হইবেক। সোমেখর হইতে তিনি রাজাকে লইয়া অনিহীনপুরে গমন করিলেন। তথায় তাহাকে জৈন ধর্মের অনেক রহস্য কহিলেন, এবং ক্রমে কুমারপালের হিন্দুধর্মে বিশ্বাস হ্রাস পাইয়া আসিল। শুভ্রাটের মধ্যে তিনি পশুহিংসা নিবারণ করিলেন, এবং তাহার অমৃতার ব্রাহ্মণগণ চতুর্দশ বর্ষ পর্যন্ত দেবদেবীর নিকট পথাদি বলিদানের পরিবর্ত্তে শস্তাদি উপহার দিতেন। কুমারপালের “জৈন ধর্মে বিশ্বাস ক্রমেই অটল হইয়া উঠিল। তিনি অনিহীনপুরে “কুমারবিহার” নামক পার্বত্নাথের মন্দির স্থাপন করিলেন এবং তৎকর্তৃক দেবপত্ননে একটী স্বনৃগ্র জৈন মন্দির নির্মিত হইল। কুমারপাল জৈন ধর্মের চতুর্দশ আজ্ঞামুদ্মারে দীক্ষিত হইয়া, প্রজাবর্গের মধ্যে স্বীয় অকৃত্রিম দস্তা ও ধর্মের প্রোজ্জননাধিতি বিকীর্ণ করিতে লাগিলেন, এবং সকলেই তাহাকে বয়, নহী ও ডরতের সমকক্ষ বলিতে লাগিল। “প্রবক্ষচিষ্টায়ণ” মধ্যে কুমারপালের অনেক বিবরণ সংকলিত হইয়াছে, কিন্তু মে

সকল হেমচন্দ্ৰের বিষয়ে অপোসিটিক বোধে গ্ৰহণে বিৱৰত হইলাম। কুমাৰপালেৰ জিংশৎ বৰ্ষ রাজ্যকালে হেমচন্দ্ৰ আপনাকে অত্যন্ত প্ৰাচীন বোধ কৱিয়া নিৰ্বাণ কৰিবলাকে আহাৰাদি এক কালে পৱিত্ৰাগ কৱিলেন। এবং কিম্বদিবসেৰ মধ্যেই ৮৪ বৰ্ষ বয়ঃক্রমে তাহার মৃত্যু হইল। হেমচন্দ্ৰ সংস্কৰে অলৌকিক নানাবিধি গুৰু প্ৰচলিত আছে, কিন্তু তৎসমূদায় অকিঞ্চিতকৰ বিবেচনায় গ্ৰহণ কৱিলাম না। “আসমালাৰ” মতাভ্যুসারে তিনি ১১৭৪ শ্ৰীষ্টকৰ্মে মানবলীলা সংবৰণ কৱেন। অসিঙ্ক জৈন বৈয়াকৰণ পূজ্যপাদ এবং জৈন জ্যোতিষ-শাস্ত্ৰবেত্তা অমিত যতিৱ পৱে হেমচন্দ্ৰ বৰ্তমান ছিলেন। এবং ইহাও শিৰ হইয়াছে যে, তাহার সময়ে “জৈন কঞ্চক্ষৰ” রচিত হয়।

হেমচন্দ্ৰ খেতাবৰ জৈন। তিনিই এই সম্প্ৰদায়েৰ অসিঙ্ক আচার্য। এবং ইহারই দ্বাৰা জৈন ধৰ্মৰ বিলক্ষণ উন্নতি হইয়াছিল। “সময়ভূত” গ্ৰহণ লিখিত আছে, তিনি পাটলিপুত্ৰনিবাসী এবং তথা হইতে, শুজগাটে গমন কৱেন। এই গ্ৰহণে তাহার জীৱনচৰিত সংক্ষণ্ট অঙ্গ কোন বিশেষ বিবৰণ প্ৰাপ্ত হওয়া যায় না।

হেমচন্দ্ৰ “অভিধানচিন্তামণি,” “প্ৰাকৃত ব্যাকৰণ” এবং “জ্যোতী শশকা-পুৰুষ চৱিত” \* রচনা কৱেন। “অভিধানচিন্তামণি” অতি অসিঙ্ক জৈন-কোষ +। “শৰুক঳়ফৰ্মে” ইহার অনেক প্ৰমাণ উক্ত হইয়াছে। কেহ কেহ অহুমান কৱেন, অভিধানচিন্তামণিৰ নানাৰ্থ ভাগ “বিশ্বকোষ” হইতে সকলিত, কিন্তু আমৰা এই কথায় অহুমোদন কৱি না; কেন না, কোলাচল মণিনাথ সুৱি এই নানাৰ্থ ভাগেৰ অনেক প্ৰমাণ তাহার টীকাব উক্ত কৱিয়াছেন, স্বতৰাং “বিশ্বকোষ” তাহার পৱে রচিত হয়, এ বিষয় বিশেষজ্ঞপে অহুশীলন কৱিলেই স্পষ্ট প্ৰতীয়মান হইবে।

“অভিধানচিন্তামণি” সংস্কৃত জৈন অভিধান। ইহাতে জৈন ধৰ্মৰ সমুদায় পৰ সকলিত হইয়াছে।

\* এই জৈন মহাকাব্য একধাৰি মাত্ৰ বিলাতেৰ “ৱেল এসিয়াটিক সোসাইটিৰ” পুস্তকালয়ে আছে।

+ ইহা “হৈম-নামহালা” কাৰ্য্যে বিধ্যাত। [ শ্ৰীম:

কেই কেই অহমান করেন “অনেকার্থসংগ্রহ” অভিধানচিক্ষামণির অঙ্গর্গত, কিন্তু আমরা সে কথার অঙ্গমোদন করিতে পারিলাম না। এখানি সত্ত্ব এই; কেমনা প্রতিজ্ঞাবাক্যে লিখিত আছে, “আইতিহিসের ব্যবহৃত একার্থ শব্দ সমূহৰ পর্যালোচনা করিয়া আমি ইহাতে “অনেকার্থ শব্দ সংগ্রহ করিব এবং ইহা একস্বরাদি ক্রমে ছবি কাণ্ডে বিভক্ত হইবে।” যথা—

যাহাইত্তৈকার্থ-শব্দসমূহসংগ্রহ।

একস্বরাদি-ষট্কাণ্যা কুর্বেহনেকার্থসংগ্রহ।

অনস্তর—“ইত্যাচার্যহেমচন্দ্রবিচ্ছিন্নেকার্থসংগ্রহেব্যবানেকার্থাধিকারঃ”  
এই বলিয়া এই সমাপ্তি করিয়াছেন। তথা—

“প্রণিপত্যার্থঃ সিঙ্কসাঙ্গশব্দামুশাসনঃ।

কাঢ়যোগিকমিাণাঃ নারাঃ মালাঃ তনোম্যহৃঃ।”

এই প্রতিজ্ঞায় হেমচন্দ্র অভিধানচিক্ষামণির আরম্ভ করেন। অতএব অনেকার্থ সংগ্রহ, অভিধান চিক্ষামণির অঙ্গর্গত হইলে, উক্ত প্রকার ভিন্ন ভিন্ন প্রতিজ্ঞাবাক্য লক্ষিত হইত না এবং অনেকার্থ সংগ্রহের সমাপ্তিবাক্যও উক্ত প্রকার হইত না। অভিধানচিক্ষামণির অঙ্গর্গত হইলে এইরূপ হইত— “ইত্যাভিধানচিক্ষামণৌ অনেকার্থসংগ্রহঃ।” টীকাকার অভিধানচিক্ষামণির প্রথম শ্লোকব্যাখ্যায় “সিঙ্কসাঙ্গশব্দামুশাসনঃ” এই অংশের এইরূপ ব্যাখ্যা করিয়াছেন,—“শ্রীসিঙ্কহেমচন্দ্রাভিধঃ ব্যাকরণং যশ্চ সোহহঃ”, শ্রীসিঙ্কহেমচন্দ্র নামক ব্যাকরণ বাহার সেই হেমচার্য আমি এই নামমালা বিষ্ণোর করিতেছি। অতদ্যুক্তে প্রতীয়মান হইতেছে যে, হেমচন্দ্রের কৃত একধানি ব্যাকরণ শ্রেষ্ঠও ছিল, একজনে তাহার আর কিছু নির্দেশন পাওয়া যাব না। হেমচন্দ্রকৃত “লিঙ্গামুশাসন” এবং “শীলোহঃ” অর্থাৎ দ্বন্দ্বত অভিধানের প্রত্যেক কাণ্ডের পরিশিষ্ট বর্তমান আছে। আমরা হেমকোষ অচিরে মুক্তিত করিব, \* তাহার ভূমিকার গ্রহের সামুদ্র্য সংক্ষেপে প্রকাশ করিবার ইচ্ছা আছে।

\* এই প্রতিজ্ঞার অন্তকাল পরেই এই এক বল টীকার সহিত কলিকাতায় বিষ্ণুলজ্জন পাটীট, বাবু দ্বন্দ্বচন্দ্র বসাকের প্রেসে মুক্তিত করা হইয়াছিল, অদ্যাপি সেই মুক্তিত পুস্তক নামাঙ্গামে আপ্ত হওয়া থার। [ শীলোহঃ ]

হেমচন্দ্ৰকৃত একখানি রামায়ণ আছে। এই গ্রন্থে তিনি ভাস্কৃ কবিতা  
অকাণ্ঠ করিতে পারেন নাই।

সংকুতবিদ্যাবিদ্যার ভাস্কৃর বুলৱ সাহেব হেমচন্দ্ৰকৃত “দেশীশব্দসংগ্ৰহ”  
নামক প্রাকৃত অভিধান প্রাপ্ত হইয়াছেন। এই গ্রন্থ ১৮৮৭ সন্ধিৎ মধ্যে লিখিত  
হইয়াছে। ইহাতে চারি সহস্র প্রাকৃত শব্দ আছে এবং ইহা ৩৩২৫ প্রোক্তে সম্পূর্ণ।  
পাঠকবৰ্গকে ইহার রচনাপ্রণালী দেখাইবার জন্য নিম্নে প্রথম ৪টা প্রোক্ত  
উক্ত কৰিলাম। তাহাতেই “দেশী কোবেৰ” উদ্দেশ্য অবগত হইতে  
পারিবেন।

গৰুণৰ পমান গহিৰ সহিৰ বহিৰ যহি যৎগ্ৰম রহস্য।

জয়ই জিবিং দান অশেৰ ভাস বৰিবামিনী বাণী। ১।

নীমেসদে শিগৱমল পৱ'বি অৱুজহলাউলজেন।

বিৱাইজাই দেশী সদসংগহো বন্ধক মহহও। ২।

জে লক্ষনে ন সিঙ্কানৰ সিঙ্কা সকয়াতি হানেহ।

গৱ গন্তন মক্ষণা সজ্জিসজ্জবা তে ইহ নিবজ্ঞ। ৩।

দেশ বিশেষ তুসিজিহ পৱমান। অনং তরা হতি।

তম্হা অনাই পাইৱ পয়ষ্ট কাবা বিশেসত দেশী। ৪।

বোধ হয় ভাস্মুদীক্ষিত অমৱকোবেৱ টাকাম এই দেশী কোবেৱ অংশ  
উক্ত কৰিয়াছেন। একখানি ঐন গ্রন্থ দৃষ্ট হইল, হেমচন্দ্ৰ বৈশ্ব ছিলেন।



---

# ହିନ୍ଦୁଦିଗେର ନାଟ୍ୟଭିନ୍ୟ ।

---

— ନାଟ୍ୟପ୍ରଥା ମନୋହର ।  
ଚିବଦ୍ଧିନ ହିନ୍ଦୁଗଣ କରିବେ ଆଦିବ ॥  
ଚତୁର୍ଦ୍ଦଶପଦୀ-କବିତାମାଳା ।

---



# ହିନ୍ଦୁଦିଗେର ନାଟ୍ୟଭିନ୍ନଯ় ।

→००→

ମୁଖ୍ୟ ସତ୍ୱବତ୍ତଃ ଆମୋଦପ୍ରିୟ । ଦୈନନ୍ଦିନ କାର୍ଯ୍ୟ ସମାପନାଟ୍ଟେ ଏକଜଳ  
ବିଷଙ୍ଗୀ ସ୍ଵକ୍ଷିରଣ କୋନ ଏକାର ଆମୋଦେ କିମ୍ବକାଳ ଅତିବାହିତ କରିତେ  
ବାସନା ହୁଏ ; କାଳକ୍ରମେ ସମାଜେର ସଂକାର ଓ ଅବହାର ପରିବର୍ତ୍ତ ସହକାରେ  
ଆମୋଦ ପ୍ରୋଦେଶର ପରିବର୍ତ୍ତ ହଇଲେଛେ । ସର୍ବପ୍ରକାର ଆମୋଦ ପ୍ରୋଦେଶର  
ମଧ୍ୟେ ତୌର୍ଯ୍ୟତିକ ସର୍ବପ୍ରଧାନ, ଏବଂ କି ମନ୍ତ୍ର ବା ଅମନ୍ତ୍ର ମକଳ ଜ୍ଞାତିର  
ଆଦରଣୀୟ । ମୁମ୍ଭ୍ୟ ଇୟୁରୋପୀୟେରା ସନ୍ତସହୟୋଗେ ବୀଟୋବନ ବା ବେଳୀନିର  
ସଙ୍ଗୀତେ, ହିନ୍ଦୁଗଣ ବିଶୁଦ୍ଧ ତାନଳୟ ସର ସଂଯୋଗେ ମୁମ୍ଭ୍ୟ “ଶୀତଗୋବିନ୍ଦ” ଗାନେ,  
ଏବଂ ଅମନ୍ତ୍ର ଆଦିମବାସିଗଣ ଢକା ବା ଦାମାମା ବାଦନ ହାରା କୁ ଅବକାଶ  
କାଳ ଅତିବାହିତ କରେନ । ଇହାର ମଧ୍ୟେ ବୀଗାବାଦନକାରୀ ଏବଂ ଢକାବାଦ୍ୟକାରୀ  
ଉଭୟେଇ ସମାନ ଆମୋଦେ ପ୍ରେସ୍, କେବଳ ସମାଜେର ସଂକାରେ କ୍ରଚିତ୍ତେବେ ମୃଷ୍ଟ  
ହୁଏ । ଆଦିମବାସୀର କର୍ଣ୍ଣକଠୋର କର୍ତ୍ତ୍ସରେ ଏବଂ ଇନ୍ଦାନୀନ୍ତର ମୁମ୍ଭ୍ୟ ସ୍ଵକ୍ଷିର  
ବାକ୍ୟାଳାପେ ଘେରିପ ପ୍ରତ୍ୟେକ, ସଙ୍ଗୀତେ ତାନ୍ତ୍ରିକ ପ୍ରତ୍ୟେକ ଆତୀୟମାନ ହଇବେକ ।  
ଭାବାର ଓ ମୁଖ୍ୟେର ଅବହାର ପରିବର୍ତ୍ତ ସହକାରେ ସଙ୍ଗୀତେର ଉନ୍ନତି ହଇଯାଇଛେ ।

ସଙ୍ଗୀତ ମୁଖ୍ୟେର ସତ୍ୱବସିନ୍ଧ । ହଙ୍କପୋଷ୍ୟ ବାଲକ କିଞ୍ଚିତ ଆହ୍ଲାଦିତ  
ହିଲେଇ ମନ୍ତ୍ରକେ ହଞ୍ଚାତୋଳନ କରିଯା ନୃତ୍ୟ ଓ ଗାନ କରିବେ ଏବଂ ହର୍ବଲମନା  
ବକ୍ଷୀର କାହିଁନୀ ଶିଯଙ୍ଗନ-ବିରୋଗେ ନାନାମତ ଧେଶଗାନେ ଅତିବାସିଗଣରେ ମନ  
କରଗରଣେ ଆର୍ଜି କରେ । ମନ୍ତ୍ରଭାବ ପ୍ରୋଜ୍ଞଳ ଦୀଧିତ ବିକ୍ରିଣ ହଇବାର ପୂର୍ବେ ମୁଖ୍ୟ  
ପଞ୍ଚ ମନେର ଭାବ ସ୍ଵକ୍ଷ୍ପ କରିତ । ଏକଥେ ନାଟ୍ୟଭିନ୍ନୟେ ଘେରିପ କବିତାର ବାକ୍ୟା-  
ଳାପ ହଇଯା ଥାକେ, ତଜ୍ଜପ ପ୍ରାଚୀନକାଳେ ଅମନ୍ତ୍ରଗଣ ତାରସ୍ତରେ କଥା ବଲିଯା ତାହା  
“ହୋ” ବା “ଓ” ଶବ୍ଦେ ଶେବ କରିତ \* । ମୁଖ୍ୟପ୍ରମାତ ପ୍ରଥମ ଗ୍ରହ ପଞ୍ଚ ରଚିତ ।  
ଆର୍ଯ୍ୟଜ୍ଞାତିର ବେଦ, ମୁଖ୍ୟେର ପ୍ରଥମ ରଚନାକୁରୁଷ । ଉହାଙ୍କ ମଞ୍ଜଭାଗ ଆଶ୍ରୋଗାନ୍ତ  
କବିତାର ରଚିତ, ଏବଂ ପରେ ତାଙ୍କଙ୍କାଗ ଗଦ୍ୟ ରଚିତ ହୁଏ । ସଞ୍ଜର୍ବେଦେର ମର-

\* ବୈଦିକ ସାରଗାନେର ଶେବେ ଯେ “ହାଟ୍” ଅଭ୍ୟ ଶବ୍ଦେର ଉତ୍ତର ହୁଏ, ତାହା ଅଭିହିତ  
ଶୀତିର ଅମ୍ବ୍ୟାମୀ ।

ଜୀବ ସହିତ ଗଢ଼େର ଭାବ, ଜ୍ଞାନପି ତାହା ସରସଂବୋଧେ ପାଠ୍ୟ । ସଙ୍ଗୀତେ ମନୋ-  
ମଧ୍ୟେ କୋଣ ବିଷୟରେ ଶୈଖ ଧାରାଗୀ ହୁଏ, ଏବଂ ଉଚ୍ଚଦେଶେ ତେମେ ସହିତ ଲୋକରେ  
ମନ ଆକୃଷଣ କରିବାର ଅଳ୍ପ ଆଚୀନ କାଳେ ଉଚ୍ଚର-ବିବରକ ବିବରଣ ଶୀତଲକେ  
ପାଠିତ ହିତ । ପରେ ସଙ୍ଗୀତ ପୃଥିକ ଶାନ୍ତ ମଧ୍ୟେ ପରିଗଣିତ ହିଲ, ଏବଂ କାଳ-  
କ୍ରମେ ଏହି ଶୀତଲେ ବା କରିତାଶାନ୍ତ୍ରେ ଉନ୍ନତି ହିତେ ଲାଗିଲ । ସଙ୍ଗୀତ ଯବକେ  
ଶୈଖ ଆଜ୍ଞା କରିତେ ପାରେ; ଏବଂ ଉଚ୍ଚର-ପ୍ରେସିଫିକ ଓ ନାଟିକ ସକଳେଇ ସଙ୍ଗୀତ-  
ପ୍ରିଯ । ଇୟରୋପେ ଫରାଶୀସ ବିଜ୍ଞାନବିଂ କୋର୍ବ-ମତାବଳସିଗଣ, ଅତ୍ୟନ୍ତର୍ଦେଶ-  
ବାଦି-ସଭାର ଅଧିବେଶନେର ପୂର୍ବେ “ହାର୍ମୋନିୟମ” ସତ୍ର ସହକାରେ ନାନାରୂପ-ସମା-  
ଜୀବ କରିତାକଳାପ ଗାନ କରିଯା ଉପର୍ଦ୍ଵିତୀୟ ସଭ୍ୟ-ନିକଟରେ ମନୋରଙ୍ଗନ କରିଯା  
ଥାକେନ । ସଙ୍ଗୀତ ସର୍ବମନୋରଙ୍ଗନୀ ବିଦ୍ୟା ଏବଂ ଏହାର ଶାନ୍ତକାରେରା କହେନ  
“ଗାନାଂ ପରତରଂ ନହିଁ ।” ଆମରା ଅଛ ଏହି ପ୍ରତାବେ କେବଳ ହିନ୍ଦୁଦିଗେର  
ଆଚୀନ ବାଟ୍ୟାଭିନନ୍ଦେର ବିଷୟ ଲିଖିବ । ପରେ କଷ୍ଟ ଓ ସନ୍ତ୍ର-ସଙ୍ଗୀତେର ବିଷୟ  
ଲିଖିତେ ଇଚ୍ଛା ଆଛେ ।

ସଙ୍ଗୀତ ବିବିଧ, ଦୃଷ୍ଟି ଏବଂ ଶ୍ରାଵ୍ୟ, ସଥା “ସଙ୍ଗୀତଃ ବିବିଧଃ ପ୍ରୋତ୍ସଂ ଦୃଷ୍ଟଃ  
ଶ୍ରାଵ୍ୟଃ ଶୁଣିଭିଃ” । ଇହାର ମଧ୍ୟେ ଶୀତ ଓ ବାନ୍ଧ ଶ୍ରାଵ୍ୟ ଏବଂ ନୃତ୍ୟ ଦୃଷ୍ଟଃ ସଙ୍ଗୀତ  
ମଧ୍ୟେ ପରିଗଣିତ । ଏହିକ୍ରମ କାବ୍ୟଓ ବିବିଧ, ସଥା ସାହିତ୍ୟ ଦର୍ଶଣେ “ଦୃଷ୍ଟଶ୍ରାଵ୍ୟତ୍-  
ତେବେନ ପୂର୍ବ: କାବ୍ୟ: ବିଦ୍ୟା ମତ: । ଦୃଷ୍ଟଃ ତାତ୍ତ୍ଵଭିନ୍ନଃ ସତ:” ନାଟକେର  
ଅଭିନନ୍ଦ-ଜ୍ଞାନୀ ହିୟ ଥାକେ, ଏହା ତାହାର ଅପର ନାମ ଦୃଷ୍ଟ-କାବ୍ୟ । ଅଭି-  
ନନ୍ଦେର ସଙ୍ଗୀତ ଓ ନୃତ୍ୟ ପ୍ରଧାନ ଅଙ୍ଗ ଏବଂ ତାହାର ସହିତ କୁଣ୍ଠିତବଗଣେର ଅଳ୍-  
ଭଦ୍ରୀ ଓ ବାକ୍ୟାଚାତ୍ରୀ ବିଶେଷ ଆବଶ୍ୟକ । ମହାମୁନି ଭରତ ନାଟ୍ୟଶାନ୍ତ୍ରେ  
ନୃତ୍ୟକ୍ରମାନ୍ତରେ ପରିବର୍ତ୍ତନା କରୁଥିଲେ ଏହାର ପରିବର୍ତ୍ତନା ହିୟ ହିୟ  
ଇନ୍ଦ୍ରେର ସଭାର ଗନ୍ଧର୍ତ୍ତ ଓ ଅମ୍ବରୋଗଗକେ ଶିକ୍ଷା ଦିତେନ । ମହାଦେବ ସର୍ବ-ତାଙ୍ଗକ  
ଓ ପାର୍ବତୀ ଲାଭ ନୃତ୍ୟ କରିତେନ, ସଥା ଦଶକ୍ରମ—

“ଉତ୍କତ୍ୟୋକ୍ତ୍ୟ ସାରଃ ଯମଧିଲବିଗମାନ ନାଟ୍ୟବେଦ: ବିରାଜି-  
କ୍ରତ୍ରେ ସତ୍ୟ ପ୍ରୋତ୍ସଂ ମୁନିରପି ଭରତ୍ପୂତ୍ତାତ୍ମର: ନୌକରତଃ ।  
ଶର୍ମଣୀ ଲାଭମତ୍ତ ପ୍ରତିପଦମଧ୍ୟର: ଲକ୍ଷଣ: କର୍ତ୍ତୁମିତ୍ର  
ନାଟ୍ୟନାଂ କିନ୍ତୁ କିମ୍ବିନ୍ ପ୍ରତ୍ୱଦରଚନାର ଲକ୍ଷଣ: ସଙ୍ଗପାଦି ॥”

ଲାଭ ଓ ତାଙ୍ଗର ଚାରି ଅଂଶେ ବିଭିନ୍ନ, ସଥା—ପେବଲି, ସହକ୍ରମ, ଶୌବତ ଏବଂ

ଛୁଇତ । ଅଭିନନ୍ଦକାଳେ ପୁରୁଷେରୀ ବହୁରପ, ଓ କ୍ଲପଲାବଣ୍ୟବତୀ ନଟୀଗଣ ସୌବନ୍ଧ  
ଏବଂ ଛୁଇତ ନୃତ୍ୟ କରିଯା ଥାକେ । ଏହି ସକଳ ନୃତ୍ୟ ଆଉଇ ତାଳେର ଅଧିନ,  
ସଥା ମନ୍ଦରଗମ୍—“ନୃତ୍ୟଃ ତାଲମରାତ୍ରମ୍ ।” ପୁରୁଷକାଳେ ଦେବତାରୀଙ୍କ ନୃତ୍ୟ ପରା-  
ସୁଖ ହିଲେନ ନା ; ଏବଂ ମହାଭାରତ ଓ ସଂକ୍ଷିତ ନାଟକେ ଦୃଷ୍ଟ ହସ ବେ, ରାଜୀ ଓ  
ସଞ୍ଚାରିତଃଙ୍ଗୀର ରମ୍ଭିଗଣ ନୃତ୍ୟ ଶିକ୍ଷା କରିତେନ । ଏକ୍ଷଣେ ଭାରତବର୍ଷୀର ଗଞ୍ଜାନ୍ତ  
ବ୍ୟକ୍ତିଗଣେର ମଧ୍ୟେ ନୃତ୍ୟ ଏକବାରେ ଲୋପ ପାଇଯାଛେ । ଇୟରୋପୀୟେରୀ ନୃତ୍ୟୋ  
ଅଭିନନ୍ଦ ନିମ୍ନୁ । “ବଳେ” ସଦି କୋଣ ପୁରୁଷ ବା କାମିନୀ ନୃତ୍ୟ କରିତେ ନା  
ପାରେନ, ତବେ ତୀହାର ସମାଜ ମଧ୍ୟେ ବାସ କରା ଭାବ ହିଲା ଉଠେ । ରାଜୀ,  
ମନ୍ତ୍ରୀ, ସକଳେଇ ନୃତ୍ୟ କରିଯା ଥାକେନ । ଅଣ୍ଣିତିବର୍ଷ-ବସ୍ତ୍ର ପୁରୁଷକେବେଳେ ନୃତ୍ୟୋ  
ନିମ୍ନଗତା ହେବାଇତେ ହସ ; ଏବଂ ଏହି ନୃତ୍ୟାଇ ସୁବ୍ରକ ସୁଭତ୍ତୀ ପରିମ୍ପରେର ମନ  
ହରଣ କରିଯା ପରିଣୟ-ଶ୍ଵରେ ଆବନ୍ଦ ହିବାର ଅର୍ଥମ ଚନ୍ଦନ କରେନ । ଶୁରୁକେଶ-  
ଧାରୀ ପ୍ରଶାନ୍ତମୂର୍ତ୍ତି ପ୍ରାତିବିବାକେର ଲକ୍ଷ ଦିଯା ଜ୍ଞତବେଗେ ନୃତ୍ୟ ଏକପ୍ରକାର  
ବିଡ଼ଦନୀ ମାତ୍ର, କିନ୍ତୁ ଇଂରାଜ-ସଭାଭାବୀ ସକଳଇ ଶୋଭା ପାଇ—କାହାର ସାଧ୍ୟ  
ଇହାର ପ୍ରତିବାଦ କରେ ! ଶୂର୍ଯ୍ୟବଂଶୀୟ ମହାତେଜା ଜୟପୁରାଧିପତିକେବେ ଇଂରାଜେର  
ଅନୁକରଣ କରିଯା ନୃତ୍ୟ କରିତେ ହିଲ । ବୋଧ ହସ, କାଳେ ଶ୍ରୀ-ଶ୍ଵାମୀନାଥର  
ଏକଜନ ପ୍ରଧାନ ଉତ୍ସର୍ଗାଧିକ ରାମକୃଷ୍ଣ ବନ୍ଦୁ, ସ୍ତ୍ରୀ ପ୍ରଫିଲିନୀ ନୃତ୍ୟକାଳୀ ବନ୍ଦୁର  
ହାତ ଧରିଯା ପ୍ରକାଶ “ବଳେ” ନୃତ୍ୟ କରନ୍ତଃ ଇଂରାଜଗଣେର ପ୍ରୀତିଭାବନ  
ହଇବେଳ । କାଳେ ସକଳଇ ଘଟିତେ ପାରେ ।

ନାଟକ ଅଳ୍ପ ଓ ଗର୍ଭାଙ୍ଗେ ବିଭିନ୍ନ । ନାଟୋନିର୍ମିତ ବ୍ୟକ୍ତିଗଣେର ମଧ୍ୟେ ନାଳୀ-  
ପାଠକ, ବିଦ୍ୟୁତ, ଶ୍ଵତ୍ରଧର, ପାରିପାର୍ଶ୍ଵିକ ଓ ନଟ ନଟୀର ଉଲ୍ଲେଖ ଥାକିବେ । ପୁରୁଷଗଣେର  
ଭାଷା ସଂକ୍ଷିତ ଏବଂ ଶ୍ରୀଲୋକେର ପ୍ରାକୃତ ଭାଷାଯ କଥୋପକଥନ ହୋଇବା ଆବଶ୍ୟକ,  
ସଥା ସାହିତ୍ୟଦର୍ପଣେ ଭୟା-ବିଭାଗଃ—

ପୁରୁଷାମନିଚାନାଂ ସଂକ୍ଷିତଂ ଭାଷା କୃତାକ୍ରନାଂ ।  
ଶୌରଦେବୀ ପ୍ରଦୋଜବ୍ୟାତାଦ୍ଵୀନାଥ ଦୋଷିତାଂ ।  
ଆସାମେବ ତୁ ଗାଧାନ୍ତ ମହାରାଜୀଂ ପ୍ରଦୋଜରେ ।  
ଅଞ୍ଚୋକ୍ତମ ମାଗଦୀ ଭାବା ରାଜାନ୍ତଃପୁରଚାରିଣାଂ ।  
ଚେଟାର୍ଜିଂ ରୋଜପୁଜୋପାଂ ଶ୍ରେଷ୍ଠିନାଂ ଚାର୍ଜମାଗଦୀ ।  
ଆଜ୍ୟା ବିଦ୍ୟୁକ୍ତାନୀନାଂ ଧୂର୍ଣ୍ଣନାଂ ଭାଦରକ୍ଷିକା ।

## ঐতিহাসিক রহস্য।—প্রথম ভাগ।

বোধনাগরিকাদীনাং শাক্ষিপ্রাত্মা হি দীর্ঘতাং ।  
 শকার্গাং শকাদীনাং শকারীং সম্প্রদায়েৎ ।  
 বাহ্লীকভাব দিদ্যানাং জ্ঞাবিড়ী জ্ঞিভাদিষ্য ।  
 আভৌরেষু তথাভীরী চাওলী পুরসাদিষ্য ।  
 আভীরী শাবরী চাপি কাঠগঙ্গোপজীবিষ্য ।  
 তথৈবাঙ্গারকারাদৈ পৈশাটী স্তাং পিশাচবাক্ ।  
 চেটীনামপ্যনীচানামপি স্তাং শৌরসেনিকা ।  
 বালানাং বঙ্গকানাং নীচগ্রহিতারিণাঃ ।  
 উগ্রজানামাতৃরাগাং সৈব স্তাং সংস্কৃতং কঠিং ।  
 ঐর্বর্যোণ প্রমত্তস্ত দারিদ্র্যোপস্থৃতস্ত চ ।  
 ভিক্ষুবক্ষয়াদীনাং প্রাকৃতং সপ্তবোজয়েৎ ।  
 সংস্কৃতং সপ্তবোজ্যং লিঙ্গিনীযুক্তমাহ চ ।  
 দেবীয়স্ত্রিভূতবেঞ্চারপি কৈচিত্তথোদিতং ।  
 যদেশং নীচপাত্রস্ত তদেশং তত্ত্ব ভাবিতং ।  
 কার্য্যতচোত্তমাদীনাং কার্য্যো ভাষাবিপর্যয়ঃ ।  
 ঘোবিষ্মস্থীবালবেঞ্চ-কিতবাস্তুরসাং তথা ।  
 বৈদক্ষ্যার্থং অদ্বাতব্যং সংস্কৃতং চাস্তুরসাঃ ।

উচ্চপদবীস্ত ভজ পশ্চিত বাজিদিগের :বক্তব্য ভাষা সংস্কৃত। তাত্ত্ব জীগোকদিগের সমক্ষে “শৌরসেনী” এবং তাত্ত্ব ভজস্ত্রীজাতীয় গাধা-সম্পর্কে “মহারাজ্ঞী” ভাষা প্রযুক্ত হইবে।

রাজাস্তঃপুরচারী জনগণের “মাগধী।” রাজপুত্র ও রাজপরিচারক এবং শ্রেষ্ঠদিগের সমক্ষে “অর্জুমাগধী।” বিদ্যুক্তের “আচা,” ধূর্তের “অবস্তিকা,” ঘোঞ্জা ও নাগর অভূতির পক্ষে “দাক্ষিপ্রাত্মা” ভাষা প্রয়োগ করা কর্তব্য।

শকার এবং শক অভূতি অস্ত্যজ্ঞ জাতির প্রতি “শকারী,” এবং বাহ্লিকের “বাহ্লিকী,” জ্ঞাবিড়ের জ্ঞাবিড়ী,” আভীর-দেশীয়ের “আভীরী,” পহলবের ও তৎস্তুশ জাতির “চাওলী”-রীতিত্ব ভাষা ব্যবহার্য।

কাঠ বা পর্ণাদিজীবী ব্যক্তির সমক্ষে “আভীরী” বা “চাওলী,” অক্ষরকারক অভূতি নীচ ব্যবসায়িগণেরও “আভীরী বা চাওলী” ভাষা প্রযুক্ত। কৃৎসিতবাক্ শুর্খদিগের পক্ষে “পৈশাটী” এবং উচ্চ পদাভিষিক্ত চেটচেটীদিগের “শৌরসেনী,” বালক, উগ্রস্ত, যশ, নীচ ঔহঙ্গকের ও

ଆର୍ତ୍ତ ବ୍ୟକ୍ତିମିଶ୍ରର “ଶୌରସେନୀ,” ହଳବିଶେବେ “ସଂକ୍ଷତ” ଓ ସ୍ୟବହାର୍ୟ । ଅର୍ଥର୍ୟମନେ ଯତ ଏବଂ ଦାରିଦ୍ର୍ୟବ୍ୟାକୁଳ, ଡିକ୍ଷୁ, ବକ୍ଷଧାରୀ ଜନଗଣେର “ଆକୃତ” ଅରୋଗ କରାଇ କର୍ତ୍ତ୍ୟ । ଉତ୍ସବାଶ୍ରମ ବ୍ୟକ୍ତି, ଲିଙ୍ଗଧାରୀ (ଚିକ୍ଖଧାରୀ ସଥା କପଟ ସର୍ଯ୍ୟାସୀ ପ୍ରଭୃତି) ବ୍ୟକ୍ତି, ଦେବୀ, ମତ୍ତିକଞ୍ଚା ଓ ବେଣ୍ଠ—ଏହି ମକ୍ଳ ବ୍ୟକ୍ତିର ପକ୍ଷେ “ସଂକ୍ଷତ” ଭାବାଇ ଶୋଭନୀୟ । ଅନ୍ତ ଅକାର ହଇଲେଓ ହାନି ନାହିଁ ।

ପରମ, ସେ ଦେଶ ନୌତ୍ରାଧାନ, ସେ ଦେଶ ବା ସେ ଦେଶୀୟ ସହକେ ତତ୍ତ୍ଵ ଭାବା (ଅର୍ଥାତ୍ ନୌତ୍ର ହଇଲେ ନୌତ୍ର ପ୍ରେଗିଗତ ଭାବା ଇତ୍ୟାଦି) ଅସ୍ତ୍ର ହିଲେ । ଉତ୍ସବକାର୍ଯ୍ୟମଧ୍ୟମ ଭାବୀୟ ସ୍ୟବହାର୍ୟ ଭାବାର ବିଭାଗ ତତ୍ତ୍ଵକାର୍ଯ୍ୟମୁଦ୍ରାରେ ଭାବାର ବିପର୍ଯ୍ୟମ ବା ପର୍ଯ୍ୟମ ହଇଲା ଥାକେ । ଶ୍ରୀ, ସଥୀ, ବାଲକ, ବେଣ୍ଠା, ଧୂର୍ତ୍ତ ଓ ଅନ୍ଧରାଦିମିଶ୍ରର ସହକେ ଭାବା-ସ୍ୟବହାର-କାଳେ ଚାତୁର୍ଯ୍ୟାଭିଶର ପ୍ରଦର୍ଶନେର ଅନ୍ତ ମଧ୍ୟେ ମଧ୍ୟେ ସଂକ୍ଷତଓ ସ୍ୟବହାର କରା ଯାଇତେ ପାରେ ।

ଆଲକାରିକେରା ନାଟକକେ ହହ ଅଂଶେ ବିଭାଗ କରିବାଛେ, ସଥା କ୍ରମକ ଓ ଉପ-  
କ୍ରମକ । କ୍ରମକ ମଧ୍ୟ ଓ ଉପକ୍ରମକ ଅଛାଦନ ଅଂଶେ ବିଭକ୍ତ । ସଥା ସାହିତ୍ୟଦର୍ପଣ—

ନାଟକମଧ୍ୟ ପ୍ରକରଣଃ ଭାଷ-ସାରୋଗ-ସମ୍ବକାର-ଭିଦାଃ ।

ଇହାୟଗାନବୀଥ୍ୟ: ଅହସନମିତି ଜ୍ଞାପକପି ମଧ୍ୟ ।

ଧାଟିକା ଝୋଟକଂ ଶୋଟି ସଟକଂ ନାଟ୍ୟରାମକଂ ।

ଅହାନୋରାପ୍ୟକାବ୍ୟାନି ପ୍ରେରଣଂ ରାମକଂ ତଥା ।

ସଂଲାପକଂ ଶ୍ରୀଗନ୍ଦିତଂ ଶିଳ୍ପକଂ ବିଲାସିକା ।

ହୃଦୟିକା ପ୍ରକ୍ରମୀ ହଜୀମୋ ଭାଗିକେତି ଚ ।

ଅଷ୍ଟାଦଶ ପ୍ରାହୁପରାପକପି ମଦୀବିଣଃ ।

ବିଲା ବିଶେବଃ ସର୍ବେବାଃ ସମ୍ଭ ନାଟକବସ୍ତରଃ ।

୧। ଦୁଷ୍ଟକାବ୍ୟ ମଧ୍ୟେ ନାଟକ ସର୍ବପ୍ରଥାନ । ଉହାର ଗନ୍ଧ ପୌରାଣିକ ବିବରଣ ହଇତେ ଗୁହୀତ ବା କିମ୍ବଦଂଶ କବିର ମନଃକଲ୍ପିତ ହିଲେ । ଇହାର ନାମକ ଚହୁଣ୍ଡେର ଶାତ୍ର ରୂପତି, ରାମଚନ୍ଦ୍ରେର ଶାତ୍ର ଅଲୋକିକ କ୍ଷମତାଦର୍ଶ ରାଜା, ବା ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣର ଶାତ୍ର ଦେବତା । ଶୃଙ୍ଗାର ବା ବୀରବ୍ୟ ନାଟକେର ବର୍ଣ୍ଣିତ ବିସ୍ତର । “ଅଭିଜାନଶୁଦ୍ଧଳ,” “ମୁହୂରତ,” “ବେଣୀଶଂହାର,” “ଅନର୍ଧରାଷ୍ଟର” ପ୍ରଭୃତି ନାଟକପ୍ରେଣୀଭୂତ ।

୨। ଅକରଣେର ଲକ୍ଷଣ ନାଟକେର ଶାତ୍ର, କିନ୍ତୁ ଇହାର ଗନ୍ଧେ ସମାଜେତ୍ର ଅତି-

କୁତ୍ତି ଏବଂ ପ୍ରେମଦିଵରକ ବର୍ଣ୍ଣନ ଧାକିବେ । ପ୍ରକରଣ ହୁଇ ଅଂଶେ ବିଜ୍ଞପ୍ତି, ତୁଳି ଏବଂ ଲୋକିର୍ଷ । ତୁଳି ପ୍ରକରଣେର ନାରୀଙ୍କା ବେଶ୍ମା ଏବଂ ସକ୍ଷିଣୀଙ୍କ ନାରୀଙ୍କା କୋଣ ଭଜ୍ଞବଂଶେର ପ୍ରତିପାଳିତା କାମିନୀ ବା ଶହଚରୀ । ପ୍ରକରଣେର ନାରକ ନଟିକେର ଭାବ ଉଚ୍ଛବ୍ରେଣୀର ବ୍ୟକ୍ତି ନହେ । ଇହାର ନାରକ ମଜ୍ଜୀ, ଆନନ୍ଦ ବା ସଜ୍ଜାତ ସମ୍ବନ୍ଧିତ । “ମୃଚ୍ଛକଟିକ,” “ଶାଲତୀମାଧ୍ୟ” ପ୍ରତିତି ପ୍ରକରଣ ।

୩ । ଭାଗ, ଏକ ଅଙ୍କେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ । ଇହାର ଭାବା ବିଶ୍ଵକ ଏବଂ ପ୍ରାରଂସେ ଓ ଶୈଖେ ସମୀକ୍ଷା ଧାକିବେ । ନାଟୋର ନାରକ ମାତ୍ର ଅଭିନନ୍ଦ ଝୀଡ଼ା କରିବେନ । ତିନି ରଜ୍ଜୁମିତେ ଆସିଯା ନାନା ଘରେ ଓ ଭାବତକୀ ଦ୍ୱାରା ବିବିଧ ବ୍ୟକ୍ତିକେ ସହୋଦନ କରିଯା ସଭ୍ୟଗଣେର ମନୋରଜନ କରିବେନ । “ଲୀଳାମଧୁକର” ଏବଂ “ସାରଦାତିଲକ” ଭାଗ-ପ୍ରେଣୀଭୂତ ।

୪ । ବ୍ୟାଯୋଗ, ଏକ ଅଙ୍କେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ । ସ୍ଵର୍ଗବର୍ଣ୍ଣନ ଇହାର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ, ପ୍ରେମ ବା ରହଣ ବର୍ଣ୍ଣନ ଇହାର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ନହେ । ଇହାର ନାରକ ଅଲୋକିକ କ୍ଷମତାସମ୍ପଦ ପୂର୍ବ୍ୟ । “ଜୀମଦିଘେରଜୟ,” “ସୌଗନ୍ଧିକାହରଣ” ଏବଂ “ଧନଜୟବିଜୟ” ବ୍ୟାଯୋଗ ଅଛି ।

୫ । ସମ୍ବକାର, ତିନି ଅଙ୍କେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ । ଏବଂ ଦେବତା ଓ ଅନୁଭବଗଣେର ସ୍ଵର୍ଗବର୍ଣ୍ଣନ ଇହାର ପ୍ରଧାନ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ । ଇହା ଆମ୍ରାପାନ୍ତ ବୀରମ-ବ୍ୟଙ୍ଗକ ଏବଂ ଉକ୍ତିକୁ ଓ ପାରାତୀଜନେ ରଚିତ । ଅଭିନଯକାଳେ ହୟ, ହଣ୍ଟି, ରଥାଦି-ପାରିପୂର୍ଣ୍ଣ ସ୍ଵର୍କ୍ଷେତ୍ର, ତୁମୁଳ ସଂଗ୍ରାମ, ଏବଂ ନଗରାଦି-ଘରଃସ, ଅତି ଉତ୍ସମନ୍ତପ ଦୃଷ୍ଟ ହଇଯା ଥାକେ । “ମୁହୂରମୁହୂର” ନାରକ ଏକଥାନି ସମ୍ବକାର ସଂସ୍କୃତ ଭାଷାର ଆହେ, ଭାବାଓ ଏକଥେ ଶୁଣ୍ଠାପ୍ୟ ନହେ ।

୬ । ଡିମ, ବୀର ଓ ଭଜାନକ ରମ୍ସେୟୁକ୍ତ କ୍ରପକ । ଇହା ଚାରି ଅଙ୍କେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ । ଅନୁଭ ବା ଦେବତା ଇହାର ନାରକ । “ପ୍ରିପୁରାହ” ନାରକ ଏକଥାନି ଡିମ ବର୍ତ୍ତମାନ ଆହେ ।

୭ । ଜୀହାୟଗ ଚାରି ଅଙ୍କେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ, ଏବଂ ଦେବଦେବୀ ଇହାର ନାରକ ନାରୀଙ୍କା । ଶ୍ରେଷ୍ଠ ଓ କୌତୁକ ଇହାର ବର୍ଣ୍ଣନୋଦେଶ୍ୟ । “କୁରୁମଶେଷ୍ଟରବିଜୟ” ଏକଥାନି ଜୀହାୟଗ ।

୮ । ଅକ୍ଷ, ଏକ ଅଙ୍କେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଏବଂ କର୍ମବିଦ୍ୟାର କ୍ରପକ । କୋମ ପ୍ରମିଳ ପୌରାଣିକ ବିଷୟେ କବି ଇହାର ଗନ୍ଧ ରଚନା କରିବେନ । “ଶର୍ମିଷ୍ଠା-ସଧାରିତ” ଏକଥାନି ଅକ୍ଷ ।

ଦୀର୍ଘ ବୀବି, ଜୀବନର ଭାବ ଶକ୍ତିକାଂକ ଏବଂ ଏକ ଅଙ୍ଗ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ । କିନ୍ତୁ “ବ୍ୟକ୍ତିଗତ” ମହାନାରେ ଛଇ ଅକ୍ଷ ଥାବିବେ ।

୧୦୯ । ଅହସନ, ହାତରସପାଦାଳ କ୍ଲପକ । ଇହା ଏକ ଅଙ୍ଗ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ । ଅହସନର କୁରୀତି ସଂଶୋଧନ ଓ ଉତ୍ସତତ୍ତ୍ଵକ ବିବରଣ ବର୍ଣ୍ଣା କରା ଇହାର ମୁଖ୍ୟ ଉପରେ । ନାଟ୍ୟାଲ୍‌ଲିଖିତ ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ରାଜୀ, ରାଜପାରିଷଦ, ଧୂର୍ତ୍ତ, ଉଦ୍‌ଦୀନ, ଭୂତ୍ୟ ଏବଂ ବେଶ୍ଟ୍ରୀ । ଇହାର ମଧ୍ୟେ ନୀଚଜୀବୀର ପୁରୁଷଗତ ଦ୍ଵୀଲୋକେର ଭାବ ଆକୃତ ଭାବର କଥୋପକଥନ କରିବେ । “ହାତାର୍ଗବ,” “କୌତୁକସର୍ବମ୍ୟ” ଏବଂ “ଧୂର୍ତ୍ତ-ନାଟକ” ଅମିକ ଅହସନ ।

୧୧ । ଏହି ମଧ୍ୟ ପ୍ରକାର କ୍ଲପକ । ଏକଥେ ଅଟ୍ୟାଳ୍‌ପ ପ୍ରକାର ଉପର୍କଲପକେର ବିବରଣ ମଧ୍ୟକେପେ ବସନ୍ତବା ।

୧୨ । ନାଟକା ବା ପ୍ରକରଣିକା ଆର ଏକପ୍ରକାର । ଶୂନ୍ୟାରରମ ଉହାର ଜୀବନ । “ରହାବଳୀ ନାଟକା” ଅତି ଅମିକ ।

୧୩ । ବ୍ୟକ୍ତିକ ପ୍ରାଚ, ସାତ, ଆଟ ବା ନନ୍ଦ ଅଙ୍ଗେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ । ପାର୍ଥିବ ଓ ଅଗ୍ନିର ବିଦର ଇହାର ବର୍ଣ୍ଣମୋଦେଶ୍ୟ । ସଥା “ବିଜ୍ଞମୋର୍ବଳୀ” ।

୧୪ । ଗୋଟି, ଏକ ଅଙ୍ଗେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ । ଇହାର ନାଟ୍ୟାଲ୍‌ଲିଖିତ ବ୍ୟକ୍ତି ୧୧୦ ଜନ ପୁରୁଷ ଏବଂ ୧୬ଟା ଜୀ । “ବୈବତ-ମହାନିକା” ଏକଥାନି ଗୋଟି ।

୧୫ । ସତ୍ତକେ ଏକଟି ଆଶ୍ରୟ ଗତ ଆଦ୍ୟୋଗାତ୍ମ ଆକୃତ ଭାବାବ୍ୟ ରଚିତ ହିବେ । ସଥା “କର୍ମ୍ୟମଙ୍ଗଳୀ” ।

୧୬ । ନାଟ୍ୟାଳ୍‌ପକ, ଏକ ଅଙ୍ଗେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଏବଂ ବର୍ଣ୍ଣନୀର ବିବର ପ୍ରେସ ଓ କୌତୁକ । ଇହାର ଆଦ୍ୟୋଗାତ୍ମ ଅଭିନନ୍ଦକାଳେ ମୃତ୍ୟ ଓ ସକ୍ଷିତେ ସମ୍ପର୍କ ହିବେକ । “ମର୍ମବତୀ” ଓ “ବିଲାସବତୀ” ଏହି ହିନ୍ଦାନି ନାଟ୍ୟାଳ୍‌ପକ ।

୧୭ । ଅହସନ, ନାଟ୍ୟାଳ୍‌ପକରେର ଭାବ ; କିନ୍ତୁ ଇହାର ନାରକ ନାରିକା ଏବଂ ନାଟ୍ୟାଲ୍‌ଲିଖିତ ବ୍ୟକ୍ତିବୁଲ ଅଭିବ ନୀଚଜୀବୀର । ଇହାଓ ତାଳ-ଶୟ-ଶର-ମଧ୍ୟବୋଗେ ମୃତ୍ୟ-ଶୀତଳ-ପରିପୂର୍ଣ୍ଣ ଏବଂ ହୁଇ ଅଙ୍ଗେ ସମାପ୍ତ ।

୧୮ । ଉନ୍ନାପତ୍ର, ଏକ ଅଙ୍ଗେ ଶ୍ରେଷ୍ଠ ଏବଂ ପ୍ରେସ ଓ ହାତ ଇହାର ଜୀବନ । ଇହାର ବିଦରଟି ପୌରାଧିକ ଏବଂ ନାଟ୍ୟ କଥୋପକଥନ ମଧ୍ୟେ ସଜ୍ଜିତ ଗେବେ । “ଦେବୀମହାଦେଶ” ଏହି ପ୍ରେସରୁତ ।

୧୯ । କାବ୍ୟ, ଶ୍ରେଷ୍ଠବିଦରକ ବର୍ଣ୍ଣ ଏବଂ ଏକ ଅଙ୍ଗେ ସମାପ୍ତ । ଇହାର

মধ্যে মধ্যে সঙ্গীত এবং কবিতা থাকিবে। “শাস্ত্ৰবোদ্ধন” একখালি কার্য।

১। প্রেরণ, বীরসপ্রধান এবং এক অকে সম্পূর্ণ। ইহার নামক দীচপ্রেগীর ব্যক্তি। “বালিবধ” প্রেরণ প্রসিদ্ধ।

২। রাসক, হাস্তুরস-উদ্দীপক উপকৃতপক এবং এক অকে সম্পূর্ণ। ইহার পঞ্চব্যক্তি মাঝ অভিনেতা। নায়ক নায়িকা উচ্চপ্রেগীর ব্যক্তি এবং নায়ক মূর্ত্তি, তথা নায়িকা বৃক্ষিমতী ইইবেক। “মেনকাহিত” একখালি রাসক।

৩। সংলাপক এক, দুই, তিন, বা চারি অকে সম্পূর্ণ। ইহার নায়ক আচলিত ধৰ্মের বিরক্ত মতাবলম্বী। ইহার অধিকাংশ বৃক্ষাদি বৰ্ণন। “শাস্ত্ৰকাণ্ডিক” এই শ্ৰেণীভূক্ত।

৪। আগমিত এক অকে সম্পূর্ণ এবং ইহার নায়িকা শক্তি। ইহার অধিকাংশ সঙ্গীত। “জীড়াৱসাতল” একখালি আগমিত।

৫। শিৱক, চারি অক্ষতৃত্ক। শশান ইহার রক্ষল, এবং নায়ক আক্ষণ ও প্রতিনায়ক চঙাল। ঐক্ষজাল ও আকৰ্য্য ঘটনা শিলকের বৰ্ণনোদ্দেশ্য। “কৰকাৰতীয়াধৰ” এই শ্ৰেণীভূক্ত।

৬। বিলাসিকা, এক অকে প্ৰতিত। প্ৰেম ও কৌতুক ইহার বৰ্ণনোদ্দেশ্য।

৭। ছৰ্মলিকা, হাস্তুরসপ্রধান উপকৃতপক এবং চারি অকে সমাপ্ত। যথা “ইন্দুমতী।”

৮। প্ৰকৰণিকা, মাটিকাৰ গায়।

৯। হলীয়া, ইংৰাজী “অপেৱা” বা গীতাভিনয় সমৃদ্ধ। অভিনয়ে আদ্যোপাস্ত সঙ্গীত ও বৃত্তা ইহীয়া থাকে। ইহা এক অকে সম্পূর্ণ এবং অভিনয় কাৰ্য্য এক জন পুৰুষ এবং ৮ বা ১০ জন ঝীলোকেৰ দ্বাৰা সম্পাদিত হওয়া উচিত। “কেলীটৈৱতক” এই শ্ৰেণীভূক্ত।

১০। ভাণিকা, এক অকে সম্পূর্ণ এবং হাস্তুরসমূহ। যথা “কামদত্ত।”  
কৃপক ও উপকৃতপক লক্ষণে পাঠকবৰ্গ দেখিতে পাইবেন সংকৃত ভাষার হিন্দুদিগেৰ ইয়ুৱোপীয়গণেৰ ভাষাৰ সকল অকার দৃঢ় কাৰ্য্য বৰ্তমান ছিল।

ମେଲପାଇସର, କରଣୀଳ, ମଣିଏର, ଡଲଟୋର ଅଭ୍ୟତ କବିଗଣେର ଶ୍ରୀର ଭାରତବାରୀଙ୍କ କବିନିକର ସଦିଓ ବହସଂଖ୍ୟାକ ନାଟକ ଲିଖିଯା ଥାଇତେ ପାରେନ ନାହିଁ, ତଥାପି କାଲିଦାସ, ଭବଭୂତି,<sup>୧</sup> ଶ୍ରୀର୍ଷ ଅଭ୍ୟତ ଅସିବ ଅହକାରଗଣ ସେ ସକଳ ନାଟକ ରଚନା କରିଯା ଗିଯାଇଛେ, ତାହା ପୃଥିବୀର ସର୍ବପ୍ରଥାନ କବିର ନାଟକେର ଶ୍ରୀର. ଉତ୍କଳ, ତାହା ମୁକ୍ତକଠେ ଶ୍ରୀକର୍ତ୍ତବ୍ୟ । ଦଶକଳ, ସାହିତ୍ୟବର୍ଷଣ, ସାହିତ୍ୟସାମ୍ନ କୁବଲ୍ୟାନନ୍ଦ ଅଭ୍ୟତ ଅଲକାର ଏହେ ସେ ସକଳ ନାଟକେର ଉଦ୍ଧାରଣ ଉତ୍କଳ ହଇଯାଇଛେ, ତାହାର ଅଧିକାଂଶ ଏହଣେ ଦୟାପ୍ରାପ୍ୟ । କବିକାତାର ସଂସ୍କତ କାଳେଜ ହାପିତ ହଇବାର ପୂର୍ବେ ବଞ୍ଚଦେଶୀଙ୍କ ଅଧ୍ୟାପକଗଣ ସଂସ୍କତ ନାଟକେଙ୍କର ଭାଦ୍ରକ ଆମର କରିତେନ ନା । ଏମନ କି, ଶ୍ରୀ ଉତ୍କଳିନୀ ଜୋନ୍‌ମ୍ୱକେ କେହି ନାଟକେର ଅଭ୍ୟତ ବିବରଣ ଉତ୍କଳକଳ ପରିଜ୍ଞାତ କରିତେ ପାରେନ ନାହିଁ; ତେପରେ ଅନେକ କଠେ ରାଧାକାନ୍ତ ନାମକ ଅନେକ ଭୁବନ ଭାବକେ, ନାଟକ ସେ ଇଂରାଜୀ “ଫ୍ରେର” ସମ୍ବନ୍ଧ, ତାହା ବୁଝାଇଯା ଦିଲେନ । ବଞ୍ଚଦେଶୀଙ୍କ ପୂର୍ବେ ଅଞ୍ଚାଳ ନାଟକାପେକ୍ଷା “ପ୍ରବୋଧ-ଚଞ୍ଚ୍ଛୋଦନ,” ମନୋନିବେଶ କରିଯା ପାଠ କରିତେନ । ତେପରେ ବଜୀର ବୈଷ୍ଣବ ସମ୍ପଦାରଗଣ ଭଡ଼ି-ବସପ୍ରଥାନ “ଚୈତଞ୍ଚଞ୍ଚ୍ଛୋଦନ,” “ଜଗନ୍ନାଥବଜ୍ରତ,” “ବିଦୟମାଧବ,” “ଦାନକେଳିକୌମୂର୍ତ୍ତି,” ଅଭ୍ୟତ ନାଟକ ଆଗ୍ରାହ ସହକାରେ ପାଠ କରିତେନ; କିନ୍ତୁ ଅଭ୍ୟତ କବିବ୍ସତ୍ତ୍ୱିନିମିତ୍ତ ମହାକବି କାଲିଦାସ, ଭବଭୂତି, ଶ୍ରୀର୍ଷ ଅଭ୍ୟତ ପ୍ରଥାନ କବିଗଣେର ଦୃଶ୍ୟ କାବ୍ୟର ଅଧ୍ୟାପନାମ ଏକ କାଳେ ପରାମ୍ବୁଧ ହିଲେନ । ମାନନୀୟ ସୋମପ୍ରକାଶ-ସମ୍ପାଦକ ମହାଶୟ ଆମାଦିଗେର ଏକଟି ପ୍ରତାବେର ପ୍ରତି କଟାଙ୍ଗ କରିଯା ଲିଖିଯାଇଛେ ସେ, କୁପ୍ରସିଦ୍ଧ ତର୍କପଞ୍ଚାଳନେର ଅଭିଜ୍ଞାନଶକୁନ୍ତଳ ନାଟକ କର୍ତ୍ତଙ୍କ ହିଲ,—ତାହା ଧାରିତେ ପାରେ, କିନ୍ତୁ ତାଇ ବଳିଆ ପୂର୍ବେ ସେ ବଞ୍ଚଦେଶେ ନାଟକେର ଅଭ୍ୟତ ଆଲୋଚନା ହିଲ, ତାହାର କୋନ ପ୍ରୟାଣ ହଇତେହେ ନା । ଏଥାନେ ସଦି ନାଟକେର ବହଳ ପ୍ରଚାର ଧାରିତ, ତାହା ହିଲେ ସହଜେ ଏହି ବଞ୍ଚଦେଶ ହଇତେହେ ସଂସ୍କତ କାଳେଜ ଓ ଏସିରାଟିକ ସୋସାଇଟିର ନିମିତ୍ତ ଅସିବ ନାଟକଶୁଳ ସଂଘରୀତ ହିତ ଏବଂ ତାହା ହିଲେ କି ଅତ ଏଥାନକାର ଶିଳ୍ପାବିଭାଗେର କର୍ତ୍ତପଞ୍ଚଗଣ ଓ ଉତ୍କଳନ ସାହେବ ବହାରାମ ଶ୍ରୀକାର କରିଯା କାଣୀ କାଣୀ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଅଭ୍ୟତଙ୍କାଳ କରନ୍ତ: “ଶକୁନଳା,” “ବିଜମୋର୍ବଳୀ,” “ଶୃଜକଟିକ,” “ଉତ୍କଳଚାରିତ” ଅଭ୍ୟତ ସଂଗ୍ରହ କରିବେନ ।

ଇହୁରୋପେ ନାଟକେର ଅଭିନନ୍ଦ ହଇଯା ଥାକେ, ଏବଂ ତଥାର ନାଟକେର ବହଳ

ঠাকুর। “আমাদিসের দেশে অভিনন্দনার একালপর্যাত প্রচলিত। আমিদে  
সকল প্রকার শৃঙ্খলাবোধের শোগ হইত না।” এবং “অভিনন্দনার প্রচলণের প্রক্  
ক্রিয়ায় অভিনন্দনের বৈশিষ্ট্য রচিত।” ভবচূড়ি নটগণের অভিনন্দনে, কার্যালয়ের  
মহামেৰের বাজা-মহোৎসৱে অভিনন্দনের নিমিত্ত “উত্তোলনিত” ইচ্ছা করেন এবং  
“হরণীবৰ্ধণ” নটিক মাত্রাগুলোর মতাম অভিনন্দন হইবার অভিনিত  
হইয়াছিল; এভাবাতীত অগম্যাদের অন্যবাজা উপনষ্টে ও মদনমহোৎসৱে  
বিবিধ নটিক রচিত হইত।

ক্রাল কান্দেগুণে নাট্যাভিনন্দনের বিপুল অর্থব্যাপ্ত হইয়া থাকে। “এডিশনি,”  
“হেমারেক্ট” এবং “খিরেটার ফ্রান্সের” নাট্যগুহে অসংখ্য অসংখ্য ব্যক্তি  
প্রতিবার অভিনন্দন দর্শনে গমন করিয়া থাকেন, ইহাতে নটিকচকগণের  
ব্যাপ্তিবিষয়ার হয় এবং এক এক অন স্থবিষ্যাত নট কিয়ৎকালের মধ্যে  
বিলক্ষণ ধনসংক্রম করেন। অতি অল্প দিবস হইল, পারিসের খিরেটের ভিক্তুর  
ফ্লোর একখালি নাটকের অভিনন্দন দর্শনে দর্শকগণ এত মোহিত হইয়াছিলেন  
যে, অভিনন্দন সমাধা হইলে সকলেই কবিকে একবার দেখিবার জন্ম দ্যাকুল  
হইয়া উঠিলেন এবং ডেক্টেংসের সহস্র সহস্র ব্যক্তি তাহার গ্রন্থসামগ্ৰিক  
কৰিল। ইতালীয় “অপেরা” অর্থাৎ গীতাভিনন্দন ইউরোপীয়গণের অধিক  
প্রিয়। সক্ষীয়ত্বিষয়ানিপুণ, সুস্থুরভাবিলি, প্রিয়বৰ্ণনা পাটিৰ সজীত জনিতে  
এক এক বার সহস্র সহস্র লোক উপস্থিত হইয়া থাকে। এবাবে কৃতিকালায়  
ইতালীয় “অপেরা” আগমন না কৱার সাহেবসমাজ বাহার পর নাই হৃতিক  
হইয়াছিলেন। যদি সুইসের খিরেটের দীত খচুতে না আসিত, তবে কৃতি-  
কালায় তার অমরাবতীতে তাহাদিগের কাস কৱা কঠিন হইয়া উঠিত;  
নাটকের অভিনন্দন দর্শন বিশুল আবোধ। ইহাতে অনিষ্ট কৰিগণের ইচ্ছা  
মনোভ্যো উত্তোলন অস্থিত হয় এবং সমাজের কুরীতি-সংশোধন প্রয়োগের  
বাবে বেষ্ট হইয়া থাকে, এমত কিছুতেই হয় না। সীমিতাজ্ঞবিশ্বারথগণের বক্তৃতা  
অপেক্ষা কৰিব যাজোড়ি থারা সমাজের অনেক উন্নতি হইয়া থাকে।  
“ক্লেনসংক্রট” ও “চোকুবাস” প্রসন্নের অভিনন্দন দর্শনে অবেক বহুবিকাশিত  
এবং লপ্তের চৈতায় হইয়াছে।

আমাদিসের বক্তৃত সমাজে দিন দিন বিজ্ঞার বিদ্যা বিজ্ঞানিত

হইতেছে বটে, কিন্তু এ পর্যন্ত স্বসভাগদের তাম কচির পরিষেবা বা হওয়ার  
অক্ষত পরিস্থিত হইতেছি। বে আর্যজাতি জীবন্ত, অব্যাহত ও প্রতি  
ক্ষেত্রে আবদ্ধে আর করিয়া কামনহ প্রত পক্ষীকেও ঘোষিত করিতেন,  
ধীরারা অক্ষত শান্তে অতি অবীণ, ধীরাদের মুখাময় কাব্যগ্রন্থ ছিলুগতবাদী  
বানবেরা পাই করিয়া আপনাকে কৃতার্থ বোধ করিতেছে, বে আর্যজাতির  
মাট্য অথা চিরপ্রেসিক, অস্ত সেই আর্যজাতির অগ্নিকুণ্ডসম তেজোরাশি,  
বরনগণের পরিষেবিতে এককালে নির্বাপিত হইৱাছে। আর সে তেজ  
বাই, সে বৃক্ষ বাই, সে বিষ্ণা বাই, কার্জেই আমরা হৃষি, কৃণ, “কৃখ্যাত  
অপ্রত্য” অধ্যয়।

“—সিংহল উন্নয়ন

শুগাল কি পাপে মোরা—

কাবেই আমাদিগের ক্ষেত্রে পরিবর্ত হইতেছে। যদ্বাবি কালী-  
কামের শুভবাটৰ মট্যাভিনয়-পরিবর্তে, বাজাৰ কুৎসিত আমোদে অস্থুলি-  
হইয়াছি। এ কি সাধাৰণ পরিভাষেৰ বিষয়! কোথা অভিমুক্তাবে-  
ক্ষবন্ধুতিৰ উত্তোচনিতে বৈদেহীবিলাপ প্রথমে কৰৱ বিদেহীত হইবে,  
মালভীমাধৰে নিৰ্যয়মালাৰ সুশোভিত পৰ্বতেৰ বিচিৰ চিত্রপটসন্ধিকটে  
চিৰহোগিনী সৌমায়িনীকে দেখিয়া ঘনোমধ্যে শাস্তিৱসোদৰ হইবে, এবং  
কোথা সুজাৰাকলে বীজিশাস্ত্ৰবেত্তা চাগক্যেৰ বৃক্ষিক্ষণেৰ একশেষ  
উক্তবন্ধন পাইয়া আধুনিক মেকান ডেলীকেও তুচ্ছবোধ হইবে, তাহা না  
হইয়া গোবিন্দ অধিকাৰীৰ বাজাৰ ধাৰণভঙ্গ গালে অনুপ্রাসছৱ্বা ও অৰ্থসূত  
অনু কাহীৰে মীত প্রথমে, এবং রাখবাজাৰ শীৰ্ষকাৰ “কাগজেৰ মুখদে”  
মূখ্যবৃত্ত গাবণেৰ বীৰত অকাশ ও কালুয়া ভুলুয়াৰ কুৎসিত মুখতন্ত্ৰ  
সৰ্বলে, বিৱৰণ না হইয়া আৰু অনুভব কৰিয়া দাঢ়িক। ব্যক্তসমাজেৰ  
হিতচিকিৰ্ণ দাঢ়িক এ সকল সৰ্বলে যে কি পৰ্যাপ্ত হৃতিষ্ঠিত হৱেল, তাহা  
কৰ্মসূতীত। বাজাৰ ঝাৰ কুৎসিত আমোদে ঘনেৰ তাৰ কল্পনিত হইয়া  
ধাৰ। কৃতবিষ্ঠ ব্যক্তিগণেৰ এ সকল আমোদ সমৰ্পণ কৰা কখনই  
উচিত নহে। আৰি কালি আমাদিগেৰ আতীৰ বিজৰ্ণ আমোদেৰ হীন-  
বৃক্ষ সমৰ্পণে আমেক কৃতবিষ্ঠ বাজালী ইংৰাজী খিলেটিৰ বৰ্তা “আপেৱার্স”

ଗମନ କରିଯାଇ ଥାଏନ । କିନ୍ତୁ ଆହ୍ଲାଦେର ବିସ୍ତର ସମ୍ପଦି ଏକଟି ଜାତିକୁ  
ନାଟ୍ୟଶାଳା ହାପିର୍ଟ୍ ହୋଇଥାଏ, ଆମାଦିଗେର ମନଃକଟ ଅନେକ ନିବାରିତ ହଇଯାଇଛି ।  
ଏଥଥେ ଇହାର ଶୈଶବାବଦୀ, ସବୀ କାର୍ଯ୍ୟଅଣାଳୀର ଦିନ ଦିନ ଉତ୍ସବ ସାଧିତ  
ହିଲେ ପାରେ, ତାହା ହଇଲେହି କବିତା ଏହି ଖେଦଗାନ ମରଳ ହିଲେ—

“ଆଜୀକ କୁଳାଟ୍ୟ ରଙ୍ଗେ, ମଞ୍ଜେ ଲୋକ ରାଢ଼େ ବଲେ,

ନିରାଖିଯା ପ୍ରାତେ ନାହିଁ ମନ ।

ଶ୍ଵରାମ ଅନାମରେ, ବିଷବାରି ପାନ କଲେ,

ତାହେ ହୟ ତମ୍ଭୁ ମନଃ କର ।

ମଧୁବଲେ ଜାଗ ମାଗୋ, ( ଭାରତ ଭୂମି ) ବିଭୁତାନେ ଏହି ମାଗ,

ଶୁରୁଦେ ଅସ୍ତ୍ର ହ'କ ତବ ତମର୍ ନିଚ୍ୟ ।”

ଅନ୍ତର୍ବେଳେ ଉପମଃହାରକାଳେ ନାଟ୍ୟମୋଦୀ ଓ ସଙ୍କୀତଶାନ୍ତ୍ରପିର ରାଜା ଯତୀଜ୍-  
ମୋହନ ଠାକୁର ଓ ତୀହାର ଶୁଯୋଗ୍ୟ ଭାତାକେ ଆମାଦିଗେର ଆସ୍ତରିକ ଧତ୍ତବାଦ  
ନାମଦିଆ ଥାକିତେ ପାରିଲାମ ନା । ତୀହାଦିଗେର ଅଧିକେ ବୌଧ ହୟ ମନୀତ ଓ  
ନାଟ୍ୟଶାଳା ପ୍ରାଚୀନ ଶ୍ରୀ ପୁନର୍ଧାରଣ କରିବେ ।

---

# বেদ-প্রচার।

---

~~~~~  
“সত্য নাস্তি ভরং কৃচিঃ”

---



# বেদ-প্রচার ।

বেদের অপর নাম “ত্রয়ী”। ত্রয়ী বলিলে খক্ষ, যজ্ঞ, সাম, এই তিনি বেদ বুঝা যায়; অথর্ববেদকে বেদপরিশিষ্ট বলিলেও বলা যায়। পুরবর্তী কালে “ধৰ্মদো যজ্ঞৰ্বেদঃ সামবেদো ধৰ্মবেদঃ” এই চারি বেদ মাত্র এবং ভারতবর্ষের সর্বস্থানে প্রচলিত হইয়াছিল। পুরৈ বেদ-জ্ঞান-বিহীন ব্যক্তিগণ ঘনে করিতেন, অথর্ববেদ কোরানের এক অংশ মাত্র, এজন্য আর্যগণের মাত্র নহে। বিকুণ্ঠপূরাণে ঐ চারি বেদের কথা লিখিত আছে।

গায়ত্রক ধচলৈব বৃহৎ স্তোমঃ বধস্তুবম্ ।  
অগ্নিষ্ঠোমক যজ্ঞানাং নির্মলে প্রথমামুখাঃ ।  
যজ্ঞং বি ত্রেষ্ঠুতঃ চন্দঃ স্তোমঃ পঞ্চদশঃ তথা ।  
বৃহৎ সাম তথোক্তক দক্ষিণাদমস্তুবাঃ ।  
সামানি জগতৌচ্ছলঃ স্তোমঃ সপ্তদশঃ তথা ।  
বৈরূপ-মতিরাত্রক পশ্চিমাদমস্তুবাঃ ।  
একবিংশ-মধ্যর্বাপ-মাষ্পোর্ধ্বমানমেবচ ।  
আমৃষ্টুতঃ সবেবাজম্ উত্তরাদমস্তুবাঃ ।

অনন্তর ব্রহ্মা প্রথম মুখ হইতে গায়ত্রী ছন্দঃ, খগেদ, বৃহৎ স্তোম অর্থাৎ স্তোত্রসাধন খক্ষ সমুদায়, রথস্তর নামক সাম ( গানবিশেষ ) ও অগ্নিষ্ঠোম এই সমুদায় উৎপাদন করিলেন। পরে তাহার দক্ষিণ মুখ হইতে যজ্ঞৰ্বেদ, ত্রিষ্ঠুপ ছল, পঞ্চদশ স্তোম নামক সামবেদের গান, বৃহৎ সাম ও উক্ত অর্থাৎ সোমসংহ যাগ এই সমুদায় উত্তৃত হইল।

সামবেদ, জগতৌ ছলঃ, সপ্তদশ স্তোম নাথক সামবেদের গান, বৈরূপ নামক সাম গান, অতিরাত্র যাগ, ব্রহ্মার পশ্চিম মুখ হইতে উক্তসমুদায়ের উৎপত্তি হয়। একবিংশ স্তোম, অথর্ববেদ, আষ্পোর্ধ্বম নামক যাগ, অমৃষ্টুপ ছলঃ, ও বৈরূপ সাম, ইচ্ছার ব্রহ্মার উত্তৱ মুখ হইতে উৎপন্ন হইল। \*

অজাপতির চতুর্মুখ হইতে চারি বেদের উৎপত্তি পৌরাণিক মত। এ

\* পুরাণপ্রকাশ। বিকুণ্ঠপূরাণ প্রথম অংশ ৫ অধ্যায়। কায়প্রকাশ যজ্ঞ মুক্তিত।

বিষয় . বিজুপ্তরাণের জ্ঞান . ভাগবত, মার্কণ্ডের পুরাণ ও হরিমন্দিরে লিখিত আছে ; কিন্তু প্রাচীন মত মাঝ করিতে হইলে বেদত্রয়ী ঋক, যজ্ঞ, সাম, নাস্তিক চূড়ান্তি বৃহস্পতি কহেন “ত্রয়ো বেদত্ব কর্ত্তারো ত্রিশূল্যনিশা-চর্যাঃ ।” বৈদিক প্রাচীনত্বের মধ্যে তিন বেদের উল্লেখ আছে । শক্তগঠ ব্রাহ্মণে লিখিত আছে, পুর্বে একবার প্রজাপতি ছিলেন, তিনি স্থিত কামনা করিলেন এবং তাহার কঠোর তপস্তার ফল অস্তুপ পৃথিবী অঙ্গুলীয় এবং বায়ু এই তিন লোকের স্থষ্টি হইল । তিনি এই তিন লোকে তাপ প্রদান করিলে অঘি, বায়ু, স্মর্য, এই তিনটী জ্যোতিঃ উৎসৃত হইল । পুনর্বার ঐ তিন জ্যোতিতে ত্রগবান् প্রজাপতি উত্তাপ প্রদান করিলে তাহা হইতে ঋক, যজ্ঞ, সাম, বেদের উৎপত্তি হইল । তাহাতে পুনর্বার উত্তাপ প্রদত্ত হইলে ঐ তিন বেদের সার অস্তুপ ঋগ্বেদ হইতে “তৃঃ,” যজুর্বেদ হইতে “ত্বঃ” এবং সামবেদ হইতে “ৰঃ” ( ত্রুৰ্বঃ স্বঃ ) সমুদ্ভূত হইল । ঋগ্বেদিগণ হোত্তী, যজুর্বেদিগণ অধৰ্ম্য, এবং সামবেদিগণ উদ্গাতা নামে ধ্যাত হইলেন । এইসম্পূর্ণ তিন বেদের জ্যোতিঃ হইতে ব্রাহ্মণগণের সকল কর্ষের বিধি নিরূপিত হইল ।

ছান্দোগ্য ও বৃহদারণ্যক উপনিষদ্ মধ্যেও ঐসম্পূর্ণ তিন বেদের উল্লেখ আছে । পুরুষস্তু মধ্যেও লিখিত আছে—পুরুষ হইতে তিন বেদের স্থষ্টি হইল, ইহাতে অধৰ্ম্য বেদের নাম উল্লেখ নাই । সামনাচার্য কহেন, যজুর্বেদ ভিত্তি অস্তুপ, তাহাতে ঋক, সামবেদ চিত্তিত হইয়াছে । এ সকল পাঠে বোধ হয় ঋক, যজ্ঞ, সাম বেদের পরে অধৰ্ম্যবেদ রচিত হয় এবং একশে বে অধৰ্ম্যবেদ পাওয়া যায় তাহা অধৰ্ম্যাঙ্গিসঃ শ্রীমদ্ধর্মবেদসংহিতা নামে ধ্যাত । পৌরাণিক কালে চারি বেদ প্রচলিত ছিল, স্বতুরাঃ সকল পুরাণেই চারি বেদের উল্লেখ আছে ।

বেদ জ্ঞান্য ! যত্ত কহেন—

—সর্বেবান্ত সমাধানি কর্মাণি চ পৃথক পৃথক ।

বেদশক্তেজ্য এবাদে পৃথক সংহাচল নির্মাণে ।

হিন্দুগার্ত্তকপে অবস্থিত দেই পরমাত্মা সকলের নাম অর্থাৎ মহুম্য জ্ঞাতির মহুম্য, গোজ্জৱিতির গো ইত্যাদি ; ও ব্রাহ্মণগাদি চতুর্বর্ণের বেদোক্ত অধৰ্ম্য-

নানি কর্ম প্রত্যাক্ষ জাতির লোকিক কর্ম অর্থাৎ কুলালের ঘটনিশ্চান, কুবিদের প্রত্যক্ষাপ ইত্যাদি প্রথমতঃ বেদশাস্ত্র হইতে অবগত হইয়া পূর্ব করে যাইর যেৱপ ছিল এ করেও সেইক্ষণ নির্দিষ্ট করিলেন। \*

বেদ নিত্য হইল এবং ঈশ্বর তাহাই পাঠ করিয়া দিতীয় করে স্থষ্টি করিলেন। আশ্চর্য বিষ্ণু ! আশ্চর্য কৌশল ! মহু লিখিয়াছেন, কাহার সাধ্য অবিষ্কার করে। কণিগ ঘোর নাস্তিক, ঈশ্বর সহস্রে বলিলেন “প্রমাণ-জ্ঞানাদ ন তৎসিদ্ধিঃ” অর্থ বেদ মানিলেন। দার্শনিকগণ সকলেই বেদ ঈশ্বরপ্রণীত স্মীকার করিয়াছেন, কেবল গোতম তাহার প্রতিবাদ করিয়া বেদ পৌরুষের বলিয়াছেন, কিন্তু তাহাতে বেদকে মনুষ্যপ্রণীত বলা আয়-স্ত্র-কারের ইচ্ছা ছিল কি না তাহা ভাল জ্ঞাত হওয়া যায় না। বেদ নিত্য বলিয়াও শেষ হইল না, তাহা আবার ঈশ্বরের “গাইড” ! আর বলিতে সাহস হয় না, যেটুকু লিখিলাম তাহাতেই প্রাচীন সম্মান আমার উপর বিলক্ষণ কোণ প্রকাশ করিবেন। সে দিন আমারে একজন কহিলেন “কায়ন্ত হইয়া বেদের আলোচনা করিলে কখনই নিরোগী হইতে পারিবে না।”

বেদ শব্দের অঙ্গত অর্থ “জ্ঞান” ; কিন্তু সোমরস এবং গোমাংসের প্রশংসামূলক মন্ত্রে কিন্তু জ্ঞান লাভ হয় বলিতে পারি না। বৈদিক কালে সকলেই উগ্রত, সকলেই বেদকে মাত্র করিতেন। যজহ্নলে নিষ্ঠুরতার একশেষ—পঞ্চহিংসা ঘটিত। এ সময় বুদ্ধদেব—

“নিষ্পত্তি যজ্ঞবিধেরহহ প্রতিজ্ঞাতঃ  
সদয়হনয়সর্তিপত্যাত্ম্।”

তিনি পঞ্চহিংসার নিল্লা করিয়া ভারতবর্ষীয়গণকে “অহিংসা পরমো ধর্মঃ” এই মন্ত্রে দীক্ষিত করিলেন এবং ত্রয়েই আর্যাগণ বৈদিক নিষ্ঠুর ভয়াবহ কার্যকলাপ হইতে নিষ্টুত হইল। পুঁজি তাঁহাকে তগবানের অবতার হিঁর করিল, এবং ত্রয়েই তাঁহার যশোবোধণ হইতে লাগিল। তথ্যাহি কঢ়িপুরাণে—

\* মনুসংহিতা। ঈশুক উত্তচন্দ্র শিরোমণি কর্তৃক অনুযায়ী।

ପୁନରିହ ବିଧିକୃତ-ବେଦଧର୍ମାହୃଷ୍ଟାନ-ବିହିତ-ନାନାଦର୍ଶନ-ସଂସ୍କରଣ । \*

ସଂସାରକର୍ତ୍ତାଗବିଦିନା ବ୍ରଜାଭାସବିଲାସଚାତୁରୀ ।

ଅକୃତିବିମାନଲାଭଲଙ୍ଘନ୍ତମ୍ ବୃକ୍ଷାବତାରବସମି ।

ପୁନର୍ବାର ଆପନିଇ ବିଧାତ୍-ବିହିତ ବୈଦିକ ଧର୍ମାହୃଷ୍ଟାନେ ଅର୍ଦ୍ଧା ସାଗାଳି କରଣେ ନାନା ପ୍ରକାର ସ୍ଥଳୀ ପ୍ରଦର୍ଶନ ପୁର୍ବକ ସଂସାର ପରିଭ୍ୟାଗ ଦ୍ୱାରା ମିଥ୍ୟା ମାର୍ବା- ଅପଞ୍ଚ ପରିହାର କରିବାର ଉପଦେଶ ଦିବାର ଜଣ ବୃକ୍ଷ ଅବତାର ହଇଯା ପ୍ରାକୃତିକ ବିଷୟରେ ଅବମାନନା କରେନ ନାହିଁ । \*

ବୃକ୍ଷ ଝିଖରେ ଅନ୍ତିତ ସ୍ଵିକାର କରିତେନ ନା । କେବଳ ନିର୍ବାଣ କାମନାଇ ତୀହାର ଜୀବନେର ମୁଖ୍ୟ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ଛିଲ । ତିନି ଆର୍ଯ୍ୟଗଣକେ “ଅହିଂସା ପରମୋଧର୍ମଃ” ସାଧନ କରିତେ ଉପଦେଶ ଦିଲେନ, ସକଳେହି ତୀହାର ଜ୍ଞାନମୟ ବିଶ୍ଵକ ଉପଦେଶ ଆଶ୍ରମ ହଇଯା ବୈଦିକ ଯାଗଯତ୍ରେ ଓ କର୍ମକାଣ୍ଡେ ସ୍ଥଳୀ ପ୍ରକାଶ କରିଯା ବୌଦ୍ଧଧର୍ମ ଗ୍ରହଣ କରିଲ ଏବଂ କିମ୍ବାକାଳେର ମଧ୍ୟେ ତୁମଙ୍ଗଲେର ଚତୁର୍ଦ୍ଦିକେ ବୌଦ୍ଧ ଧର୍ମ ବ୍ୟାପ୍ତ ହିଲ । ଅତୁଳ ଝିଖର୍ଯ୍ୟର ଅଧିପତି ହଞ୍ଚକେନନିଭ ଶୟା ତ୍ୟାଗ କରିଯା ନିର୍ବାଣ କାମନାଯି ବନେ ଗମନ କରିଲେନ । ଧର୍ମେର ଆଶ୍ଚର୍ଯ୍ୟ କୁହକ ! ବିଚିନ୍ତି ବିଶ୍ଵାସ ! କଣ୍ୟ ବେଦେ ଶୋକେର ଅଟଳ ଭକ୍ତି ଛିଲ, ଅଦ୍ୟ ନବଧର୍ମେର ଆବିର୍ଭାବେ ତାହାର ଲୋପ ହିଲ ।

ବେଦ ପୌରିଯେ କି ଅପୋକୁମ୍ବେୟ, ତାହାର ବିଶେଷ ତର୍କ କରିବାର ଆବଶ୍ୟକତା ନାହିଁ, କେନ ନା ବୈଦିକ ଓ ବୈଦିକ ଶ୍ଵତ୍ରେ ଉତ୍ସିଥିତ ଧ୍ୟାନଗମ ସେହି ମେହି ସ୍ଵର୍ଗପ୍ରଣେତା, ତାହା ସ୍ପଷ୍ଟ ପ୍ରତୀଯମାନ ହୁଏ । ସଦି କେହ କୌଶଳ କରିଯା କହେନ ଯେ ଧ୍ୟାନଗମ ଯୋଗବଳେ ସ୍ଵ ସ୍ଵ ନାମେ ପ୍ରାଚାରିତ ଶ୍ଵତ୍ର ନିଚାର ଝିଖରେ ନିକଟ ହିତେ ପ୍ରତ୍ୟାମେଶ ସ୍ଵରୂପ ଆଶ୍ରମ ହଇଯାଇଲେନ, ତାହା ହିଲେ ଏକ ଏକଟି ସ୍ଵର୍ଗ ତୀହାଦିଗେର ସ୍ଵୀକୃ ଅବହାତ୍ତାପକ ହିବେ କେନ ? ଯଥା ଧ୍ୟେଦ- ସଂହିତା- ପ୍ରଥମମନୁଷ୍ୟ, ପକ୍ଷଦଶାମୁବାକେ ଦ୍ୱାଦଶଶ୍ଵତ୍ର ।

\* କହି ପୁରାଗ । ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ଜଗମୋହନ ତର୍କିଲଙ୍କାର କର୍ତ୍ତକ ପରିଶୋଧିତ ଓ ଭାବାନ୍ତରିତ ।

+ ତସ୍ଵବୋଧିନୀ ପତ୍ରିକା । ମନ୍ତ୍ରମ କରି । ଚତୁର୍ଥ ଭାଗ । ଆବଶ୍ୟକ ୧୭୦୨ ଶକ । ୧ କୁଦ୍ର କରି କୁଦ୍ର ପରିଚିତ ହଇଯା ଏହି ସ୍ଵତ୍ର ଦ୍ୱାରା, ଦ୍ୱାରା ଓ ପୃଥିବୀ ଅଭୂତିର ଦ୍ୱାରା କରିତେହେଲ ।

তুঃসংখ্যিঃ পংক্তিচলঃ বিশেষেবা দেবতাঃ ।

১২০৭ ।

১। চুম্বা অপ্য ১। স্তরা সুপর্ণো ধাবতে দিবি । নবে হিরণ্য  
নেময়ঃ পদং বিলতি বিজ্ঞতো বিঙ্গং মে । অশ্ব রোদনী ।

১। ১ অলম্বন মণ্ডলের মধ্যে বর্তমান, স্বর্যরশ্মিবৃক্ত চন্দ্রমা হ্যালোকে  
ধাবিত হইতেছেন। হে দীপ্তিমন্ত্ৰমণীয়প্রাপ্ত চন্দ্ৰ-ৱশি সকল! আমাৰ  
ইঙ্গুলিগণ তোমাদিগেৰ আন্তভাগও জানিতে পাৰিতেছে না। হে স্বর্গ ও  
হে পৃথিবি! আমাৰ এই স্তোত্র অবগত হও।

এদিকে এই পর্যাপ্ত! ইহাৰ আৰ তক্ষ নাই। বেদকে সমস্ত অগতেৱ  
মূলীভূত কাৰণ বল বা মহাভূতেৱ নিৰ্বাস কি অজ্ঞাপতি-শুক্র বল, কিছুতেই  
কিছু কৱিতে পাৰিবে না। তক্ষেৱ প্ৰবল তরঞ্জে সকল শেষ হইয়া থাইবে।

বেদপ্রচার লিখিতে গিয়া তৎসম্বন্ধে নানা কথাৰ তরঙ্গ উঠিল; কিন্তু কি  
কৰা যায়, এই উনবিংশ শতাব্দীতে মনেৱ কথা গোপন রাখি অস্থায়, এজন্ত  
এতৎসম্বন্ধে কিছুই পাঠক মহাশয়গণেৱ নিকট প্ৰচলন রাখিলাম না। ইহাতে  
তাহাৱা আমাকে যাহা মনে কৱেন কৱিবেন। যখন ইয়ুৱোপে ডাকইন বানৱ  
হইতে মহুয়োৱ উৎপত্তি বিষয়ক মত প্রচার এবং ব্যুকনৱেৱ তাৱ পণ্ডিতগণ  
উৎসৱেৱ হায়িত্ব লোপ কৱিবাৰ মানসে গ্ৰহ প্ৰকাশে সাহসী হইয়াছেন, তখন  
আমাৰ তাৱ কুজ্ব ব্যক্তিৰ প্ৰচলিত-ধৰ্মবিকল্প হই চাৰিটা কথাৰ আৱ কি  
হইতে পাৰে?

উপসংহাৰ কালে প্ৰকৃত প্ৰস্তাৱেৱ অমুসৱণ কৱিয়া প্ৰেক্ষ শেষ কৱা  
আবশ্যক। বেদ অভ্যাস ধৰ্মগ্ৰহ বলিয়া তৎসম্বন্ধে দোষ অমুসৱণ কৱা  
হইতেছে, কিন্তু তাহা না হইলেও উহা অতি প্ৰাচীন কালেৱ একমাত্ৰ গ্ৰহ  
এবং তাৱাৰ ভাষাও অতি প্ৰগাঢ়, সূতৰাং সকলেৱ মাননীয়। বিশুদ্ধ স্বৰ  
সংযোগে শ্রতি-গানে কাননেৱ পশ্চ পশ্চীম মোহিত হয়। ইহাৰ মধ্যে মধ্যে  
কৰিতা সৱস-কবিসম্পন্ন এবং তাৱাতে আদিমকালেৱ মহুয়োৱ মনেৱ তাৰ  
উত্তমৱপ ব্যক্ত হইতেছে। এজন্তই খেদ অৰ্থনিবাসী পণ্ডিতগণেৱ কৃষ্ণহাৰ  
হইয়াছে এবং এজন্তই কি ঘৰেশে কি বিদেশে ইহাৰ সম্মান উত্তৱোৱতৰ বৃক্ষি

ପାଇଲେଛେ । କୁମରଙ୍ଗର ମଧ୍ୟେ ଏତାଙ୍ଗ ଏକମାତ୍ର ଆଚୀଳ ସ୍ଥଳ ଶରୀର ଅଭିଭାବକ । ପୂର୍ବେ ବେଦେର ନାମ ମାତ୍ର ଛିଲ । ସମ୍ବନ୍ଧ ଭାରତରେ ଅମୁମକାଳ କ୍ରିଲେଣ୍ଡ ଏକ ଖାନି ପରିଶୁଦ୍ଧ ବେଦ ପାଞ୍ଚରା ଧାଇତ କି ନା ମନୋହ । ଯହାଜ୍ଞା ରାଜ୍ଞୀ ରାଷ୍ଟ୍ରମୋହନ ରାଜୀ “ବ୍ରିଟିଶ ମିଉସିଯମ୍” ଅଧ୍ୟାପକ ରାଜେନକେ ଅଧେଦସଂହିତାର ଅଭିଲିପି ଲାଇତେ ଦେଖିଯା ଚମକ୍ତି ହଇଯାଇଲେ । ତାହାର ପୂର୍ବେ ତିନି ଅଧେଦ ଦ୍ୱରା କରେନ ନାହିଁ । କର୍ଣ୍ଣେ ପଲିଯର ଅଧ୍ୟେ ସମ୍ବନ୍ଧ ବେଦ ସଂଘର କରିଯା “ବ୍ରିଟିଶ ମିଉସିଯମ୍” ପ୍ରେରଣ କରେନ । ଉହା ୧୯୮୯ ସ୍ଥା ଅଃ କର୍ମ ଜୋକେକ ବ୍ୟାକ ମାହେବ ଦାରା ପ୍ରେରିତ ହଇଯାଇଲା ।

ମୁମଳମାନେବା ହିନ୍ଦୁ ଧର୍ମଶାହର ବିଶେଷ ବିଷେଷୀ । ତାହାରୀ ୧୯୭୯ ଶ୍ରୀହାରେ ରାଜପୁତ୍ରାନ୍ତର ଶକଳ ଭୀରୁଷାନ ଓ ଧର୍ମଶାହନିଚୟ, ସମ୍ବନ୍ଧ ଧର୍ମ କରିଯାଇଲ, କିନ୍ତୁ ଅରପୂରାଧିପତି ବିର୍ଜିଜ୍ ରାଜ ଅସିଂହ ଦିନୀଧରେର ନାମ ବିଷେଷ ଉପକାର କରାତେ ମୁମଳମାନଗଣ ଅରପୂରେର କୋନ ଅନିଷ୍ଟ କରେ ନାହିଁ ; ଏହାର ହିନ୍ଦୁଦିଗେର ଅଧାନ ଅଧାନ ଧର୍ମଶାହ ଆପଣ ହେଉଥା ସ୍ଵଭାବ ବିବେଚନାର୍, କର୍ଣ୍ଣେ ପୋଲିୟର ମହାରାଜ ପ୍ରତାପସିଂହଙ୍କ ରାଜ୍ରଚିକିତ୍ସକ ଡନ ପେଜ୍ଜୋ ଡି ସିଲଭାର ଦାରା ଏକ ପତ୍ର ପ୍ରେରଣ କରିଯାଇଲେ । ତିନି ପତ୍ର ପାଠେ ସାନଳ ଚିତ୍ର ଚତୁର୍ବେଦେର ଅଭିଲିପି ଏକ ବ୍ସନ୍ତେର ମଧ୍ୟେ ଭାଙ୍ଗଣ ଦାରା ପ୍ରସ୍ତୁତ କରାଇଯା କର୍ଣ୍ଣେ ପୋଲିୟରଙ୍କେ ଅଦାନ କରେନ । ଇୟୁରୋପେ ନାଧାରଣେର ବିଶ୍ୱାସ ଛିଲ ଯେ, ବେଦ ଲୋଗ ପାଇରାହେ ମୁତରାଂ ଏ ବେଦକେ ଅନେକେ କାମନିକ ମନେ କରିତେ ପାରେନ, ଏହି ଭାବିଯା କର୍ଣ୍ଣେ ପୋଲିୟର ମେ ସମରେର ବିଦ୍ୟାତ ପଣ୍ଡିତ ରାଜ୍ଞୀ ଆନନ୍ଦ ରାମେନ୍ ନିକଟ ସମ୍ବନ୍ଧ ଗ୍ରହ ପରିଦର୍ଶନେର ଅନ୍ତ ଅଦାନ କରେନ ; ତିନି ତାହା ଅକ୍ଷୟମ ଦେଖିରେ ବହ ପରିଶ୍ରମ କରନ୍ତଃ ଚାରି ଭାଗେର ପାରଶ ଭାବାର ମୁଚ୍ଚିପତ୍ର ପ୍ରସ୍ତୁତ କରିଯା ଦିଇଯାଇଲେ । ଇହାର ପୂର୍ବେ କୋଳକ୍ରମ ବେଦସଂହେର ଚେଷ୍ଟା କରିଲେ, ଜ୍ଞାନକେ ଧର୍ମଶାହ ଅଦାନ କରା ଅନ୍ତର ବିବେଚନାର ଅବୈକ ମହାରାଜୀଙ୍କ ଶାକ୍ତି ତୀହାକେ ବୈଦିକ ଛଳେ ଦେବ ଦେବୀର ତ୍ଵବପୂର୍ଣ୍ଣ ଏକଥାନି ଏହ ଅଦାନ କରିଯାଇଲେ ; ତିନିଓ ତାହା ବେଦଭ୍ୟମେ ଗ୍ରେହ କରିଯାଇଲେ ।

‘ପଣ୍ଡିତାରିର ରୋହାନ କ୍ୟାର୍ଯ୍ୟଲିଙ୍କ ପାତ୍ର ବାରଧାଳମିର ନିକଟ Ezur Vedam ମାମକ ଏକଥାନି କ୍ଷତ୍ରିମ ବଜୁର୍ବେଦ ଛିଲ । ଉହା ଫାଦାର ରବାର୍ ଡି ଲୋବିଲୀ ନାମକ ଝେଲୁଇଟ ପାତ୍ରିର ଉପଦେଶାର୍ଥୀଙ୍କେ କୋନ ମୁଚ୍ଚର ମାତ୍ରାର୍ଥି ଶାକ୍ତୀର ଦାରା

সংগৃহণ প্রত্যুষীভূত রচিত হয়। এই শ্রবণানি স্মৰিষ্যাত লেখক ডল্টেয়ার আশ্চর্য হইয়া সাক্ষে ১৭৬১ খ্রি অঃ “মএল লাইত্রেরী অব ফ্রাল” নামক পুস্তক-লেখে উপস্থোকন প্রদান করেন। ইয়ুরোপীয় পণ্ডিতবর্গের আজি কালি বৈদিক শ্রবণ সমস্যে কেবল প্রকার অথ হইবার সম্ভাবনা নাই, তাহারা বেদশাস্ত্রে বিশেষণ পণ্ডিত হইয়া উঠিয়াছেন; কিন্তু কি আশৰ্য্য, বদ্বেশের বিষয়ী ব্যক্তির ত কথাই নাই, অনেক ব্রাহ্মণ পণ্ডিতের বৈদিক শ্রবণ সমস্যে অভীব কৌতুকাবহ অথ হইয়া থাকে; কেহ নারদপঞ্চরাত্রের রাত্রিকাণ্ডোত্ত \* সাম-বেদোত্ত এবং কেহ বা গোপাল, মুসিংহ, তথা রামতাপনী এই প্রকৃত শ্রতি, এইরূপ মনে করিয়া থাকেন।

এক্ষণে ইয়ুরোপীয় পণ্ডিতগণের অংশে চারি বেদ প্রচারিত হইয়াছে, এক্ষত্র আমরা তাহাদিগের অধ্যয়নায়ের এবং পাণ্ডিতের ভূমসী প্রশংসনা করিতেছি। ৬ই এপ্রিল, ১৮৪৭ সালে আসিয়াটিক সোসাইটির উত্তেজনায় একটি সভা হয়। ঐ সভায় বেদপ্রচারের প্রস্তাৱ হইলে মৃত অধ্যাপক রোএর সাহেবের প্রতি, বারাণসীস্থ পণ্ডিতগণের সাহায্যে উত্তমরূপ পঞ্জি-দর্শনান্তর বেদ মুদ্রিত করিয়া প্রকাশ করিবার ভাব অর্পিত হয় এবং এক্ষত্র গবর্নমেন্ট রাজকোষ হইতে ৫০০ পাঁচ শত টাকা বার্ষিক ব্যয় প্রদান করিতে স্বীকৃত হইয়াছিলেন। আসিয়াটিক সোসাইটি কর্তৃক নিম্নলিখিত বেদের মত্ত ও ব্রাহ্মণ একাল পর্যাপ্ত প্রকাশিত হইয়াছে;—

খাদ্যসংহিতায় প্রথমাঞ্চলের দ্রুই অধ্যায়, ভাষ্য সংহিত।

সটীক কৃষ্ণ যজ্ঞৰেদীয় তৈত্তিরীয় সংহিতা ( প্রকাশ হইয়াছে )।

সটীক কৃষ্ণ যজ্ঞৰেদীয় তৈত্তিরীয় ব্রাহ্মণ ( সম্পূর্ণ )।

সটীক সামবেদ ( প্রকাশ হইয়াছে )।

গোপধ ব্রাহ্মণ—সম্পূর্ণ।

\* শ্রোতৃঞ্চ সামবেদোত্তং প্রপঠেত্তত্ত্বসংযুতঃ।

মাধা রামেশ্বরী রম্যা রামা চ প্রয়াৰন্ম।

মাসোজ্বা কৃককাণ্ডা কৃকবকচলহস্তিত।

কৃকপ্রাপ্তাধিদেৱী চ প্রহারিক্ষেৎ অমুরণি। ইত্যাদি।

তাঙ্গুঘৰাঙ্গণ সটীক ( প্ৰকাশ হইয়াছে )

ইয়ুরোপ থেকে নিয়লিখিত বেদ প্ৰকাশিত হইয়াছে ;—

ৱোৱান অক্ষৱে খথেদ সংহিতার কিয়দংশ—অধ্যাপক অঙ্গেষ্ট সাহেব  
কতৃ'ক ১৮৬১ সালে বাৰলিনে মুদ্রিত।

খথেদসংহিতা, সামনাচাৰ্য কৃত ভাষ্য সহ—ভট্ট মোক্ষুলৱ দ্বাৰা প্ৰকা-  
শিত, সম্পূৰ্ণ।

ৱোৱান অক্ষৱে খথেদসহ মৱতেৱ তোৱ, ইংৱাজী অমুৰাদ সহ—ভট্ট মোক-  
শুলৱ কতৃ'ক ইংৱাজী ভাষায় অমুৰাদিত এবং প্ৰকাশিত।

সামবেদ—অধ্যাপক বেন্ফি কতৃ'ক প্ৰকাশিত। ১ খণ্ড।

ঞ—মহামহোপাধ্যায় উইলসন এবং ডাঙ্কাৱ টিভন্সন কতৃ'ক প্ৰকাশিত।

১ খণ্ড।

সামবেদোক্ত বৎশ্বাঙ্গণ—অধ্যাপক ওয়েবৱ কৰ্তৃক প্ৰকাশিত।

সামবেদেৱ অচূত ব্রাঙ্গণ—অধ্যাপক ওয়েবৱ কৰ্তৃক প্ৰকাশিত।

সামবিধান ব্রাঙ্গণ, ইংৱাজী অমুৰাদ সহ—বৰ্ণেল সাহেব কৰ্তৃক প্ৰকাশিত।

শুল্যজুৰ্বেদেৱ মাধ্যলিনী শাথা সটীক ও সম্পূৰ্ণ—অধ্যাপক ওয়েবৱ কৰ্তৃক  
প্ৰকাশিত।

শুল্যজুৰ্বেদেৱ শতপথ ব্রাঙ্গণ সটীক ও সম্পূৰ্ণ—অধ্যাপক ওয়েবৱ কৰ্তৃক  
প্ৰকাশিত।

অথৰ্ববেদ—অধ্যাপক বৰ্থ এবং ছইটুনী কৰ্তৃক প্ৰকাশিত।

\*খথেদেৱ ঐতৱেৱ ব্রাঙ্গণ, অমুৰাদ সহ—অধ্যাপক হগ কৰ্তৃক বোৰ্ধাই  
লগৱে মুদ্রিত ও প্ৰকাশিত। ২ খণ্ড।

সামবেদেৱ বৎশ্বাঙ্গণ, সামনাচাৰ্যকৃত টীকা সহ—বৰ্ণেল সাহেব কৰ্তৃক  
প্ৰকাশিত। ১খণ্ড।

আদি ব্রাঙ্গসমাজেৱ উপাচাৰ্য পণ্ডিত আনন্দচন্দ্ৰ বেদান্তবাণীশ কিয়দংশ  
খথেদ সংক্ষিপ্ত টীকা ও বাঙ্গালা অমুৰাদ সহ প্ৰকাশ কৱেন। “প্ৰত্কত্বনলিনী”—  
সম্পাদক পণ্ডিত সত্যৱত সামৰ্শ্যমী কৰ্তৃক টীকা ও বাঙ্গালা অমুৰাদ সহ সাম-  
বেদ ঐজ্ঞ পৰ্ব।

পণ্ডিত সত্যৱত সামৰ্শ্যমী কৰ্তৃক অমুৰাদ সহ সামবিধান ব্রাঙ্গণ সটীক,

সামুহিক, আরণ্যসংহিতা, মহাব্রাহ্মণ, এবং ষড়বিংশ আক্ষণ্যসঠীক ( কিম্বদংশ ),  
দৈবতত্ত্বাঙ্গল ( কিম্বদংশ ), “গ্রহস্ত্রনলিনী” পত্রিকার অকাশিত হইয়াছে।

ইন্দানীন্দন সুবিধ্যাত সামবেদাচার্য সামগ্র্যমী মহাশয় বৈদিক গ্রন্থসমূহে  
ক্রমানুসৃত প্রকাশ করিতে ক্ষতিসংকলন হওয়াতে আমরা তাহাকে অগ্রণ্য ধর্মবাদ  
প্রদান করিতেছি।



---

# গৌড়ীয় বৈষ্ণবাচার্যসন্দের গন্ধাবলীর বিবরণ।

---

ব্রহ্মানন্দক ভিড়া বিলসতি শিথরং যত্ত চাত্রাত্মৌচঃ  
রাধাকৃষ্ণাখ্য জীলামথথগ মিথুনং তিম্বভাবেন দীনম্।  
যত্ত ছায়া শ্রবকিঅমনকবী ভক্তসকলসিঙ্গে-  
হেতুক্ষেত্যকল্পছ্য ইহ ভূবনে কশ্চন প্রাহ্বরাসীৎ ॥

চৈতন্যচন্দ্রোদয়নাটকম্।

---



# গৌড়ীয় বৈষ্ণবাচার্যবন্দের গ্রন্থাবলীর বিবরণ।

অনেকেই গৌড়ীয় বৈষ্ণবাচার্যগণের সংক্ষিপ্ত জীবনচরিত এবং তাহাদিগের গ্রন্থমালার সার মৰ্ম অবগত হইবার নিমিত্ত বিশেষ উৎসুক, এজন্ত তাহাদিগের কথফিং কৌতুহল পরিতৃপ্তি করিবার জন্ত এতৎ প্রস্তাৱ সংক্ষেপে লিপিবদ্ধ কৰিলাম। গৌড়ীয় বৈষ্ণবাচার্য বলিলেট কূপ, সন্নাতন, রঘুনাথ ভট্ট, শ্রীজীব, গোপাল ভট্ট এবং রঘুনাথ দাসকে বুঝাই, কিন্তু আমরা শ্রীশ্রীকৃষ্ণ-চৈতন্যচৰণপরায়ণ অস্তান্ত সাধু সচরিত প্রকারের বিবরণও লিখিলাম। এই প্রস্তাৱ অতি সংকেপে এবং অতিস্বল কালের মধ্যে সংকলিত হইয়াছে, এজন্ত যদি কোন ভয় লক্ষিত হয়, তবে পশ্চিমগুলী মার্জনা কৰিবেন।

শ্রীকূপ, সন্নাতন ও জীব গোস্বামী।

( বৈষ্ণবতোবিধি হইতে অনুবাদিত )

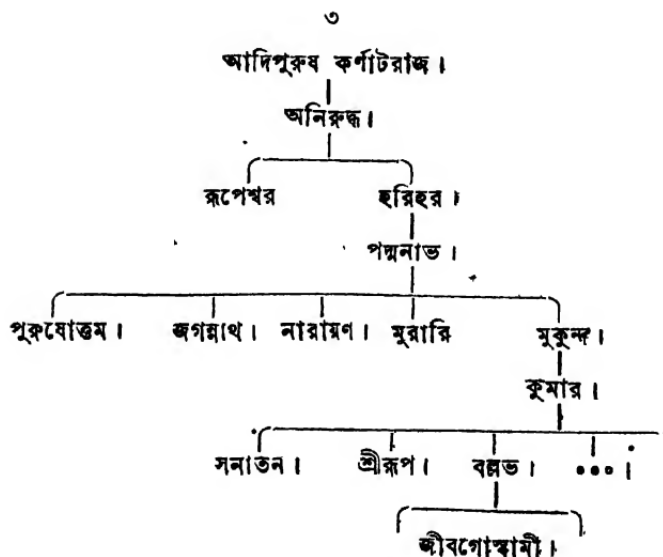
ঐৰী অৰ্থাৎ তিন বেদকূপ মৃধুকুৰী, র্যাহাৱ অমৃতনিষ্ঠলিনী জিহ্বা-স্বকূপ কল্পতিকাতে বিশিষ্ট মনোজ পদকুমারি আপ্রয় কৰিয়া পুনঃ পুনঃ মৃত্য কৰিয়াছিল; রাজ-সভায় সভ্যেয়া সৰ্বদা যে মহাআৱ পদসেবা কৰিত; সেই ভৱানোকুলপ্রেৰ কৰ্ণ্যটৰাজ, যিনি এই তুমঙ্গলে বিদ্যাত ছিলেন, (১) তাহাৱ অনিকৃক নামে একটা পুত্ৰ হইয়াছিল। অনিকৃক যশো-বিষয়ে শখধৰ-স্পৰ্জী, প্রাতাৰে ইঙ্গেৱ তুলা, তুপালবৰ্গেৱ পুত্ৰ্য, সমগ্র ধৰ্মৰ্ক্ষেদেৱ বিশ্বামৃতমিস্বকূপ, এবং লক্ষ্মীৱ আপ্রয়স্বকূপ ছিলেন। (২)। এই শুভিদ্যাত রাজাৰ হই মহিমী ছিল। রাজপত্নীৰ অনিকৃক হইতে পুত্ৰৰ লাভ কৰিয়াছিলেন। তাহাৱ একেৱ নাম শ্রীকৃপেৰ, অপৰেৱ নাম হৃষিহৰ, পঞ্চাদ্যে জোষ্ট কৃপেৰ শাস্ত্ৰবিজ্ঞান এবং কৃষ্ণ হৃষিহৰ শক্তবিজ্ঞান বিশেষ পাইয়াশৰ্পিত। লাভ কৰিয়াছিলেন। (৩)। অনিকৃক দেৱ ষৎকলে বৃক্ষাবনে গঁথনা কৰেন, তৎকালে শ্রীকৃষ্ণ বিভাগ কৰিয়া কৃপেৰকে

ও হরিহরকে<sup>\*</sup> অদান করিয়া যান। কিছুদিন পরে কনিষ্ঠ হরিহর স্বরোষ ক্লপেখরকে রাজ্যবহিক্ষত করিয়া দিলেন। (৭)। এখন ক্লপেখর শক্ত কর্তৃক রাজ্যাভিষেক হইয়া আটটী অশ গ্রহণ পূর্বক পঞ্চি সমভিদ্যাহারে পৌরস্ত্য দেশে অস্থান করিলেন। তত্ত্বজ্ঞ রাজা শিখরেখন্ত তাহার স্থা ছিলেন, ক্লপেখর তাহারই আবাসে স্থৰে বাস করিতে লাগিলেন। ক্রমে তথায় বাস করিতে করিতে তাহার একটী পুত্র হইল। পুত্রের নাম পঞ্চনাত রাখিলেন। (৮)। শুণনিধান ও স্বক্ষতিমান পঞ্চনাতের রসনায় সাঙ্গ যজুর্বেদ—সবিস্তর উপনিষদ্ সকল তাত্ত্বিকত হইয়াছিল। এবং তিনি কৃষ্ণপ্রেমে পূর্ণহৃদয় হইয়াছেন, এইক্রমে সকল মহুষের কর্মপথে ধৰ্মিত হইল। (৯)। এক্ষণে, শিখরেখন্তের অধিকারে বাস করিতে, পঞ্চনাতের অস্পৃষ্ট জন্মিল, তিনি গঙ্গাতটে বাস করিবার জন্য সমৃৎসুচিত হইলেন। অনন্তর নরহর্ত নামক স্থানে গিয়া বাস করিতে লাগিলেন। (১০)। তথায় বাস করিয়া যাগষজ্ঞ ক্রিয়াকলাপ দ্বারা শ্রীকৃষ্ণসেবায় কালাতিপাত করিতে লাগিলেন। ক্রমে তাহার অষ্টাহশ কর্ম ও পাঁচটী পুত্র জন্মগ্রহণ করিল। তন্মধ্যে প্রথম পুরুষোত্তম, দ্বিতীয় জগন্মাথ, তৃতীয় নারায়ণ, চতুর্থ মুরারি, পঞ্চম মুকুল। মহাদ্বাৰা মুকুলের এক পুত্র। নাম কুমার। এই শ্রীমান কুমার শক্তকর্তৃক অপকৃত হইয়া বঙ্গদেশে আগমন কৰিলেন। কুমারেরও অনেকগুলি পুত্র হইয়াছিল, তন্মধ্যে তিনি জন শ্রেষ্ঠ ও বিদ্যাত। বেশ মহাদ্বাৰা বৎশপরম্পরা পৃথিবীৰ সর্বজ্ঞ পুত্র। (১১)। দ্বিতীয়বৰ্ষ কুমারের পুত্রত্বয়ের মধ্যে জোষ্ঠ মনাতন, তদমুজ শ্রীকৃপ, কনিষ্ঠ বলভ। এই ভাতৃত্বয় শ্রীকৃষ্ণচৈতন্ত্যের কৃপায় সামাজ রাজা হইতে বিরত হইয়াছিলেন বটে, কিন্তু কৃষ্ণপ্রেমাধ্য ভজিত্বাজুর সপ্তাট হইয়াছিলেন। (১২)। যিনি সর্বকনিষ্ঠ বলভ তিনিই আমাৰ পিতা। পিতা গঙ্গাসলিলে সংস্কৃত হইয়া শ্রীরামগন্ধ প্রাপ্ত হইলেন। জোষ্ঠ পিতৃব্যক্তি বৃক্ষাবনে অস্থান কৰিলেন। এই মহাদ্বাৰে কর্তৃক বৃক্ষাবনে মাথুৰ শুষ্ঠি প্রভৃতি তীর্থ আবিষ্কৃত হই। এবং ইহারা ব্রহ্মজলন শ্রীকৃষ্ণকে লাভ কৰিয়া সর্বত্ত্ব প্রতিষ্ঠিত হইয়াছিলেন। (১৩)। বিদ্যাত ব্রহ্মনাথ দাস ইহাদিগের স্থা ছিলেন। কৃষ্ণ-প্রেমার্থ-তরঙ্গে বিলাস কৰত ইহারা আর্যগণের আশৰ্য্যাস্পদ হইয়াছিলেন। (১৪)। প্রথিত আছে, স্বয়ং

শ্রীকৃষ্ণ কৃতিরহণজ্ঞলে গোপালবালকের রূপ ধারণ করিয়া ইহাদিগের দৃষ্টিপথে আবিভূত হইয়াছিলেন। (১৬)। এই অভূত নামাবিধি থে সকল গ্রন্থ রচনা কৰিয়াছিলেন, তদ্বারা কনিষ্ঠ শ্রীকৃষ্ণস্বামীর হংসদৃত, উক্তবসন্দেশ, ছন্দোহষ্টাদশ, এই তিনি কাব্য গ্রন্থ প্রসিদ্ধ। উৎকলিকাবলী, গোবিন্দবিক্রিদাবলী, প্রেমেন্দুসাগর অভূতি স্তোত্র গ্রন্থ। বিদ্যুমাধ্য ও ললিতমাধ্য এই দুই নাটক গ্রন্থ। দানকেলি অভূতি ভাণিক। মধুরামাহাত্মা, পঢ়াবলী, নাটকচন্দ্ৰিকা, সংক্ষিপ্ত ভাগবতামৃত, ভক্তিরসামৃতসিঙ্গ অভূতি সংগ্রহ গ্রন্থ। (১৭—২০)।

জ্যেষ্ঠ সনাতনস্বামিকৃত বহুতর গ্রন্থ আছে। তদ্বারা শ্রেষ্ঠ ভাগবতামৃত ও হরিভক্তিবিলাস এবং দিক্ষপূর্ণিনীস্বামী ভাগবতটীক। (২১)। এবং লীলাজ্ঞব-টিপ্পনীও প্রসিদ্ধ বটে। আমি তাহার আজ্ঞা কৃষ্ণ যাহাকে সংক্ষিপ্ত করিলাম, ইহার নাম বৈষ্ণবতোষিতী।

জীবগোস্বামী স্বরূপ বৈষ্ণবতোষিতীর সমাপ্তিকালে এইরূপ পরিচয় দিয়াছেন।



উচ্চল নীলমণি।—সংস্কৃত অলঙ্কার শ্রেষ্ঠ। রচয়িতা শ্রীকৃপগোষ্ঠামী। গঠ ও পঞ্চে সঙ্কলিত। বিষয়—শ্রীকৃষ্ণলীলা বর্ণনাছলে সাহেবগাঁও শুঙ্গায় রস নির্ণয়, ভক্তি প্রভৃতি স্থায়ী ভাব নির্ণয়, কৃষ্ণপ্রেমবিবৃতি অভিতি নানাবিধ আলঙ্কারিক বঙ্গনির্ণয়। পঞ্চদশ প্রকরণে শ্রেষ্ঠ সম্পূর্ণ। প্রোক্ত সংখ্যা অনুন ৬১০০। টীকার নাম “লোচনরোচনী।” আরম্ভ বাক্য—

—নামাঙ্গুষ্ঠরসজ্জঃ শীলেন্দোপরন্ত সদামলম্বঃ।

নিজরূপোৎসবদামী সনাতনাভা প্রভুর্জয়তি ॥

শুণ্যরসেৰ পুরা যঃ সংকেপেণোমিতো রহস্যক্ষাৎ।

পৃথগেৰ উত্তিৰসৱাট স বিস্তুরোচোচ্ছতে মধুৱঃ ॥

ইত্যাদি।

সমাপ্তি বাক্য—

—অয়মুচ্ছল-নীলমণির্গহন-মহাযোধ-সামগ্র-প্রভবঃ।

অয়মু তব মকু-কুণ্ডল-পরিসবাসবৈ চিত্তীঃ দেবঃ।

ইতি সমাপ্তোহরমুচ্ছলনীলমণিৰ্মাস এছঃ।

হংসদূত।—খণ্ড কাব্য। শ্রেষ্ঠকার কৃপগোষ্ঠামী। শিখয়িনী ছলে রচিত। প্রোক্তসংখ্যা ১০১। বিষয়—শ্রীকৃষ্ণবিবরহে গোপীগণের অবস্থা বর্ণন, রাধিকার অবস্থা, তদনন্তর এক হংস সন্দর্শন করিয়া গোপীগণ তাহাকে দৌত্যকার্যে নিযুক্ত করেন।

আরম্ভ প্রোক্ত—“হৃকৃৎ বিভ্রাণো দলিত-হরিতাল-ছাতিহৃঃ ইত্যাদি।  
সমাপ্তি বাক্য—কদ। ইত্যাদি।

উক্ত ব সন্দেশ।—খণ্ড কাব্য। রচয়িতা কৃপগোষ্ঠামী। মন্দাজ্ঞানাত্মকে প্রেরিত। প্রোক্তসংখ্যা ১৩১। বিষয়—রাধিকাবিবরহে শ্রীকৃষ্ণের মনোবৃত্তি বর্ণন, তদনন্তর উক্ত ব ধাৰা বৃন্দাবনে গোপ গোপী বিশেষতঃ রাধিকার নিকট বাঞ্ছা প্রয়োগ বর্ণন। আরম্ভ—“সাজ্জীভূতৈর্নবিট্পিনাং” ইত্যাদি। সমাপ্তি-বাক্য—“শ্রীদামাদৈঃ শিশুমহচরৈঃ” ইত্যাদি।

বৃন্দাদেব্যক্তক।—অচূর্ণ ছলে রচিত। শ্রেষ্ঠক শ্রীকৃপ গোষ্ঠামী। বিষয়—বৃন্দাশুণ্গকীর্তন। প্রোক্তসংখ্যা ৮। আরম্ভ বাক্য—

বৃক্ষাবলাধিদেবী হং সচিদানন্দজপণী।

সত্ত্বেষ্টব্যসংযুক্তঃ বৃক্ষাদেবীঃ নমাম্যহ্ম।

**সমাপ্তি বাক্য—**

যঃ পঠেৎ আভক্ষায় বৃক্ষাদেবাষ্টকং শুভ্যঃ।

রাধাশোবিক্ষণাজে প্রেমতত্ত্বং লভেক্ষ্যঃ॥

শ্রীরূপচিন্তামণি।—শার্দুলবিক্রীড়িত ছন্দে বিচিত। শ্রীরূপ গোস্বামী কর্তৃক বিচিত। বিষয়—শ্রীভগবদ্গুপ্ত বর্ণন। শ্লোকসংখ্যা ৩২।  
**প্রারম্ভ বাক্য—**

“চন্দ্রার্জিং কলণং ত্রিকোণ-ধূরী খং গোস্বামং প্রোটিকাং” ইত্যাদি।

**সমাপ্তি বাক্য—**

ইতি শ্রীরূপগোস্বামীনা বিচিতঃ শ্রীরূপচিন্তামণিঃ পূর্ণঃ।

মথুরামাহাত্য।—সংগ্রহ গ্রন্থ। শ্রীরূপ গোস্বামী ইহার সংগ্রহকর্তা।  
বিষয়—মথুরা তৌরের মাহাত্ম্যবর্ণন ও স্তুত। শ্লোকসংখ্যা অন্ত্যন ১৫০০।  
**প্রারম্ভ বাক্য—**

—হরিপি ভজয়নেভ্যঃ প্রায়ো মৃক্ষিং দনাতি ন তু ভৃত্যিক্ষিৎ।

বিহিত-তছুরতি-সজ্ঞাঃ মথুরে ধন্ত্যাঃ নমামি ত্বাম।

**সমাপ্তি বাক্য—**

ইতি মথুরা-মাহাত্ম্য-সংগ্রহঃ।

ললিতমাধব নাটক।—গ্রন্থকার শ্রীমদ্গুপ্ত গোস্বামী। ১০ দশ অংশে  
বিভক্ত। অংশের নাম অঙ্ক। অবলম্বিত বিষয় শ্রীরাধাকৃষ্ণলামাহাত্য  
বর্ণন। সংখ্যা গণ্ডে পদ্যে অন্ত্যন ৩০০ তিন সহস্র শ্লোক। প্রারম্ভ বাক্য  
নামী—

হৃরিপুরমৃশ্ম। সরোজকোকাম্ মুখকমলামিষ খেদয়ন্তুগঃ।

চিরমখিলহস্তচকোরনাম্বী দিশতু মুকুলযশঃশৰ্ণী মুদঃ যঃ।

ইত্যাদি।

**সমাপ্তি বাক্য—**

যা তে শীলা + + + পরিমলোকৃগারিবস্তাপরীতা,

ধন্ত্যা ক্ষেপণী বিলসতি বৃত্তা মাধুরীমাধুরীভিঃ।

তত্ত্বান্তিক্ষেত্রপুরীভাবমুক্তযাতিঃ,

সংবীতব্যঃ কলয় বদনোমাসিবেগুর্বিহারঃ

## ଶ୍ରୀତିହାସିକ ରହଣ ।—ପ୍ରଥମ ଭାଗ ।

କୁକ । ପ୍ରିୟେ । ତଥାନ୍ତ—ତଦେହି ସ୍ଵମୁଖବାଭାର୍ଥନ-ମବକ୍ଷୟଃ

କରବାବେତି ସର୍ବେ କରୁତୋ (୧) ନିକ୍ଷ୍ଵାଃ ସର୍ବେ ।

ଥଣେର ନାମ ବିଭାଗ । ପୂର୍ବ ମନୋରଥୋ ନାମ ଦଶମୋହକ: ପୂର୍ଣ୍ଣ: ।

**ଭକ୍ତିରସାମୃତସିନ୍ଧୁ ।—ସଂଗ୍ରହ ଗ୍ରହ । ଗ୍ରହକାର । ଶ୍ରୀରାଗ ଗୋଦ୍ଧାମୀ ।**  
ଚାରି ଥଣେ ବିଭକ୍ତ । ପ୍ରଥମ, ପୂର୍ବ ବିଭାଗ । ଦ୍ଵିତୀୟ, ଦକ୍ଷିଣ ବିଭାଗ । ତୃତୀୟ,  
ପଞ୍ଚମ ବିଭାଗ । ଚତୁର୍ଥ, ଉତ୍ତର ବିଭାଗ ।

ପୂର୍ବ ବିଭାଗରେ ଚାରି ଭାଗେ ବିଭକ୍ତ । ବିଭାଗେର ନାମ ଲହରୀ । ଅଧିମ,  
ସାମାଜିକ ଭକ୍ତିଲହରୀ । ଦ୍ଵିତୀୟ, ସାଧନଲହରୀ । ତୃତୀୟ, ଭାବଲହରୀ । ଚତୁର୍ଥ, ପ୍ରେ-  
ନିକ୍ରମଲହରୀ ।

ଦକ୍ଷିଣ ବିଭାଗେ ପାଁଚ ଲହରୀ । ବିଭାବ, ଅହୁଭାବ, ସାହିକ ଭାବ, ସ୍ୟାଭିଚାରୀ  
ଭାବ, ଓ ହାରୀ ଭାବାଖ୍ୟ ଲହରୀ ।

ପଞ୍ଚମ ବିଭାଗେ ପାଁଚ ଲହରୀ ।—ଶାଙ୍କାଖ୍ୟ, ଦାଙ୍ଗାଖ୍ୟ, ବାଂସଲାଖ୍ୟ, ମାଧୁରାଖ୍ୟ,  
ମଧ୍ୟାଖ୍ୟ ଲହରୀ ।

ଉତ୍ତର ବିଭାଗେ ନୟ ଲହରୀ । ଗୌଣ ରସାଖ୍ୟ, ମୁଖ୍ୟରସାଖ୍ୟ, ମୈତ୍ରୀରସାଖ୍ୟ;  
ବୈର, ସଂଘୋଗ, ଭାବ, ଇମାଭାସାଖ୍ୟ ଲହରୀ; ରସ, ହାଙ୍ଗାଖ୍ୟ ଲହରୀ ।

ପୂର୍ବ ବିଭାଗେ ବିଷୟ—ଭକ୍ତି, ସାଧନ, ଭାବ ଓ ପ୍ରେମ ପ୍ରଭୃତି ନିର୍ଣ୍ଣୟ ।

ଦକ୍ଷିଣ ବିଭାଗ—ବିଭାବ, ଅହୁଭାବ, ସାହିକଭାବ, ସ୍ୟାଭିଚାରୀ ଭାବ, ଓ ହାରୀ  
ଭାବ ପ୍ରଭୃତିର ନିର୍ଣ୍ଣୟ ।

ପଞ୍ଚମ ବିଭାଗ—ଶାଙ୍କ ଦାଙ୍ଗାଦି ଭାବ ନିର୍ଣ୍ଣୟ ଓ ତାହାର ଉପରୋଗ ।

ଉତ୍ତର ବିଭାଗ—ଗୌଣ ରସ ଓ ମୁଖ୍ୟ ବସ ବିଚାର, ମୈତ୍ରୀ, ବୈର, ସଂଘୋଗ  
ପ୍ରଭୃତି ଭାବ ଓ ରସ, ରସାଭାସାଦି ନିର୍ଣ୍ଣୟ, ଆମୁଷଙ୍ଗିକ ଅଙ୍ଗାଙ୍ଗ ରସ ଭାବାଦିର  
ବିଚାର ।

ଗ୍ରହମଂଧା ସମୁଦ୍ରରେ ୬୨୬୯ । ତତ୍ତ୍ଵଧୋ ଟୀକା ୩୬୪୪, ମୂଲ ୩-୨୫ । ଟୀକାର  
ନାମ ଦୁର୍ଗମ ସଙ୍ଗମନୀ । ୧୪୬୦ ଶକେ ଏହି ଗ୍ରହ ରଚିତ । ପ୍ରାରମ୍ଭ ବାକ୍ୟ—

ଅଧିଲରମ୍ଭାମୃତମୃତିଃ ପ୍ରହମର-କ୍ରତିକଳ-ତାରକପୋଣିଃ ।

କଲିତଶ୍ଵାମୀ ଲଲିତୋ ରାଧାପ୍ରେୟାନ୍ ବିଦୁର୍ଜୟତି ।

**ସମୀପି ବାକ୍ୟ—**

ଇତି ଶ୍ରୀଭକ୍ତିରସାମୃତସିନ୍ଧୁ ଉତ୍ତରଭାଗେ ଗୌଣଭକ୍ତିନିକ୍ରମରେ

ରସାଭାସଲହରୀ ନବରୀ । ସମାପ୍ନୋହଃ ଚତୁର୍ଥୀ ବିଭାଗः ।

রামাক্ষণ্যগণিতে শোকে গোকর্নধিষ্ঠিতেনারঃ ।

ভক্তিরসামৃতসিঙ্গুরিটিক্তিঃ কৃত্তৰপেণ ।

ইতি আত্মভক্তিরসামৃতসিঙ্গঃ সমাপ্তঃ ॥

টাকাকার জীব গোদ্বাৰী ।

আনন্দনন্দনাস্টকং ।—আমৃতপগোদ্বাৰিবিৱচিত ।      আকৃষ্ণন্তোত্ত ।

আৱস্ত শ্লোক—

হচাক বজ্ঞুমণলং শ্রতিক বজ্ঞুমণলং ।

হচচিতামচননং নমামি নমনননং ॥ ১ ॥

চাটুপুস্পাঙ্গলি ।—৩. পগোদ্বাৰিমিহৃত । আৱাধন্তোত্তঃ । ২৩ শ্লোকে  
সম্পূৰ্ণ । আৱস্ত শ্লোক ।—

নবগোৱোচনাগোৱীঃ অববেল্পীববাদৰাঃ ।

মধিষ্ঠবকবিদ্যোতীঃ বেণীবালাকনাফণাঃ ।

আমুকুন্দমুক্তাবলিস্তুবঃ ।—আৱপগোদ্বাৰিবিৱচিত । আকৃষ্ণন্তোত্ত ।  
৩১ শ্লোকে সম্পূৰ্ণ । আৱস্ত শ্লোক থথ—

নবজলধৰৰ্বণ চম্পকোঙ্গাসিৰণঃ

বিক্ষিতললিবাস্তং বিশ্বুবগ্নদহাস্তং ।

কনকৰচিহ্নুলং চাকবহীবচূলং

কমপি নিখিলসারং নৌমি গোপীকূমাবদ্ম ॥

স্তবাবলীৰ শ্লোকসমূহ মালিনী, চিত্ত, জ্লধৰমালা, রঞ্জিনী, তুণক,  
পঞ্চাটকা, ভুজঙ্গপ্রবাত, অগ্নিশী, অলোক্তগতি, শালিনী, দ্বিৰিতগতি, শার্দুল-  
বিক্রীড়িত ছন্দে রঁচিত ।

বিদ্মহমাধব নাটক ।—আৱপগোদ্বাৰিবিৱচিত । আৱাধকুক্তেৰ লীলা-  
বৰ্ণন গ্ৰহ । দশ অকে সম্পূৰ্ণ ।

গীতাবলী ।—আনন্দনগোদ্বাৰিমিহৃত । নদোৎসব, দোল, রাস প্ৰভৃতি  
সংগীতে বৰ্ণিত ।

আহরিতভক্তিৰসামৃতসিঙ্গুৱ বিন্দু ।—অৰ্ধাৎ আহরিতভক্তিৰসামৃতসিঙ্গুৱ  
চুম্বকৱসাভাসলহৰী নামক গ্ৰহ ।—আৱপগোদ্বাৰিমিহৃত । এখানি ভক্তিৰসা-  
মৃতসিঙ্গু হইতে সংক্ষেপে সংকলিত ।

পদ্ম্যাবলী ।—আৱপগোদ্বাৰিমিহৃত । আকৃষ্ণলীলা-বিষয়ক সংগ্ৰহ গ্ৰহ ।  
৩৮০ শ্লোকে সম্পূৰ্ণ । আৱস্ত শ্লোক থথ—

ପଦ୍ୟାବଲୀ ବିରଚିତା ରସିକେରୁ କୁଳ-ମୂର୍ଖବଜ୍ଞରଗମା ଅମଦୋକ୍ଷିସିଙ୍କୁ ।  
ଅତ୍ୟଃ ସରତ୍ତମଦାଃ ଦମନୀକ୍ରମେ ସଂଗ୍ରହତେ ଝତିକଦୟକବୋତୁକାର ॥ (୧) ॥

### ସମାପ୍ତି ବାକ୍ୟ—

ଜରଦେବବିରମଙ୍ଗଲମୁଖୈଃ କୃତା ସେହତ ସମ୍ପତ୍ତି ସମ୍ପର୍କଃ । ତେବେଂ ପଦ୍ୟାବଲୀ ବିଲାସମାହତାନୀତ-  
ମାଧ୍ୟତ୍ । ଇତି ଶ୍ରୀମଦ୍ଭଗବାତୀମିନା ମଂଗୁହୀତା ପଦ୍ୟାବଲୀ ସମାପ୍ତା ।

**ନାଟକଚନ୍ଦ୍ରିକ ।—ଶ୍ରୀରାମଗୋଵାମିକୃତ ।** ନାଟକାନ୍ଦ୍ରିର ଲକ୍ଷଣ ତଥା ନାୟି-  
କାନ୍ଦିଭେଦ-କଥମ । ଭରତମୁଣ୍ଡ-ପ୍ରଣୀତ ନାଟ୍ୟ ଶାନ୍ତ ଏବଂ ସାହିତ୍ୟଦର୍ପଣ ଅଭ୍ୟତି  
ଅସିନ୍ଧ ଅଳକାର ଗ୍ରହ ହଇତେ ସଂକଳିତ । ସଥା—

ଦୀକ୍ଷା ଭରତମୁଣ୍ଡାନ୍ତଃ ରମ୍ପୁର୍ବର୍ମଧାରକରଙ୍କ ରମଣୀୟ ।

ଲକ୍ଷଣମତିଃ-କ୍ଷେପାଦ୍ଵିଲିଖ୍ୟତ ନାଟକଶେଷଃ ॥

ନାରୀବସନ୍ତଭାସତମୁନେର୍ମତବିରୋଧଚ ।

ସାହିତ୍ୟଦର୍ପଣୀୟା ନ ଗୁହୀତା ଅକ୍ରିଯା ଆରାଃ ॥

**ଗୋବିନ୍ଦବିରମାବଲୀ ।—ଶ୍ରୀରାମକୃତ ।** ଶ୍ରେ ଗ୍ରହ ।

ଇମଃ ମତ୍ତଲକ୍ଷାନ୍ତା ଗୋବିନ୍ଦବିରମାବଲୀ ।

ସତ୍ୟଃ ପଠନମାତ୍ରେ ଶ୍ରୀଗୋବିନ୍ଦଃ ପ୍ରସୌଦତି ।

### ଶେଷ ପ୍ରୋକ—

ଯଃ ସ୍ତୋତି ବିରମାବଲ୍ୟା ମଧ୍ୟାମଣ୍ଡଳେ ହରିଃ ।

ଅନର୍ତ୍ତା ରମ୍ଯରା ତମେ ତୃତୀୟମେ ଅତୁଷ୍ଟାତି ।

**ଗୋପାଳଚଂପ୍ର ।—ଶ୍ରୀବରାଜ-କୃତ ।** ଗୋପାଳ-ଲୀଳା-ବର୍ଣନ-ଗ୍ରହ । ଆରଣ୍ୟ  
ବାକ୍ୟ—

ଅନ୍ତେଽତ୍ୟ ରମ୍ଭତ୍ୟନକରକା ଭୂଷାବଲୀମେକତଃ ପକ୍ଷେଦୋଃ ଶରମଞ୍ଜତୋହର୍ଷଶିନଃ ଶୁଦ୍ଧ ନରଃ ପନ୍ନବଃ ।

ଇତାଦି—

### ପରିସମାପ୍ତି ବାକ୍ୟ—

ମଧ୍ୟତ ମନେ ମନୀୟଃ ତମୁଜଥନଭାରତୀରସବିଲାସଃ ।

କିମୁ ହତମୁ ନୀରବିହାରୀ ନହି ନହି ଚଂପୁବିହାରୋହିରଃ ।

( ୨ ) ସ୍ତ୍ରୀ ସମ୍ପର୍କ ।—ଏହି ଗ୍ରହ ଶ୍ରୀମତ୍ତାଗବତେର ଟୀକାହାନୀୟ । ଛାପି  
ଯହା ଶ୍ରୀରାମକୃତ ପରମାତ୍ମାର ନାମ ସମ୍ପର୍କ । ସଥା—( ୧୨ )  
ତର୍ବର୍ଷସମ୍ପର୍କ । ( ୨୩ ) ଭଗବତସମ୍ପର୍କ । ( ୩୨ ) ପରମାତ୍ମସମ୍ପର୍କ । ( ୪୭ ) କୃଷ୍ଣ-  
ସମ୍ପର୍କ । ( ୫୬ ) ଭକ୍ତିସମ୍ପର୍କ । ( ୬୭ ) ଶ୍ରୀତିସମ୍ପର୍କ । ଗ୍ରହକାର ଶ୍ରୀବ ଶୋଭାମୀ ।  
ବିଷୟ— \*

( ১ম ) তত্ত্বসমষ্টি—প্রমাণ সমূহামের মধ্যে ভাগবতের প্রাধান্ত,—ভাগ-বতের সংজ্ঞেপ ভাঁৎপর্য, সামাজিকারে তত্ত্বনির্ণয়, শৃঙ্খ স্থিতি প্রেরণের বিবরণ।

( ২ম ) তত্ত্ববৎসমষ্টি—ব্রহ্মতত্ত্ব, পরমাত্মাতত্ত্ব, ব্রহ্মাদি দেবের আবির্ভাব ও তিরোভাব ঘোষণা, বৈকৃষ্ণাদি স্থান নির্ণয়, বিশুদ্ধ সৃষ্টি নিরূপণ, ব্রহ্ম-স্বরূপের সশক্তিকতা, বিশুদ্ধ শক্তির আশ্রয়তা, শক্তির অচিন্ত্যতা, তাদৃশ শক্তির স্বাভাবিকতা, শক্তির নানাত্ব, শক্তির আনন্দরসাদি নিরূপণ, মায়া শক্তি, স্বরূপ শক্তি, গুণস্বরূপতা, হৃগহস্তাতিরিক্ততা, প্রত্যক্ষ স্বরূপতা, স্বপ্নকাশস্বরূপতা, অগ্রকর্মাদির অপ্রাকৃততত্ত্ব, শ্রীবিশ্বারের পূর্ণস্বরূপতা, বৈকৃষ্ণ-পরিচয় ও পার্যবেশ প্রভৃতি বর্ণনা, শ্রীপাদবিভূতি, অমুভাবামুসারে খনিদিগের ব্রহ্মে আনন্দোৎকর্ষ, ভগবানের অক্ষণ বর্ণন, শ্রীকৃষ্ণ বেদ ও ভক্তিপ্রাপ্য প্রভৃতি।

( ৩ম ) পরমাত্মসমষ্টি—পরমাত্মা ও তৎস্বরূপ ভেদ, শুণ্যবত্তারের তারতম্য ; জীব, মায়া, জগৎ ও তৎপরিণামিত্ব, বিবর্ত সমাধান, পরমাত্মা হইতে জগতের অভেদ এবং জগৎ হইতে পরমাত্মা ভিন্ন, জগতের সত্যতা, স্বামীর অভিপ্রায় প্রকাশ, নিশ্চে জৈবকে কর্তৃত্বাদির সমষ্টি, লীলাবতারের প্রয়োজন, ভগবানের প্রতি শান্ততাংপর্য কথন প্রভৃতি।

( ৪র্থ ) শ্রীকৃষ্ণসমষ্টি—শ্রীকৃষ্ণের স্বরঃ ভগবতা, অংশবোধক বাক্যের সমষ্টি, তাহার পূর্ণতা, ভগবানের প্রতি স্বামীত্বে ভজনা, অবতারপ্রসঙ্গ, শ্রীকৃষ্ণে শান্তিমাত্রের ভাঁৎপর্য, অভ্যাস, প্রতিনিধি বাক্য, গতি শান্তের তত্ত্বান্তরে অপবাদ, নাম-মহিমা, গীতাদি শান্তের গতি, শ্রীকৃষ্ণে শান্তসমষ্টি, অংশপ্রবেশ শুক্তি, শ্রীকৃষ্ণস্বরূপের নিত্যতা, বিভূতাদি সবেই নিত্যতা, গোলোক নিরূপণ, বৃন্দাবনাদির নিত্যতা, গোলোক বৃন্দাবনের অভেদ, এতৎক্ষে প্রমাণ বাক্য প্রদর্শন, বাদবগৎ ও গোপীগণ-গণ তাহার নিত্য পরিবার, প্রকট অপ্রকট লীলাব্যবস্থা, বিভূতস্বরূপেই তাহার নিত্য, ছই প্রকার লীলার সমষ্টি, গোকুলমণ্ডলে তাহার প্রকাশাতিশয়, কৃষ্ণমহিমীগণের স্বরূপশক্তিত্ব, মহিমী অপেক্ষা গোপীগণের প্রেষ্ঠতা, গোপীগণের মাম, গোপীগণের মধ্যে রাধিকার প্রেষ্ঠতা প্রভৃতি।

( ৫ম ) ভক্তিসমষ্টি—ভগবান্ ভক্তিমাত্রের গম্য বা বোধ, নানাবিধি

ଆମାଙ୍କ ଦ୍ୱାରା କୁଳତ୍ୱନିଶ୍ଚର, ଅସ୍ତର ବ୍ୟାତିରେକ ଅଦର୍ଶ ଦ୍ୱାରା ତତ୍ତ୍ଵ ଅଦର୍ଶ, କୁଳବହିରୁଧେର ନିଲା, କୁଳେ ଅନର୍ପିତ କରେଇ ଅନାଦର, ବୋଗେର ଅନାଦର, ଜ୍ଞାନମାର୍ଗ, ଭକ୍ତିର ନିତ୍ୟତା, ଭକ୍ତିର ଦଶବିଧ ଲକ୍ଷণ, ତୀହାର ସର୍ବକଳାତୃତ୍ୱ, ଭକ୍ତ୍ୟାଭାସେର ଅପରାଧିତା, ଉତ୍ସିଥିତ ଫଳେର ଅପ୍ରାପ୍ତି ବିସ୍ତରେ ସମାଧାନ, ଭଗବାନେର ନିଶ୍ଚର୍ଣ୍ଣ, ସ୍ଵାପକାଶର, ପରମାନନ୍ଦ କଥନ, ନିକାମ ଭକ୍ତିର ଅଶ୍ଵଂସା, ଅଧିକାରୀ ଭେଦେ ବ୍ୟବସ୍ଥା ପ୍ରତ୍ୱେ, ସଂସକ୍ରମ ତଗବ୍ୟାପ୍ରାପ୍ତିର ନିଦାନ, ମହବେର ଲକ୍ଷণ ଓ ତ୍ୱରତ୍ତେଦ, ସେ ବିଶେଷ ଲକ୍ଷণ, ଶୁର୍ବାତ୍ସାହିବିବେକ, ଭକ୍ତିତେମେ ଜ୍ଞାନତ୍ତେଦ, ଅହଂଗ୍ରହ ଉପାସନା, ଭକ୍ତିର ବିଶେଷ ଲକ୍ଷণ, ଶୁର୍କମେବା, ମହାଭାଗବତପ୍ରସନ୍ନ, ତ୍ୱରିଚର୍ଯ୍ୟ, ସାମାଜିକ ବୈଷ୍ଣବସେବା, ଶ୍ରବଣାଦି ଜ୍ଞାନଜ୍ଞ ବିଚାର, ଅପରାଧ ଓ ଅମୁରାଗ ବିଚାର, ଭଜନାବିଶେଷ, ସିଦ୍ଧିକ୍ରମ ଇତ୍ୟାଦି ।

( ୬୭ ) ଶ୍ରୀତିସନ୍ଦର୍ଭ—ତଗବ୍ୟାପ୍ରାତିତିର ପୁରୁଷାର୍ଥତା, ତତ୍ତ୍ଵସାକ୍ଷାତ୍କାରେର ପରମ ପୁରୁଷାର୍ଥତା, ତତ୍ତ୍ଵାର ମୁକ୍ତି, ସବିଶେଷ ଓ ନିରିଶେଷ ଭେଦ, ଜୀବଶୂନ୍ୟ ବ୍ୟକ୍ତିର ଉତ୍କ୍ରାନ୍ତ୍ୟାଦି, ବ୍ରକ୍ଷସାକ୍ଷାତ୍କାର ବର୍ଣନ, ମୁକ୍ତି ଅପେକ୍ଷା ଶ୍ରୀତିତିର ଶ୍ରେଷ୍ଠତା, ସଦ୍ୟୋମୁକ୍ତି ଓ କ୍ରମମୁକ୍ତି, ବ୍ରକ୍ଷସାକ୍ଷାତ୍କାରେର ଲକ୍ଷণ, ଜୀବଶୂନ୍ୟର ଲକ୍ଷণ, ତଗବ୍ୟାପ୍ରାତିତିର ନାମାନ୍ତର ମୁକ୍ତି, ଅନ୍ତର୍ବାହ୍ୟ ଭେଦେ ସାକ୍ଷାତ୍କାରେର ଦୈଵିଧ୍ୟ, ଉତ୍କ୍ରାନ୍ତି ଓ ମୁକ୍ତି, ସାଲୋକ୍ୟାଦି ମୁକ୍ତିତ୍ତେଦ, ସାମୀପ୍ୟ ମୁକ୍ତିର ଆଧିକ୍ୟ, ଭକ୍ତିର ମୁକ୍ତିସାଧନତା, ଭକ୍ତିହ ଉପଦେଶ, ଉପଗତି, ସମାଧାନ, ତଗବ୍ୟାପ୍ରାତିତିର ସ୍ଵରୂପ ଲକ୍ଷণ ଓ ତଟଶ ଲକ୍ଷণ, ଆବିର୍ଭାବ ବିଶେଷ, ଶ୍ରୀତିଲକ୍ଷণ, ବାକ୍ୟର ନିକର୍ଷ, ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣାବିର୍ଭାବ ଓ ତୀହାର ପୂର୍ଣ୍ଣ, ରତି ପ୍ରଭୃତିର ଲକ୍ଷণ ଭେଦ, ଅଭିମାନ ଭେଦେ ଶ୍ରୀତି ଓ ଭକ୍ତି ପ୍ରତ୍ୱେ, ବ୍ରଜବାସିଗଣେର ଶୁଦ୍ଧ ପ୍ରେସତା, ଜ୍ଞାନ-ଭକ୍ତିର ବ୍ୟବସ୍ଥା, ଭକ୍ତିର ତାରତମ୍ୟ, ଉତ୍ସକ୍ରତାରତମ୍ୟ, ଶ୍ରୀର୍ଘ୍ୟମାଧ୍ୟୟାଦିର ଅନୁଭବତାରତମ୍ୟ, ଗୋକୁଳବାସିଗଣେର ଶ୍ରେଷ୍ଠ, ତମ୍ଭୟେ ସଥି-ଗଣେର ଶ୍ରେଷ୍ଠତା, ତମ୍ଭୟେ ଗୋପାତନାରା ଶ୍ରେଷ୍ଠ, ତମ୍ଭୟେ ରାଧିକା ଶ୍ରେଷ୍ଠ, ତଗବ୍ୟାପ୍ରାତିତିର ରମ୍ଭ ହାପନ, ଅବଲମ୍ବନ ବିଭାବ, ସନ୍ଦେହ ବିରାସ, ଉଦ୍ଦୀପନ ବିଭାବ, ଶୁଣ କଥନ, ଦୀର୍ଘବିଶ୍ଵରୁଦ୍ଧକଥନ, ପ୍ରେମ, ଦୀର୍ଘଦାତାଦି-ପ୍ରତ୍ୱେ, ଶ୍ରୀର୍ଘ୍ୟମାଧ୍ୟୟାଦି, ଧର୍ମଜ୍ଞାନ ସୌଲାଙ୍ଗ ସମାଧାନ, ଉଦ୍‌ଦୀପନ ଦ୍ରୁଷ୍ୟ ଓ କାଳାଦି, ପ୍ରକାଶ-ଲୀଳାର ଆଧିକ୍ୟ, ଅନୁଭାବ ଓ ସକାରିଭାବ ବିଚାର, ରମେର ପାଞ୍ଚବିଧ୍ୟ, ଗୋଟ ରମେର ସଂକଷ୍ଟ, ରମାଭାସ, ମୁଖ୍ୟରମ, ଶାସ୍ତ୍ରାଧ୍ୟ ଭକ୍ତିରମ, ଦାତ୍ତ ଭକ୍ତିରମ,

প্রশংস ভজ্জিত, বাংসলা, মৈজী, বল্লভ ভেদ, মন মানাদি, উদ্ধীপন, বিভাব, অমুভাব, সঞ্চারিভাব, ব্যক্তিভাব, হাস্তিভাব, সজ্জোগাঞ্চক ও মোদাঞ্চক ভাব বিচার, ভাষভেদ, বিশ্লেষাদি বিভাগ, পূর্বারাগাধ্য বিপ্রস্তু, সংতোগ, হ্যাস্তিভাব, প্রেমচৈত্র্যাধ্যসংতোগ, অবাসাধ্যসংতোগ, সজ্জোগভেদ, মানাধ্যসংভোগাদি।

এহ সংখ্য।

১ম সন্দর্ভে—৪৭৫, ২য় সন্দর্ভে—২৭৪০, ৩য় সন্দর্ভে—১৭৬৮, ৪র্ধ  
সন্দর্ভে—৪৬২৬, ৫ম সন্দর্ভে—৩১৭৫, ৬ষ্ঠ সন্দর্ভে—৪০০০ প্রোক।

বাক্য সংখ্য।

১ম ২৫, ২য় ১২২, ৩য় ১০৯, ৪র্ধ ১৯৯, ৫ম ৬৪০, ৬ষ্ঠ ৪২৯।

### গোপাল ভট্ট।

গোপাল ভট্ট ভট্টমারি নামক গ্রামে জন্মগ্রহণ করেন। ইহার পিতার নাম বক্ষট ভট্ট। শ্রীচৈতান্তদেব চাতুর্শাস্ত করিয়া চারিমাস গোপাল ভট্টের আবাসে অবস্থিতি করেন এবং সেই সময় তাহার সহিত অভীব সৌহৃদ্য হওয়াতে তাহাকে কৃষ্ণমন্ত্রে দীক্ষিত করিয়াছিলেন। সতত শ্রীচৈতান্ত-দেবের মুখকম্বলনিঃস্ত উপদেশমালা শ্রবণে তাহার হস্তরকম্বলে বৈরাগ্য-বীজ সংযোগিত হইল, এবং অচিরকাল মধ্যে সংসারের ঘার্যা পরিত্যাগ করতঃ শ্রীবন্দীবনে যাত্রা করিলেন; পথিমধ্যে কাশীনিবাসী প্রবোধানন্দ সরস্বতী দণ্ডীর আবাসে কিছুকাল থাকিয়া তাহার নিকট শিষ্য হইয়া যতিবেশ পরিগ্রহ করতঃ বৃন্দাবনে উপস্থিত হইলেন।

গোপাল ভট্ট, কৃপ, সনাতন এবং শ্রীজীব কর্তৃক বৃন্দাবন-মাহাঞ্চল বিজ্ঞারিত হয়। সনাতন গোবিন্দ দেবের, শ্রীজীব রাধাদামোদরের এবং গোপাল ভট্ট রাধারমণের মন্দির প্রতিষ্ঠা করেন। গোপাল ভট্ট, ভজনাসকে পূজারি নিযুক্ত করিয়াছিলেন, তাহার দৌহিত্র সন্তানেরা অস্তান্তি রাধারমণ বিগ্রহের সেবায় নিযোজিত আছেন।

গোপাল ভট্ট রঘুনাথ দাস, কৃপ ও সনাতন গোবামীর প্রতিবর্দ্ধনার্থ

## কবিকর্ণপুর।

কর্ণপুর ১৫২৪ খঃ অঃ মদীয়া জিলার অসংগাতী কাঞ্চনপুরী নামক গ্রামে জয়গ্রহণ করেন। ইনি বৈশ্টকুলোড়ব শিবানন্দ মন্দিরের পুত্র। ইছার পূর্ববাম পরমানন্দ দাস, তৎপরে চৈতান্তদেব তাঁহার কাব্য রচনার অসীম চার্তুর্য সমর্পনে কবিকর্ণপুর নাম প্রদান করেন। কবিকর্ণপুরকুত কাব্য ও নাটক সমুদায় ভঙ্গি-রস-প্রধান এবং তাহা বিবিধ শব্দালঙ্কারে ভূষিত। ইনি প্রথমে অলঙ্কারকৌজ্জল, তৎপরে চৈতান্তচরিত নামক কাব্য রচনা করেন, কিন্তু আনন্দ-বৃন্দাবন-চম্পু রচনা করাতেই তাঁহার খ্যাতি বিস্তার হইয়াছিল। ইছার রচনাপ্রধানী অতীত প্রগাঢ় এবং মনোহর। এই গ্রন্থ সম্বন্ধে একটি কবিতা নিম্নে উক্ত করিলাম।

### কবিকর্ণপুর।

বৃন্দাবনে কুঞ্জবনে তমালেব তলে,  
রাধিকা-রমণে ঘেরি গোপিকা সকলে,  
বাজান মধুব বীণা, রবাব মোচন,  
কেহবা সঙ্গীতে মঘা, কেহ করে রং  
পেরে শ্যাম শুণমণি গোকুল-রতন,  
ত্রিভঙ্গ-ভঙ্গিমা কিবা মূর্তি স্মৃতোহন।

শ্বামবামে শ্রীরাধিকা ( ব্রহ্মের রূপসী ) ।

ভৃতলে পতিত যেন পূর্ণিমাৰ শঙ্গী ॥

পাইয়া নৱন দ্বিষ্য হরিৰ কৃপায় ।

মানদেৱ পটে তুমি এই সমুদায় ॥

হেৱিয়া ব্রজেৱ লীলা হইয়া মোহিত,

“আনন্দ শ্রীবৃন্দাবনে” করিলা রচিত।

গদ্য পদ্য ময় তব চম্পু মনোহর ।

শ্রবণে শ্রবণ তৃপ্ত হয় নিরস্তুর ॥

কবিকর্ণপুর কৃষ্ণগণোদ্দেশ দীপিকা ও গৌরগণোদ্দেশ দীপিকা এবং চৈতান্ত-চঙ্গোদ্য নাটক রচনা করেন। শেষোক্ত নাটকখানি প্রবোধ চঙ্গোদ্য নাটকের অনুকরণ এবং ইছার বিষয় কৃপগোদ্যমীর “কুৱচা” হইতে গৃহীত।

## গৌড়ীয় বৈষ্ণবাচার্যসন্দের গ্রন্থাবলীর বিবরণ।

৯৯

কবিকর্ণপূর কর্তৃক কাঞ্চনপল্লীতে কৃষ্ণরাজীর মৃত্তি সংস্থাপিত হয়। এই মৃত্তি দেখিতে অদ্যাপি বহু ব্যক্তি তথার গমন করিয়া থাকেন।

অলঙ্কার কৌস্তুভ।—অলঙ্কার গ্রন্থ। শ্রীকবিকর্ণপূর কর্তৃক বি঱চিত। বিষয়—ধৰ্মস্মৰণ ও কার্যস্মৰণ প্রভৃতি কাব্যগত সাধারণ তত্ত্ববিন্যাস, গুণীভূত ব্যঙ্গাদি নির্ণয়, রসভাবাদি নির্ণয় প্রভৃতি।

চারি পরিচ্ছেদে গ্রন্থ সমাপ্তি। গ্রন্থ সংখ্যা অনুন ২০০০ শ্লোক। টীকার নাম কিরণ, টীকা-কর্তা গ্রন্থকার স্বয়ং।

চৈতন্যচন্দ্রসন্দেশ।—নাটক গ্রন্থ। কবিকর্ণপূর কর্তৃক নির্বিত। বিষয়—আনন্দগুণেব এবং তৎসহচরণগণেব লীলা ও মাহাজ্ঞাদি বর্ণন। ১০ দশ পরিচ্ছেদে গ্রন্থ পূর্ণ। ১ম পরিচ্ছেদে—কল্যাধর্মাভিনয়, ২য় পরিচ্ছেদে—ভক্তি-বৈরাগ্যাভিনয়, ৩য় পরিচ্ছেদে—প্রেমমেতী অভিনয়, ৪র্থ পরিচ্ছেদে—শটিদেবা-ভিনয়, ৫ম পরিচ্ছেদে—ভগবন্নিত্যাদির অভিনয়, ৬ষ্ঠ পরিচ্ছেদে—মুকুলাধর্মাভিনয়, ৭ম পরিচ্ছেদে—সার্বভৌম রাজাদাভিনয়, ৮ম পরিচ্ছেদে—শ্রীকৃষ্ণচৈতন্য সার্ব-ভৌমাধ্যাভিনয়, ৯ম পরিচ্ছেদে—রাজা রাজমহিয়ী ঘটিত অভিনয়। পরিচ্ছেদের নাম অক ও অভিনয়। গ্রন্থ সংখ্যা—অনুন ৩০০০।

### গ্রাহকস্তুতি বাক্য—

নিধিশ্রুত কুমুদ-পদ্ম-শঙ্খ-মুণ্ডোবচিকরো নবভক্তি-চন্দ্ৰকাট্টেৰিষচিতঃ কলিকোক-শোকশঙ্কুৰিময়-তমাংসি হিনস্ত গোবচন্দঃ।

নাম্যস্তে শুত্রধৰ ইত্যাদি।

### সমাপ্তি বাক্য—

আকঞ্চ কবয়স্ত নাম কবয়ো যুদ্ধবিলাসাবলীঃ,

তামেবাভিনয়স্ত নৰ্তকগণঃ শৃণৃস্ত পশ্চাত্ত তাঃ।

সন্তো মৎসরতাঃ তাঙ্গন্ত কুজনঃ সম্মোহবস্তঃ সদা,

সন্ত ক্ষোণিভূজে। ভবচ্ছরণর্মোর্ভতাঃ প্রজাঃ পাত্র চ।

ইতি মহামহোৎসবো নাম দশমোহকঃ।

সমাপ্তিমিদঃ চৈতন্যচন্দ্রসন্দেশ নাটকঃ।

শ্রীগোরগণেদেশ দীপিকা।—খণ্ডকাব্য। কবিকর্ণপূর ইহার প্রণেতা। মন্দাক্রান্তি প্রভৃতি দীর্ঘচ্ছেদে গ্রথিত। বিষয়—শ্রীগোরাজ দেব ও তাহাকে পারিষদবর্গের মহিয়া বর্ণন। গ্রন্থ সংখ্যা ২২৪।

## କବିକର୍ଣ୍ଣପୂର ।

କର୍ଣ୍ଣପୁର ୧୯୨୪ ଖୂଃ ଅଃ ନଦୀଯା ଜିଲ୍ଲାର ଅଞ୍ଚଳପାତୀ କାଖନପଣୀ ନାମକ ଗ୍ରାମେ  
ଜନ୍ମଗ୍ରହଣ କରେନ । ଇନ୍ତି ବୈଷ୍ଣକୁଲୋଡ଼ବ ଶିବାନନ୍ଦ ମେନେର ପୁଅ । ଇହାର ପୁର୍ବରୀମ  
ପରମାନନ୍ଦ ଦାସ, ତୃପରେ ଚିତ୍ତଗ୍ରହଦେବ ତୀହାର କାବ୍ୟ ରଚନାମ ଅସୀମ, ଚାତୁର୍ଯ୍ୟ  
ସମର୍ପନେ କବିକର୍ଣ୍ଣପୂରର ନାମ ପ୍ରଦାନ କରେନ । କବିକର୍ଣ୍ଣପୂରଙ୍କୁ କାବ୍ୟ ଓ ନାଟ୍କ  
ସମ୍ବନ୍ଧରେ ଭକ୍ତି-ରୁସ-ପ୍ରଧାନ ଏବଂ ତାହା ବିବିଧ ଶକ୍ତିଲକ୍ଷାରେ ଭୂଷିତ । ଇନି ପ୍ରଥମେ  
ଅଲକ୍ଷାରକୌଣସି, ତୃପରେ ଚିତ୍ତଗ୍ରହରିତ ନାମକ କାବ୍ୟ ରଚନା କରେନ, କିନ୍ତୁ  
ଆନନ୍ଦ-ବୃନ୍ଦାବନ-ଚମ୍ପୁ ରଚନା କରାତେଇ ତୀହାର ଖ୍ୟାତି ବିଜ୍ଞାର ହଇଯାଇଲ । ଇହାର  
ରଚନାପ୍ରଣାଳୀ ଅତୀଳେ ପ୍ରଗାଢ଼ ଏବଂ ମନୋହର । ଏହି ଶ୍ରୀ ସମ୍ବନ୍ଧେ ଏକଟି କବିତା  
ନିମ୍ନେ ଉଚ୍ଛ୍ଵସ କରିଲାମ ।

### କବିକର୍ଣ୍ଣପୂର ।

ବୃନ୍ଦାବନେ କୁଞ୍ଚବନେ ତମାଲେର ତଳେ,  
ରାଧିକା-ବନଘେ ସେବି ଗୋପିକା ମକଳେ,  
ବାଜାନ ମଧୁବ ବୀଗା, ରବାବ ଯୋଚନ,  
କେହବା ମନୀତେ ମଞ୍ଚା, କେହ କରେ ରଙ୍ଗ,  
ପେଯେ ଶ୍ରାମ ଶୁଣମଣି ଗୋକୁଳ-ରତନ,  
ତ୍ରିଭୁବ-ଭଦ୍ରିମା କିମା ମୂର୍ତ୍ତି ସୁମୋହନ ।  
ଶ୍ରାମବାମେ ଶ୍ରୀରାଧିକା ( ବ୍ରଜୀର ରାମସୀ ) ।  
ଭୂତଳେ ପତିତ ଯେନ ପୂର୍ଣ୍ଣିମାର ଶନୀ ॥  
ପାଇୟା ନୟନ ଦିବ୍ୟ ହରିର କୁପାୟ ।  
ମାନଦେର ପଟେ ତୁମି ଏହି ସମୁଦ୍ରୀ ॥  
ହେରିଯା ବ୍ରଜୀର ଲୀଲା ହଇୟା ମୋହିତ,  
“ଆନନ୍ଦ ଶ୍ରୀବୃନ୍ଦାବନେ” କରିଲା ରଚିତ ।  
ଗନ୍ୟ ପଦ୍ମ ମୟ ତବ ଚମ୍ପୁ ମନୋହର ।  
ଶ୍ରବଣେ ଶ୍ରବଣ ତୃପ୍ତ ହୟ ନିରସ୍ତର ॥ ।

କବିକର୍ଣ୍ଣପୂର କୁଞ୍ଚଗଣୋଦେଶ ଦୀପିକା ଓ ଗୋରଗଣୋଦେଶ ଦୀପିକା ଏବଂ ଚିତ୍ତ-  
ଚଞ୍ଚୋଦୟ ନାଟକ ରଚନା କରେନ । ଶୈଶୋକ ନାଟକଥାନି ପ୍ରବୋଧ ଚଞ୍ଚୋଦୟ ନାଟ-  
କେର ଅଭୂତପ ଏବଂ ଇହାର ବିଷୟ କୁପଗୋଦ୍ବାମୀର “କରଚା” ହିତେ ଗୃହୀତ ।

## গৌড়ীয় বৈক্ষণেচার্যবুদ্ধের গ্রন্থাবলীর বিবরণ।

৯৯

কবিকর্ণপূর কর্তৃক কাঞ্চনপল্লীতে কৃষ্ণরায়জীর মৃত্তি সংস্থাপিত হয়। এই মৃত্তি দেখিতে অদ্যাপি বহু ব্যক্তি তথার গমন করিয়া থাকেন।

অলঙ্কার কৌস্তুভ।—অলঙ্কার গ্রন্থ। শ্রীকবিকর্ণপূর কর্তৃক বিচারিত। বিষয়—ধৰ্মনিষ্ঠকৃপ ও কাৰ্যস্বৰূপ প্ৰভৃতি কাৰ্যগত সাধাৱণ তত্ত্ববিধৰণ, শুণীভৃত ব্যঙ্গাদি নিৰ্ণয়, রসভাবাদি বিৰ্ণয় প্ৰভৃতি।

চারি পৰিচ্ছেদে গ্ৰন্থ সমাপ্তি। গ্ৰন্থ সংখ্যা অনুন ২০০০ শ্ৰোক। টীকার নাম কিৱণ, টীকা-কৰ্ত্তা গ্ৰহকাৰ স্বয়ং।

চৈতন্যচন্দ্ৰোদয়।—নাটক গ্ৰন্থ। কবিকর্ণপূর কর্তৃক নিৰ্মিত। বিষয়—শ্ৰীচৈতন্যদেব এবং তৎসহচৰণেৰ লীলা ও মাহাঘাতী বৰ্ণন। ১০ দশ পৰিচ্ছেদে গ্ৰন্থ পূৰ্ণ। ১ম পৰিচ্ছেদে—কল্যাণৰ্ম্মাভিনয়, ২ম পৰিচ্ছেদে—ভক্তি-বৈৱাগাভিনয়, ৩য় পৰিচ্ছেদে—শ্ৰেষ্ঠমৈত্ৰী অভিনয়, ৪ৰ্থ পৰিচ্ছেদে—শচীদেব্য-ভিনয়, ৫ম পৰিচ্ছেদে—ভগবন্নিত্যাদিৰ অভিনয়, ৬ষ্ঠ পৰিচ্ছেদে—মুকুন্দাম্বাভিনয়, ৭ম পৰিচ্ছেদে—সাৰ্বভৌম রাজাদ্যভিনয়, ৮ম পৰিচ্ছেদে—শ্ৰীকৃষ্ণচৈতন্য সাৰ্বতোমার্দ্যভিনয়, ৯ম পৰিচ্ছেদে—রাজা রাজমহিয়ী ঘটিত অভিনয়। পৰিচ্ছেদেৰ নাম অক্ষ ও অভিনয়। গ্ৰন্থ সংখ্যা—অনুন ৩০০০।

### প্ৰারম্ভ বাক্য—

নিধিৰ কুমুদ-পদ্ম-শৰ্ক-মুণ্ডোদৰচিকোৱা নবভক্তি-চন্দ্ৰকাট্টৈৰিচাচিতঃ কলিকোক-  
শোকশঙ্কুবিষয়-তমাংসি হিন্স গৌৰচন্দ্ৰঃ।

নামাঙ্গে সূত্ৰথাৰ ইতাদি।

### সমাপ্তি বাক্য—

আকজং কৰমস্ত নাম কৰঝো যুগ্মুলিলাসাৰলীং,

তামেৰাভিনয়স্ত নৰ্তকগণাঃ শৃণুত পথ্যত তাঃ।

সন্তো মৎসৱতাঃ ত্যজস্ত কুজনাঃ সম্মোৰ্যবস্তুঃ সদা,

সন্ত ক্ষোণিভূজো ভবচৰণযোৰ্ভুঃ প্ৰজাঃ পাত চ।

ইতি মহামহোৎসবো নাম দশমোহৃষ্টঃ।

সমাপ্তিদিঃ চৈতন্যচন্দ্ৰোদয়নাম নাটকঃ।

শ্ৰীগোৱণগোদেশ দীপিকা।—খণ্ডকাৰ্য। কবিকর্ণপূর ইছাৰ প্ৰণেতা। অন্দাক্রান্তা প্ৰভৃতি দীৰ্ঘচ্ছলে গ্ৰথিত। বিষয়—শ্ৰীগোৱণ দেব ও তাহাকুল পাৰিষদবৰ্গেৰ মহিয়া বৰ্ণন। গ্ৰন্থ সংখ্যা ২২৪।

## প্রারম্ভ বাক্য—

য়: শ্রীবৃন্দাবনভূবি পুরা সচিদানন্দসাঙ্গ ইত্যাদি।

## সমাপ্তি বাক্য—

শাকে \* \* গ্রহণিতে মহুইব যুক্তে।

গ্রহেহয়মাবিবরণ কথমন্ত্র \* \*।

ইতি শ্রীকবিকর্ণপূর্ব বিচিত্রা শ্রীগোরগণোদেশদীপিকা সমাপ্তা।

শ্রীমদ্বীরগণোদেশদীপিকা রচিতা মরা।

বৈপ্যতাঃ পরমাবলম্বসম্মোহো ভজ্জবেশ্যাদি।

বৃহৎগণোদেশদীপিকা।—সংগ্রহ গ্রহ। গ্রহকৰ্ত্তা শ্রীকবিকর্ণপূর্ব। বিষয়—  
শ্রীকৃষ্ণ ও তৎস্থীগণের পরিবারাদি বর্ণন। সংখ্যা—অনধিক ৫০০ আরম্ভ—

যে বিঅন্তাঃ পরীবারাঃ হাথামাধবয়োবিহ।

তত্ত্বয়োগশ্চ লীলাশ্চ তথা পরিকল্পনাঃ। ইত্যাদি।

## সমাপ্তি বাক্য—

কলাবতী রসবতী শ্রীমতী চ হথামূর্তী।

বিশাখা কোমুদী মাখী শরদা চাটমী শৃতা।

ইতি বৃহৎগণোদেশদীপিকা সমাপ্তা।

আনন্দবৃন্দাবন চম্পু।—গদাপদ্মময় কাব্য গ্রহ। রচয়িতা কবিকর্ণপূর্ব।  
শান্তি লবিজ্ঞাড়িত, মন্দকৃষ্ণা ও শিখরিণী প্রভৃতি দীর্ঘজলে প্রথিত। বিষয়—  
শ্রীকৃষ্ণলীলারস বর্ণন। গ্রহ সংখ্যা ৪৫০০ শ্লোক, তত্ত্ব গদা প্রাপ ১০০  
হইবেক। ইহার পরিচ্ছদের নাম স্তবক। দ্বাবিংশ / স্তবকে গ্রহ সমাপ্তি।  
টীকার নাম স্মৃথবর্কনী। টীকাকারের নাম শ্রীবৃন্দাবন চক্ৰবৰ্তী। টীকার  
সংখ্যা ও প্রাপ গ্রহসংখ্যার তুল্য।

## প্রারম্ভ বাক্য—

বলে কৃকপদাৰকিদ্যুগলঃ যশ্মিন् কুরঙ্গীদৃশাঃ

বক্ষোজপংক্তীকৃতে বিলসতি রিক্ষোজ্জৱাগে স্বতঃ।

কৌশীরঃ তলশোণিমোপরিতনঃ কন্তু বিকা-দীলিমা

শ্রীথওঁ নথচন্দ্রকান্তিলহৰী নির্ব্যাজমাতৃত্বতে।

## সমাপ্তি বাক্য—

চৈতত্তক্ষকরণোদিতবাগ্বিভুতিত্তপ্রাত্রজীবন .... ধনস্ত পুত্রঃ।

শ্রীনাৰ্থপাদকমলসৃতিশুক্রবৃক্ষপুমুয়াঃ রচিতবান् কবিকর্ণপূর্বঃ।

বিবেক শতক।—আগোপাল তটের কুকু শ্রীপ্রবোধানন্দ সরস্বতী কর্তৃক  
বিবরিত। মন্দাক্রান্তা এবং শিখরিণী ছলে গ্রথিত। বিষয়—বৈরাগ্যোদীপক  
শ্রীকৃষ্ণভক্তি বর্ণন। শ্লোক সংখ্যা ১০০।

প্রারম্ভ থাকা—

দেহঃ আপোবিসসরসঃ ক্ষীণমাতুর্মুত্তৃঃ  
সর্বা শক্তির্বিষয়বিষয়গাহিণী যেত্রিয়াগামুঃ।  
দূরে বৃন্দাবনতটভূতঃ দেবতেদপ্রাপ্তাঃ,  
কিঃ কুর্বেৎহঃ \* \* \* \* ॥

সমাপ্তিথাকা—

বংশীনামবিমোহিতাহিতাধিলজগজস্তৌ কিশোরাকৃতো  
শ্রীকৃষ্ণে বিভিন্ন \* \* \* \* ॥

ইতি শ্রীপ্রবোধানন্দ সরস্বতীবিবরিতিঃ বিবেকশতকঃ সমাপ্তঃ।  
শ্রীশ্রীচৈতন্যচন্দ্রামৃত প্রস্তু।—প্রবোধানন্দ সরস্বতী কৃত। শটীনন্দন  
গোরাম্বের স্ববগ্রহ। শ্লোকসংখ্যা ১৪৩ এবং স্বাদশ বিভাগে সম্পূর্ণ।

প্রথম শ্লোক—

স্তুমস্তঃ চৈতন্যাকৃতিমতিবিষর্যাদ্বপ্রয়া-  
ভুতোদার্যঃ বর্যঃ বজপতিকুমারঃ রসায়িতুম।  
বিশুক্ষৰপ্রেমোদ্বাদ-মধুৰ-শীযুষ-লহরীঃ,  
প্রদাতৃঃ চাঞ্চেভ্যঃ পরপুর-নববীপ-প্রকটমুঃ।

টীকার নাম—রসিকাশ্বাদিণী।



---

# শ্রীমদ্বাগবত ।

---

নিগমকল্পতর্জুগর্জলিতঃ ফলঃ  
শুক্রপূর্ণস্থত্রুবনসংযুতধ্ ।  
পিৰত ভাগবতঃ রূপমালয়ঃ  
মুহূৰহো বসিকা ভূবি ভাবুকাঃ ॥  
ভাগবত ।

---



# ଶ୍ରୀମତ୍ତାଗବତ ।

ଭାଗବତ ତସ୍ତବୋଧିକା ।—ଶ୍ରୀରାମନାରାୟଣ ବିଦ୍ୟାରତ୍ତ  
କର୍ତ୍ତକ ଅମୁଖାଦିତ । ମୁର୍ଶିଦାବାଦ ବହରମପୁର  
ସତ୍ୟରତ୍ତ ସନ୍ତେ ମୁଦ୍ରିତ ।

ଶ୍ରୀଭାଗବତ ଅତି ଆଦରନୀୟ ମହାପୂରାଣ ଏବଂ ଭକ୍ତିମାର୍ଗେର କଲ୍ପତରୁ ସ୍ଵରୂପ । ବୈଶ୍ଵବସଂପଦାୟ ଆନାନନ୍ଦେ ଅତି ପବିତ୍ର ହୃଦୟେ ସଚନ୍ଦନ ତୁଳମୀ ପତ୍ରେ ଏହି ମହାଗ୍ରହେର ପୁଞ୍ଜା କରେନ ଏବଂ ପୌରାଣିକଗଣ ବିଶ୍ଵକ ତାନଳୟ ଅବସଂଘୋଗେ କଥକତା ଦ୍ୱାରା ଧନାଟା ଆର୍ଯ୍ୟଧର୍ମୀବଳମ୍ଭୀ ମହୋଦୟଗଣେର ନିକଟ ହିତେ ବିପୁଳ ବୃତ୍ତି ଲାଭ କରିଯା ଥାକେନ । ଅଗ୍ରାନ୍ତ ପୁରାଣପେକ୍ଷା ଇହାର ରଚନା ଅତି ପ୍ରଗାଢ଼ ; ସଂସ୍କୃତ ବ୍ୟାକବଣ ଶାନ୍ତେ ବିଶେଷ ବ୍ୟାୟପନ ନା ହିଲେ ଅର୍ଥବୋଧ ହୋଇ ଦୁଃଖ ; ଏହା କେହ କେହ ଇହାର ଆୟୁନିକତ୍ତ ପ୍ରତିପନ୍ନ କରିଯା କହେନ ଯେ, ପ୍ରବାନ୍ତ ସମ୍ମହ ଅତି ସରଳଭାବେ ରଚିତ ହିଁଥାଛେ, ମେ ସ୍ଵଳେ ବେଦବ୍ୟାସେର ଲେଖନୀ କି ଜ୍ଞାନ ଏହି କଟିନ ଗ୍ରହ ପ୍ରସବ କରିବେ । ଅଗ୍ର ପୁରାଣନିଚ୍ୟେର ରଚନାର ସହିତ ଇହାର କିଛୁମାତ୍ର ସାଦୃଶ୍ୟ ନାହିଁ, ସ୍ଵତରାଙ୍କ ଇହା ଏକଜନ ପୃଥକ୍ ବ୍ୟକ୍ତିର ରଚିତ ବଲିଯା ସ୍ପର୍ଶ ପ୍ରତୀଯମାନ ହୟ । କତିପଯ ପଣ୍ଡିତ ଶ୍ରୀ କରିଯାଛେନ, ଏହି ଗ୍ରହ ମୁଖ୍ୟବୋଧ-ବ୍ୟାକରଣକର୍ତ୍ତା ବୋପଦେବ ଗୋଷ୍ଠୀୟର କୃତ । ବୋପଦେବ ଦେବଗିରି \* ନଗରା-ଧିପ ହେମାଦ୍ରିର ସଭାସଦ୍ ଛିଲେନ । ଭାଷାତତ୍ତ୍ଵ ବଣୁଫ୍ ଫରାଶୀଶ ଭାଷାର ଅମୁଖାଦିତ ଭାଗବତେର ତୁମିକାୟ ଲିଖିଯାଛେନ ଯେ, ବୋପଦେବ ୧୩୦୦ ଶ୍ରୀ : ଅକ୍ଷେ ବର୍ତ୍ତମାନ ଛିଲେନ । ଏହି ସକଳ ପ୍ରମାଣେ ଭାଗବତକେ ଝିଷ୍ଠିପ୍ରମାଣିତ ନାହିଁ ବଲିଯା ରାଜୀ କୃଷ୍ଣଜ୍ଞ ଓ ମହାରାଜୀ ତବାନୀର ସଭାୟ ତୁମୁଳ ସଂଗ୍ରାମ ଉପାସିତ ହିଁଥାଛିଲ । ଲକ୍ଷନ୍ତ ଇଷ୍ଟଇଷ୍ଟ୍ୟା କୋମ୍ପାନୀବ ପ୍ରକ୍ଷତକାଳେ ଏତ୍ସମ୍ବନ୍ଧେ ତିନିଥାନି ପ୍ରତିକା ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇ ଗିଯାଇଛେ । ଅର୍ଥମ ଗାନ୍ଧେର ନାମ “ହର୍ଜନମୁଖଚପୋଟିକା” — ଏଥାନି ରାମାଶ୍ରମକୁତ ; ଇହାତେ ଭାଗବତେର୍

\* ଦେଖନ୍ତ ବା ଦୋଲତାବାଦ ।

আচীনত সম্পাদিত হইয়াছে। দিতীয় পৃষ্ঠক প্রথমগুহের প্রচুরভাৱ, কাশীনাথ ভট্ট কৃত “হুজ্জনমুখমহাচপেটিকা”—ইহাতে ভাগবত আধুনিক গ্রন্থকাৰৱেৱ অণীত বলিয়া প্রতিপন্ন কৰা হইয়াছে। তদুভৱে “হুজ্জনমুখপত্নপাতৃকা” রচিত হইয়াছিল; ইহাতে গ্রন্থকাৰ বিপক্ষবৰ্গকে অত্যন্ত শ্ৰেষ্ঠত্ব কৰিয়া ভাগবত বেদব্যাস-অণীত প্ৰমাণ কৰিয়াছেন। এতক্ষেত্ৰে পুৰুষোভ্য অয়োধ্য প্ৰমাণ দ্বাৰা ও মিতাক্ষ-ৱার টীকাকাৰ বালভট্ট পুৱাগ খণ্ডেৱ সমালোচনাৰ ভাগবত খণ্ডিপ্ৰণীতি বলিয়া প্রতিপন্ন কৰিয়াছেন। এই সকল তৰ্ক বিতৰ্ক সম্বেও বঙ্গীয় বৈষ্ণব সম্প্ৰদায় ভাগ-বতেৱ বিশেষ আদৰ কৰিয়া থাকেন। এই গ্ৰহেৱ স্মৃতিৰ সম্পাদনে মোহিত হইয়া রূপ, সনাতন, জীব প্ৰভৃতি বঙ্গীয় বৈষ্ণবাচার্যবৃন্দ বহুবিধ নানারস-সমাকীৰ্ণ মাটক ও চম্পু প্ৰণয়ন কৱত সংস্কৃত সাহিত্য-সংসার উজ্জ্বল কৰিয়াছেন, এবং এই শঙ্খ পাঠে মোহিত হইয়া তৈত্তিত্বেৱ শাস্তি, দাস্তি, সখ্য, বাংসলা, মধুৱ ভাবোদ্ধীপক বৈষ্ণব ধৰ্ম বঙ্গদেশে প্ৰচাৰ কৰিয়াছিলেন। কেন্দ্ৰবিদ্যুৎ কোকিলকৃষ্ণ জয়দেৱ শ্ৰীভাগবত পাঠে মোহিত না হইলে কথনই ভাবসিঙ্কু মহন কৰিয়া গীতগোবিন্দ রচনা কৰিতে সক্ষম হইতেন না। গাঁৰড় পুৱাগে লিখিত আছে \* যে, ভাগবত ১৮০০০ সহস্ৰ পোকে সম্পূর্ণ। ইহাতে বেদ বেদান্তেৱ সাৱ অংশ সমৃদ্ধ হইয়াছে, এবং যে বাত্তি ইহাৰ সুখা পান কৰিয়াছেন, তিনি আৱ অন্ত ধৰ্ম-গ্ৰহ পাঠে বিৱত ধাকিবেন। ইতিপূৰ্বে শ্ৰীভাগবতেৱ উৎকৃষ্ট গদ্য অনুবাদ ৮ মুকুৱাৰাম বিষ্ণাবাচীশ কৰ্তৃক প্ৰচাৰিত হইয়াছে, কিন্তু এ পৰ্যান্ত মূল, শ্ৰীধৰ স্বামীৰ টীকা ও অনুবাদসহ কেহই প্ৰচাৰ কৱেন নাই; সেই অভাৱ পূৰণাৰ্থ পঞ্চিত রামনানায়ণ বিদ্যারত্ন ভাগবত তত্ত্ববোধিকা সংখ্যাক্ৰমে প্ৰকাশ কৰিতেছেন।

\* এছোইষ্টাদশসাহস্রঃ শ্ৰীমতাগবতাভিধঃ।

সৰ্ববেদেতিহাসানাং সারঃ সারঃ সমৃদ্ধতম্।

সৰ্ববেদান্তসারাং হি শ্ৰীভাগবতমিযজ্ঞতে।



তত্ত্বসামৃততৃপ্তস্ত নাস্তি শাস্তিৎঃ কঢ়িৎ।

---

# ভারতবর্ষের সঙ্গীত শাস্ত্র।

---

“গানের সমান আর নাহিক ভজন।”

“Is there a heart that Music cannot melt ?”

BEATTIE.

---



# ভারতবর্ষের সঙ্গীত-শাস্ত্র।

শশখরের বিমল রঞ্জিতালে বিভূষিত, চতুর্দিক শুভ্রময়। উদ্যানে নানাবিধি অস্তন অক্ষুটিত, চতুর্দিক সোগক্ষে আমোদিত, স্বতাব যেন রঞ্জনীদেবীর সহিত কৌতুক করিতেছেন। উদ্যানে মাধবীলতা-বেষ্টিত বিটপীর সপ্তুথে ভরতমুনি বীণা বাদন করিয়া সমস্ত স্বভাবের বিশয়োৎপাদন করিতেছেন; শুনিয়া বনদেবীও বিমোহিত। এতামৃশ দৃঢ় কাহার না প্রীতিকর! এমত সময়ে সঙ্গীতের প্রধান অধ্যাপকের নিকট বীণাখননি শুনিয়া কাহার না হৃদয় অপূর্ব রসে গলিয়া যাও। অরফিউসের সঙ্গীতে কাননের পশু পক্ষীও মোহিত হইত, স্বতরাং মানব-হৃদয় যদি সঙ্গীতে দ্রবীভূত না হয়, তবে সে ব্যক্তিকে পশু অপেক্ষাও নিষ্কৃষ্ট বলিতে হয়; কাজেই শাস্ত্রকারেরা কহেন—

“অগকোটিশুণঃ ধ্যানঃ ধ্যানকোটিশুণঃ লযঃ।  
লয়কোটিশুণঃ গানঃ গানাং পরতরং নহি ॥”

আচীনকালে কবি ও গায়ক একব্যক্তি ছিলেন। যিনি কবিতা প্রস্তুত করিতেন, তিনিই উহা নানাবিধি স্বরে গান করিতেন। পরে লিখিবার প্রণালী সৃষ্টি হইলে ঐ সকল কবিতা লিপিবদ্ধ হইতে লাগিল। আচীন খ্রিগণ বৈদিক স্তুতি প্রণয়নানন্দের গান করিতেন, তাহার মধ্যে সামবেদ উদাত্ত, অহুমাত্ত, স্বরিণ স্বর দ্বারা গেয়। সামগান দ্বিধি, গ্রাম্য ও আরণ্য। এই সকল গানাদিক বিধি ও স্বরাদি নিরূপক আচীন গ্রন্থের নাম নারদীয় শিক্ষা প্রভৃতি। সামবেদের গাঙ্কর্ববেদ উপবেদ। উহা ভরতমুনিকৃত; তথাহি প্রস্থানভেদ \* :—

গাঙ্কর্ববেদশাস্ত্রঃ তগবতা তরতেন প্রণীতঃ। তত্ত্ব গীতবাদ্যন্তভেদেন  
বহুবিধোর্থঃ। নানামুনিভিঃ প্রণীতঃ তৎসর্বমশ লৌকিকবৎ প্রয়োজন-  
তেদো দ্রষ্টব্যঃ।

ভরতের গাঙ্কর্ববেদ একখণ্ডে অতীব ছুঁতাপ্য; কিন্ত এই গ্রন্থের মতাদি অন্যান্য আচীন সংস্কৃত সঙ্গীত বিষয়ক গ্রন্থে সঙ্কলিত হইয়াছে। আর্যাদিগের

\* এই গ্রন্থ মধুসূদন সমন্বয়ী কৃত; ইহাতে সমুদ্বাধ শাস্ত্রের বিষয় সংক্ষেপে লিখিত আছে।

ସନ୍ତୀତଶାସ୍ତ୍ର ବେଦ-ମୂଳକ । ଅଧିଗଣ, ଦେବତାଗଣ ମକଳେଇ ଏହି ସନ୍ତୀତ ଗାନ୍ଧ କରିତେନ । ଅଷ୍ଟାଙ୍ଗ ଶାସ୍ତ୍ରର ଭାଯ ହିନ୍ଦୁନିଗେର ସନ୍ତୀତଶାସ୍ତ୍ରର ପୁରୁଷୀର ସମସ୍ତ ଜନପଦେର ସନ୍ତୀତ ବିଦ୍ୟା ଅପେକ୍ଷା ପ୍ରାଚୀନ । ଶାମବୈଦୀର ଆରଣ୍ୟ ସହିତାର ଭାଙ୍ଗ ସତ୍ତାବଦୀଙ୍କ ମନୋହର ପ୍ରାଚୀନ ସନ୍ତୀତ ଆର କୋଳ ଜାତିର ଆହେ ? ଏହିଥେ ସନ୍ତୀତ ବିଦ୍ୟାର ସେଇପ ହତାଦର ହେଇଯା ଉଠିଯାଛେ, ଆର୍ଦ୍ଧକାଳେ ଦେଇପ ହିଲ ନା । ଅଧିଗଣ ସ୍ଵର୍ଗିତବିଦ୍ୟାର ବିଶେଷ ପାଇଦର୍ଶୀ ହିଲେନ । ତାହାର ଅଧିକାର୍ଯ୍ୟକେ ଅଭିଭ ସହକାରେ ଶିକ୍ଷା ଦିତେନ । ମହାମୁନି ଭରତ ସନ୍ତୀତଶାସ୍ତ୍ରର ପ୍ରଧାନ ଅଧ୍ୟାପକ ; ତିନି ଦ୍ୱର୍ବଳ ନାଟ୍ୟ ଓ ସନ୍ତୀତଶାସ୍ତ୍ରର ଶିକ୍ଷା ଦିତେନ । ତଙ୍କୁ ନାଟ୍ୟଶାସ୍ତ୍ର ଅଭିଷେକ । ଏହି ଶ୍ରୀ ଅବଲବନ କରିଯା ଆଲକାରିକେବା ସଂକ୍ଷତ ଅଳକାର ଏହି ସଫଳ ରଚନା କରିଯାଛେନ । ଭରତେର ପରେ ଶୋମେହିର, କରିନାଥ ଏବଂ ହମୁମତ୍ ସନ୍ତୀତଶାସ୍ତ୍ରର ଅମୃଶୀଳନ କରେନ । ଇହାନିଗେର ପରମ୍ପରରେ ମତ ବିଭିନ୍ନ । ଶୋମେହିର ଭକ୍ତ ମତ, ଭରତ-ମତ, ହମୁମତ-ମତ ଏବଂ କରିନାଥ-ମତ, ଏହି ଚାରି ମତ ଅକ୍ରମ ରାଗବିବୋଧ ଏହେ ସଂକଳନ କରିଯାଛେ । ଶବ୍ଦକଲାଙ୍କରେ ଲିଖିତ ଆହେ, ଅଧିନ୍ତିର ହମୁମତ-ମତ ପ୍ରଚଲିତ । ହମୁମତ-କୃତ ଏହି ସମ୍ପଦ ଅଧ୍ୟାତ୍ମେ ବିଭିନ୍ନ ; ପ୍ରଥମ ଅଗ୍ରାଧ୍ୟାୟ, ଦ୍ୱିତୀୟ ରାଗାଧ୍ୟାୟ, ତୃତୀୟ ତାଲାଧ୍ୟାୟ, ଚତୁର୍ଥ ମୃତ୍ୟାଧ୍ୟାୟ, ପରମ ଭାବାଧ୍ୟାୟ, ସତ କୋକାଧ୍ୟାୟ, ସପ୍ତମ ହତ୍ୟାଧ୍ୟାୟ । ଏହି ଏହି ଏହିଥେ ଲୋପ ପାଇଯାଛେ । ପୂର୍ବେ ଅସଂଖ୍ୟ ସଂକ୍ଷତ ସନ୍ତୀତ ଏହି ପ୍ରଚଲିତ ହିଲ, ଏହିଥେ ଶ୍ରୀକରକୃତ ସନ୍ତୀତ-ଦାସୋଦର, ବୀରବାରାଯଣକୃତ ସନ୍ତୀତନିର୍ଣ୍ୟ, ହରିଭଟ୍ଟକୃତ ସନ୍ତୀତସାର, ସନ୍ତୀତାର୍ଥ, ସନ୍ତୀତରଜ୍ଞାବଳୀ, ପୁରୁଷୋତ୍ତମ ସନ୍ତୀତନାରାୟଣ, ନାରଦପଞ୍ଚମସାରସଂହିତା, ଶିଳ୍ମନ-କୃତ ରାଗସର୍ବରସାର, ଶାର୍ଦ୍ଦେବକୃତ ସନ୍ତୀତରଜ୍ଞାବଳ, ସିଂହଭୂପାଲକୃତ ସନ୍ତୀତ-ଶୁଦ୍ଧକର, ହରିଭଟ୍ଟକୃତ ସନ୍ତୀତନିର୍ଣ୍ୟ, ରାଗମାଲିକା, ହରିନାରାୟଣକୃତ ସନ୍ତୀତସାର, ନାରଦସଂବାଦ, ନାରଦପୁରାଣ, ରତ୍ନମାଳା, ସନ୍ତୀତକୌତୁତ, ଅର୍ଦ୍ଧକରଟ୍ଟକୃତ ତାତ୍ତ୍ଵବିଦ୍ୟେଶୀର, ଶୀତଶିଳାତତ୍ତ୍ଵକର, ବିଶ୍ଵବଶ୍ଵକୃତ ଖଣିମଙ୍ଗଳୀ, ରାଗାର୍ପବ ପ୍ରକୃତି ବହୁ ଅଭସକ୍ତାନେ ପ୍ରାଣ୍ତ ହୁଏଇ କାହିଁ ; କିନ୍ତୁ ତାହାଦେର ମଧ୍ୟେ କୋଳ ଧାନି ଅନନ୍ଦପୂର୍ଣ୍ଣ ଏବଂ କୋଳ ଧାନି ବା ଥଣ୍ଡିତ । ଇହାର ଅଧିକାଂଶ ଟୀକାବିହୀନ ଏବଂ କୋଳ କୋଳ ଏହି ଶୂନ୍ୟ ଲିପିକରନ୍ତିଗେର କୋବେ ଏତାକୁ କରସ୍ତ ଭାବେ ଲିଖିତ ହେଇଯାଛେ ଯେ, ତାହାର ମଧ୍ୟେ ଦକ୍ଷକୁଟ ହୋଇଥାଏ କଟିଲ, ମୁତ୍ତରାଇ ମେ ଶୁଣି ଏକଅକ୍ଷାର ଲୋପ ପାଇଯାଛେ ବଲିତେ ହେବେବେ ; କୋଳ କୋଳ ଏହି ରାଗ ରାଗିନୀର କଳ-ବ୍ୟାନକ

পরিপূর্ণ, আঝ সার কথা কিছুই নাই, এবং কোন থামি বা অলঙ্কার-গ্রহের ছায়া থাক। আমরা বহু অসুস্থানের পর সঙ্গীতদামোদর সংগ্রহ করিয়াছি। পূর্বে ভাবিয়াছিলাম যে, ইহার মধ্যে সঙ্গীত সংক্ষিপ্ত শাবতীর শুভ কথা প্রাপ্ত হইব, কিন্তু এই পাঠে এককালে ইতাখ হইলাম। এখানি একপ্রকার অলঙ্কার এই ছাত্র, ইহার মধ্যে রাগাদির তেজ কিছুই সংকলিত হয় নাই। শুভকৃত ইহার প্রাপ্তে লিখিয়াছেন—

ভাবো হাবামুকাবো গতিসময়-বশা-ছান-মূল্য-বিভাবাঃ,

শৌপুৎসো নামগীত-ব্রহ্মগমকগণা মুচ্ছ'নাৰ্গতালাঃ।

আমো রাগাঙ্গ-জ্ঞিতাল-প্রতি-সচিবকলা বাদ্যমাত্রানহারা,

মৃতাং নির্দেশগামানভিদ্যমসরমাঃ কৃকলীলা বহুত।

এ দিকে আড়তুর অনেক, কিন্তু কাজে কিছুই করেন নাই।

মহর্ষি বাচ্চীকির সমকালজয়া ভরতমুনির পূর্বে সংগীত ছিল বলিয়া অমুভূত হয়, কিন্তু গ্রহ-প্রণয়ন-প্রথা বা উপদেশ-কৌশল ছিল না—ইহাও প্রমাণ করা যায়। ভরতের সময় হইতেই সংগীতের গ্রহাদি প্রাচার ও উপদেশ-কৌশল আরম্ভ হয়। ক্রমে সংগীতাচার্য অনেক হইলেন, তাঁরিবকল অনেক মতভেদও উপস্থিত হইল। ফলতঃ মতভেদের স্তুত্পাত ঐ ভরতের সময়েই হইয়াছিল। আর্যকাল অতীত হইলে, আচার্যাকালে অনেক গ্রহ, অনেক মত, অনেক গ্রীতি প্রকাশ পাইয়াছিল, অতঃপরেই অর্কাগঃ আচার্য্য—এই কালেও অনেক গ্রহ ও অনেক মত জন্মে। এই অর্কাগাচার্য্য-কালের অবসান সময়েই সংগীত-দর্পণের জন্ম।

পূর্বের লিখিত সংগীতগ্রন্থের মধ্যে সংগীতদর্পণ অতি প্রাপ্ত এবং এখানি সঙ্গীতাচার্যাদিগের এই হইতে অতি যত্ন সহকারে সংকলিত হইয়াছে, তজ্জন্ম আমরা অস্তিত্ব সঙ্গীতগ্রন্থ বর্তমান সম্বেদ ইহা হইতে অনেক প্রমাণ উক্ত করিলাম।

প্রণয় পিরসা দেবো পিতামহ-মহেষমৌৰী।

সংগীতশাস্ত্রসংক্ষেপঃ সারতোহং ময়োচ্যতে।

ভরতাদিষ্টতঃ সর্বমালোড্যাতি-প্রবক্ষতঃ।

শ্রীমদ্বামোদরাখ্যোগ সজ্জনানন্দহেতুনা।

অচৰক্ষপসংগীতসারোক্ষারোভিধীরতে।

গীতঃ

ষড়জং বৌতি ম্যুরন্ত গাবো নর্দিঞ্জি চর্ষভং ।  
 অজো মৌতি তু গাঙ্কাবং ক্লোঁঁঃ কুণ্ডি মধ্যমং ॥  
 পুপসাধাৰণে কালে কোকিলা মৌতি পঞ্চমং ।  
 ধৈবতং কুঞ্জেৱা মৌতি নিষাদং ক্রেষতে হয়ঃ ॥

‘এই সপ্তমৰ। এই স্বর শ্রতিমূলক এবং ইহা হইতে সপ্তমৰের আগুক্ষৰ  
স, রি, গ, ঘ, প, ধ, নি ; ইহাতে স্বরালাপ হইয়া থাকে। যথা—

শ্রতিভ্যঃ শ্বাঃ স্বরাঃ ষড়জৰ্ব্ব-গাঙ্কাব-মধ্যমাঃ ।  
 পঞ্চমো ধৈবতচাপি নিষাদ ইতি সপ্ত তে ।  
 তোৰাং সংজ্ঞাঃ সরিগৰ-পথবীত্যপরা মতাঃ ॥

নাম হইতে শ্রতি, এবং শ্রতি হইতে ষড়জাদি সপ্ত স্বরের স্ফটি। যদ্বারা  
লোকের মনোরঞ্জন কৰা যায়, তাহাকেই রাগ বলে। যথা—

সপ্ত শ্রবণমাত্রেণ রজ্যস্তে সকলাঃ প্রজাঃ ।  
 সর্বামাঃ রঞ্জনাক্ষেত্রেন রাগ ইতি স্ফটঃ ॥

ঝৰিগণ স্বর সাধন কৰিয়া নিরবয়বের নানা কপ প্রদান কৰিয়াছিলেন, সে  
গুলি একটি একটি রাগ রাগিণী হইল। ইহাতে তাঁহাদিগের অসাধাৰণ ক্ষমতা  
প্রকাশ পাইতেছে। দার্শনিক ঝৰিগণ পদাৰ্থ স্থিৰ কৰিয়া তাহার নানাবিধ  
তর্ক বিতর্ক কৰিয়া স্বত্র প্ৰণয়ন কৰিয়াছেন ; কিন্তু সঙ্গীতাচার্য ঝৰিগণ কেবল  
চিন্তার কোশলে অবয়ববিহীন স্বর লইয়া নানা রাগের মূৰ্তি স্থিৰ কৰিয়াছেন,  
এজন্তু তাঁহাদের দার্শনিক আচাৰ্য্যগণাপেক্ষাও ক্ষমতা প্রকাশ পাইতেছে। তত্র  
এবং হৃষমস্ত মতে ছয় রাগ ; যথা তৈৰৰ, কৌশিক, হিন্দোল, দীপক, শ্ৰীৱাগ,  
মেৰ। ইহাদের অস্তৰ্গত পাঁচটা কৰিয়া রাগিণী<sup>\*</sup> প্ৰত্যেকেৱে প্ৰণয়নী। কলিনাথ  
এবং সোমেশ্বৰ মতে এই ছয় রাগ ; যথা—

শ্ৰীৱাগোহথ বসন্তচ পঞ্চমো তৈৰৰস্তথা ।  
 মেৰয়াগস্ত বিজেয়ঃ যষ্ঠো নটনারায়ঃ ।

‘এই ছয় রাগের অস্তৰ্গত রাগণ্যাদি যথা—

—গৌৰী কোলাহলং ধাৰী সুবিড়ি মালৰ-কোশিকঃ ।  
 গঢ়ী শাদেৱ গাঙ্কায়ী শ্ৰীৱাগে চ বিনিশ্চিতাঃ ॥

আদোলী কৌশিকী চৈব তথাচ পটমঞ্জরী ।  
 গুণকরী চৈব দেশাখ্যা রামকীরী বসন্তজ্ঞা ॥  
 ত্রিষ্ণু সুস্তুতীর্থী চ আন্তেরী কুরুভা তথা ।  
 বিষবাড়ী তথা চেরী ঘড়েতে পঞ্চমে মতাঃ ।  
 তৈরী গুর্জরী চৈব ভাবা বেলায়লী তথা ।  
 কর্ণাটি রক্তহংসা চ ঘড়েতা তৈরীবে মতাঃ ॥  
 বহুলা মধুবা চৈব কাশদা চোষসাটিকা ।  
 দেবপিরিশ্চ দেবালা ঘড়েতা মেষবাগজ্ঞাঃ ॥  
 ঝোটকী ঝোটকী চৈব হৃবিনট-বিরাটিকা ।  
 শৱারী সৈকৰী চৈব এতা নটমাবায়ণে ॥

এই সকল রাগ, রাগিণী ; ইহা হইতে নানাবিধি উপরাগ সৃষ্টি হইয়াছে ।  
 আদিমকাল কবিতার সময় । বেদে বায়, চন্দ, স্তর্যের কপ কল্পিত হইয়া স্তোত্র  
 রচিত হইল,—সঙ্গীতের মোহিনী শক্তিতে হৃদয় আকৃষ্ট হইল, সঙ্গীতাচার্য  
 খণ্ডিগণের আনন্দের সীমা বহিল না—কবিত্বের বিমল তরঙ্গে হৃদয় ভাবে গদ্গদ,  
 তখন নানারাগ রাগিণীর রূপ কল্পিত হইতে লাগিল, কোন রাগ বা বীরবেশধারী,  
 কোন রাগিণী বা মনোহর লাবণ্যবর্তী । সঙ্গীততরঙ্গে মেঘের রূপ বর্ণন—

মেঘ রাগ অতি বীর্যবস্ত শ্বাম অঙ্গ ।  
 ত্রঙ্গার মস্তকে জন্ম কৃপেতে অনঙ্গ ॥  
 জটাজুট জড়ইয়া উষ্ণীয় বক্ষন ।  
 ধরতর কববাল করেতে ধারণ ॥

তথাহি পটমঞ্জরীর ধ্যান—

—স্থাকলাপৈঃ পরিহাতমানা বিয়োগিনী কাস্তবিয়োগদেহঃ ।  
 শীনস্তনী চৈব ধরাপ্রস্তা শ্বামা শুকেশী পটমঞ্জরীয়ঃ ॥

এই সকল রাগিণ্যাদি গান কবিবার সহয় নিরূপিত আছে এবং কোন রাগ  
 আনন্দোৎসবে, বা কোন রাগ শোক সময়ে, কোন রাগ বা বীরোৎসবে, গান  
 করা বিধেয় । এ সকল বিষয় কল্পনাসূত্র । রাগ ত্রিবিধি ;—ওড়ব, ষাড়ব, সম্পূর্ণ,  
 অর্ধাং ওড়ব রাগে পাঁচ, ষাড়বে ছয়, এবং সম্পূর্ণ রাগে সপ্ত সুর  
 লাগে । হিন্দোল, মালকোষ প্রভৃতি ওড়ব ; মেঘ, পুরিয়া প্রভৃতি ষাড়ব ;

ତୈରବ, ଶ୍ରୀ, ପଞ୍ଚମ ପ୍ରଭୃତି ମନ୍ଦୁର୍ଗ ରାଗ । ଏହି ରାଗ ପୁନରାଵର ଶୁଣ, ମାଲକ ଏବଂ ସଙ୍କିର୍ଣ୍ଣ, ଏହି ତିନ ଶ୍ରେଣୀଭୂତ : ଶୁଣ ଅର୍ଦ୍ଧାଂ ସାହାତେ କୋନ ରାଗେର ଛାଯା ଲାଗେ ନା, ସଥା କାନାଡା, ମଜାଗୀ ପ୍ରଭୃତି ; ମାଲକ ଅର୍ଦ୍ଧାଂ ସାହାତେ କୋନ ରାଗେର ଆଭା ଲାଗେ, ସଥା ଲୁଳିତ, ଧନ୍ତୀ ପ୍ରଭୃତି ; ସଙ୍କିର୍ଣ୍ଣ ଅର୍ଦ୍ଧାଂ ହୁଇ, ତିନ, ବା ତାହା ହିତେତେ ଅଧିକ ରାଗେ ନିର୍ମିତ, ଇହାକେ ଯିବ୍ର ରାଗ କହେ, ସଥା—ମନ୍ଦିଲ, ବିହଙ୍ଗ, ବିହାଗ ପ୍ରଭୃତି । ରାଗ ରାଗିଣୀ ଅମ୍ବଖ୍ୟ । ତାହା ଏକଜନ ଗାୟକେର ଜାନିବାର ସଜ୍ଜାବଳୀ ନାହିଁ । କଥିତ ଆଛେ, ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣର ଶାରଦୀତ ପୂର୍ଣ୍ଣମାତ୍ର ରାମ-ଶୀଳାର ସମୟ ବୋଲିଶ ସହାୟ ରାଗେର ଉତ୍ପତ୍ତି ହୁଏ । ଆର୍ଦ୍ଧକାଳେ ଓ ଅନେକ ସଙ୍କିର୍ଣ୍ଣ ରାଗେର ଶୁଣି ହୁଏ । ଭରତ ମୁଣି ରାଜହଂସ, ହହୁମତ ମନ୍ଦିଲାଈକ ନାଯକ ସଂକିର୍ଣ୍ଣ ରାଗ ଶୁଣି କରେନ ; ଏମନ କି ଦୟଃ ମହାଦେବ ଶକ୍ତରବିଜୟ, ଏବଂ ମହାବୀର କର୍ଣ୍ଣ ମଧୁରିଖୁନ ନାଯକ ସଂକିର୍ଣ୍ଣ ରାଗ ଶୁଣି କରିଯାଇଛେ ; ଏତିଭିନ୍ନ କଳାଙ୍କ, ଗାନ୍ଧାରୀ, ଗୋପିକାମୋଦୀ, ଜ୍ଯାମାତୀ, ମନୋହର ପ୍ରଭୃତି ସଂକ୍ଷତ ଗ୍ରହେ ଅନେକ ସଂକିର୍ଣ୍ଣ ରାଗେର ନାମ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଯା ଥାଏ ।

ରାଗ ରାଗିଣୀର ଶୁଣିର ପରେ ଖ୍ୟାତିଗାନ ତାଲ ଓ ଲମ୍ବ ଯୁକ୍ତ ସଙ୍ଗୀତେର ଶୁଣି କରିଲେନ । ପୂର୍ବ କାଳେର ରାମକ, ଦୀର ଶୁନ୍ଦାର, ଚତୁରଙ୍ଗ, ସରଭଲୀଲ, ମୂର୍ଦ୍ଧାପ୍ରକାଶ, ତୌର୍ଯ୍ୟ-ତ୍ରିକାଦି, ଚଞ୍ଚକପ୍ରକାଶ, ରଙ୍ଗରଙ୍ଗ, ନନ୍ଦନ, ନବରତ୍ନପ୍ରବକ ପ୍ରଭୃତି କଥେକବିଧ ସଙ୍ଗୀତ ପ୍ରସିଦ୍ଧ ।

**ଆଚୀନ କତିପର ତାଲ ସଥା—**

ଅତୋହିପି କଥିତଃ ସନ୍ତ ଦେଵୀତାଳା ବିଶେଷତଃ ।

ପ୍ରମିଳକର୍ମାଗେରୁ କଥାତେ ତେନ ବିଶ୍ଵରାତ୍ ।

ଚିତ୍ର ତାଲଃ (୧) କଲ୍ପକଶ୍ଚ (୨) ଇଡବାନ୍ (୩) ସନ୍ତିପୀତକଃ (୪) ବ୍ରକ୍ଷତାଳ (୫) ଶ୍ରୁତତାଳ (୬) କୁଞ୍ଜତାଳ (୭) କୁଠେବଚ । ଲକ୍ଷ୍ମୀତାଳ (୮) ଶାର୍ଜନଶ୍ଚ (୯) କୁଞ୍ଜନାତି (୧୦) ରତ୍ନପରଃ । ସରିଶାପି (୧୧) ମହାସରି (୧୨) ସତିଶେଖର (୧୩) ସଂଜକଃ । କଳ୍ପାଣ (୧୪) ପଞ୍ଚଦ୍ଵାତୋ ଚ (୧୫) ଚଞ୍ଜତାଳୋ (୧୬) କ୍ରତାଳିକା (୧୭) । ଜଗତୋ (୧୮) ମଞ୍ଜକଟିଚ୍ଚ (୧୯) କତାଳୀ (୨୦) ପରିକୀର୍ତ୍ତିଆ ଇତ୍ୟାଦି । ତାଳ ଲମ୍ବ ସର ସଂଘୋଗେ ସଙ୍ଗୀତ ଶୁଣିତେ ଅତୀବ ମଧୁର, ଶୁଭରାଂ ଇହା ତୁମେହି ଉତ୍ସତିର ସୋଗାନେ ଆକ୍ରାଟ ହେଲ । ଏହି ସଙ୍ଗେହି ନାନା ପ୍ରକାର ବାନ୍ଦ୍ୟ ସନ୍ଦେଶ

শচরাচর বাদ্য চারিঘটতি। তত (১), ছবির (২), অবনক (৩), ঘন (৪)।  
তথ্যে—তঙ্গী অর্ধাং তাৰ ঘটিত বাঞ্ছ প্ৰথম জাতি (বীণা প্ৰভৃতি)। বৎশ  
বা তৎসূশ কোন অস্তিত্ব কাট নিৰ্মিত শব্দবান্ধ বিতীয় জাতি। চৰ্মাবনক  
শব্দবান্ধ (চাক, চোল, পাকওৱাঙ প্ৰভৃতি) তৃতীয়। চতুর্থ—কাঞ্চ  
বা অষ্ট কোন লোহময় শব্দবান্ধ। ধৰা—বটা, নৃপুর, মন্দিৱা, কৱতাল  
ইত্যাদি।\*

তত জাতীয় বাদ্যের মধ্যে বীণা অতি উৎকৃষ্ট এবং পুরাকালে অতি প্ৰসিদ্ধ।  
বীণাও আবার হই প্ৰকার, স্বৰবীণা ও অতিবীণা। †

একজীৱী (একতাৱা), স্বৰমণল (সারঙ্গ), আলাপিনী (আঘাটা নামে  
পচিমে প্ৰসিদ্ধ), কিমৰী (ইহা হই প্ৰকার—লৰী ও বৃহতী), বৃহৎ কিমৰী  
(ইহা হই প্ৰকার—লৰী ও বৃহতী; বৃহৎ কিমৰী তিন লৰী দ্বাৰা নিৰ্মিত হয়),  
শিনাক (ইছাও এক তৃষ্ণ ঘটিত—অশ্পৃষ্ট লোমেৰ ধনুকাকাৰ ষষ্ঠি  
দ্বাৰা বান্ধিত হয়) ইত্যাদি নানা প্ৰকার বীণাজাতীয় বাঞ্ছ আছে। তথ্যে  
এক তঙ্গী, দ্বিতঙ্গী, পঞ্চতঙ্গী পৰ্যন্ত দৃষ্টি হয়। ‡

যজুর্বেদে লিখিত আছে, যদৰ্থ যাজ্ঞবক্ষ শততন্ত্রসংযুক্ত বীণাৰ স্থষ্টি কৱিয়া-  
ছিলেন। প্ৰাচীন সঙ্গীত গ্ৰন্থে এই বীণাৰ কোন উল্লেখ দেখিতে পাৰিব  
না।

বীণাৰ নিৰ্মাণ বিষয়ে অঙ্গুলি, অঙ্গুলি হান প্ৰমাণ, দণ্ড, তন্ত্র, তুষী, পৰিমাণ,  
তুষীৰ অভ্যন্তৰাবকাশ ধাৰণ, হস্ত ব্যাপাৰ প্ৰভৃতি সকলই বিশেষ বিশেষ।

\* চতুর্বিংশৎ তৎ কথিতং ততঃ ছবিৱেচ ৫। অবনকঃ ঘনকেতি তৎঃ তঙ্গীগতঃ তবেৎ।  
বীণাদি ছবিৱং বৎশ-কাঙ্গাদি অকৰ্তিতং। চৰ্মাবনকবনং বাদ্যতে পটহাদিকম্। অবনকং  
তৎ প্ৰোক্তং কাঞ্চ-তালাদিকং ঘনম্।—সঙ্গীত দৰ্শণ।

+ বীণা তু বিবিধ প্ৰোক্তা অভিবৰ্বিশেবণাদি। অতিবীণা পুৱা প্ৰোক্তা—সঙ্গীত দৰ্শণ।

‡ “একজীৱী ত্ৰিত্যাদ্যা”—“আলাপিনী কিমৰী চ পিনাকীসত্ত্বাপৱা। তঙ্গীভিঃ সংস্কৃতিঃ  
কাপি দৃঢ়তে পৰিযাদিনী।”—“এৰেব কীৰ্ত্যতে লোকে স্বৰমণলসংজ্ঞা” “—আলাপিঙ্গে-  
তুষী তাৎ—” “আঘাটা-সংজ্ঞা লোকে আলাপিঙ্গেৰ কীৰ্ত্যতে—” “কিমৰী বিবিধ প্ৰোক্তা  
লৰী চ বৃহতী চ সা—”।

ଶ୍ରେଷ୍ଠ ଲିଖିତ ଆଛେ, କିନ୍ତୁ ତତ୍ତ୍ଵବିଦୀ କାର୍ଯ୍ୟକୁଳୀ ବାଜିର ନିକଟ ସାକ୍ଷାତ୍ ସମ୍ବନ୍ଧରେ ଶିକ୍ଷା କରିତେ ହସ୍ତ ବାନିଆ ତାହାର ଉଲ୍ଲେଖ କରା ଅନାବଶ୍ୟକ । \*

ବୀଗା ମାତ୍ରେই ହଇଟା ତୁମ୍ଭ ଦ୍ୱାରା ନିର୍ମିତ ହୟନ୍ କେବଳ କିମ୍ବା ବୀଗାର ତିନ୍ମ ତୁମ୍ଭୀ । ଏଇ ତୁମ୍ଭୀତ୍ୟ ତିର୍ଯ୍ୟକ୍ ଭାବେ ଯୋଜିତ ହସ୍ତ । †

ଲୋହ ଅଥବା କାଂଶ ଦ୍ୱାରା ନିର୍ମିତ ସାରିକା (ପଦ୍ମା) ସକଳ କନିଷ୍ଠାଙ୍ଗୁଳି ପରିମିତ କରିଯା ବୀଗାଦଣେର ପୃଷ୍ଠାଗେ ଯୋଜିତ ହଇଯା ଥାକେ । ସାରିକା ଯୋଜନା ସାଧାରଣତଃ ଚତୁର୍ଦ୍ଦିଶ ସବ୍ର ଅମୁମାରେ ଚତୁର୍ଦ୍ଦିଶ ସଂଖ୍ୟକ, କ୍ରମେ ସବ୍ର ସ୍ଥାନେ ହଇଯା ଥାକେ, ପରମ୍ପରା ସବ୍ର ଗ୍ରାମେର ଆଧିକ୍ୟ ଇଚ୍ଛା ଥାକିଲେ ୨୧ ସଂଖ୍ୟା କରିତେ ହସ୍ତ, ତତୋଧିକ ଅନାବଶ୍ୟକ । ‡

ବୀଗାଦଣ୍ଡ, ରଙ୍ଗ ଚନ୍ଦନ କାଠେ ଉତ୍ତମ ହସ୍ତ, ନଚେତ ଲଘୁ—କଠିନ ଏମନ କୋନ କାଠେଓ ନିର୍ମିତ ହିତେ ପାରେ । §

ଶୁଭିର ଜାତୀୟ ବାନ୍ଦେର ମଧ୍ୟେ ବଂଶୀଇ ଉତ୍ତମ । ବଂଶୀ ନିର୍ମାଣେର ଉପାଦାନ ନାନାବିଧ । ବେଣୁ (ବିଶ), ଧଦିର କାଠ, ଚନ୍ଦନ କାଠ, ଲୋହ, କାଂଶ, ରୋପ୍ୟ, କାଞ୍ଚନ ପ୍ରଭୃତି ଉତ୍ତମ ଉପାଦାନ । ¶

ବଂଶୀ ଯେ କୋନ ଉପାଦାନେ ନିର୍ମିତ ହଟକ ନା କେବେ, ସକଳ ବଂଶୀ ବର୍ତ୍ତୁଳ (ଗୋଲ), ସରଳ (ସୋଜା), ଗ୍ରହିତେମ, ଏବଂ ଛିଡ଼ିହିନ ହେଯା ଆବଶ୍ୟକ । ||

ତାଦୂଶ ବଂଶଦଣେର ଶିରଃସ୍ଥାନେ ୩ ବା ୪ ଅଙ୍ଗୁଳି ସ୍ଥାନ ତ୍ୟାଗ କରିଯା ଏକଟି ରଙ୍କୁ କରିତେ ହସ୍ତ—[ ଏକଟି ଫୁଁକାର ରଙ୍କୁ—ଇହା ଏକ ଅଙ୍ଗୁଳି-ଅଗ୍ରଭାଗ ପରିମିତ ],

\* ଅଙ୍ଗୁଳ୍ୟାଦିଅମାଣନ୍ତ ବୀଗାଦଣ୍ଡାଦିବାଦନଂ [ ନିର୍ମିତଂ ] । ତତ୍ତ୍ଵକୁତୁମ୍ଭ୍ୟାଦିଲଙ୍ଘନଂ ଧାରଣଂ ତଥା । ତରଦଙ୍ଗେ ଚବ୍ଦିପାରୀ ବାମଦକ୍ଷିଣହନ୍ତ୍ରୋଃ—ଇତ୍ୟାଦି ।—ସଙ୍କ୍ରିତ ଦର୍ପଣ ।

+ ତୁମ୍ଭୀନା: ତ୍ରିତ୍ୟକ୍ଷାତ ତିର୍ଯ୍ୟକ୍ ମୋଜାଃ । [ ଈ ]

‡ ଲୋହକାଂଶମୟ ସବ୍ର କର୍ତ୍ତବ୍ୟା ସାରିକାଖ୍ୟାତୀ । — ଦେଶପୃଷ୍ଠେ ଚତୁର୍ଦ୍ଦିଶ । ଚତୁର୍ଦ୍ଦିଶବରସ୍ଥାନେ ସାରିକାତ୍ମନ୍ତ୍ଵ ନିବେଶଯେଇ— ସଙ୍କ୍ରିତ ଦର୍ପଣ ।

. § ରଙ୍ଗଚଳନଜାନ୍ ସର୍ବାନ୍ ବୀଗାଦଣ୍ଡାନ୍ ପରେ ଜଣନ୍:—ଲଘୁକାଟିଶ୍ୟଯୁଦ୍ଧେନ— ସଙ୍କ୍ରିତ ଦର୍ପଣ ।

¶ —ବୈଗେବେ ଦଣ୍ଡ: ଖାଦିରକ୍ଷାଳନୋହରା । ଆଯନ: କାଂଶଜୋ ରୋପ୍ୟ: କାଞ୍ଚନୋହପାଥବ: ଭବେ । [ ଈ ]

|| ବର୍ତ୍ତୁଳ: ସରଳ: ଝକ୍ଷା ଗ୍ରହିତେମ-ତଣାକ୍ରିତ: । [ ଈ ] ।

অনন্তর অঙ্গুলির দ্বারা চাপা যাইতে পারে একপ করিয়া অর্দ্ধ অঙ্গুলি অন্তর  
অন্তর অঙ্গ সঞ্চ রক্ত করিতে হয়। তদ্বারা স্বর সকলের রূপ প্রকাশ পায়।  
[ স্বর বিশ্বাস প্রকার শিক্ষকের নিকট শিখিতে হয়। ] \*

বংশী, সাধারণতঃ অষ্টাদশ অঙ্গুলি পরিমিত। পরস্ত ১৮ পর, ১৪ অঙ্গুলি  
পর্যন্ত বৃদ্ধি করা যাইতে পারে। † তাত্ত্বাদি ধাতুতে কাহল নামক বংশী উত্তম  
হয়। কাহলের অবয়ব ধূস্তুর কুস্থমের আয়। যেখ হয় ইহাই শানাই বা  
টোটা নামে প্রসিদ্ধ হইয়াছে।

বংশীর আকার প্রকার ও গঠন প্রণালী নামাপ্রকার। পরস্ত আকার প্রকার  
গঠন ও শব্দাদির তারতম্য নিবন্ধন নামেরও তারতম্য অর্থাৎ নামাবিধি নাম  
হইয়াছে।

প্রাচীনকালে ভারতবর্ষে সঙ্গীতের সম্যক উন্নতি হইয়াছিল। সোমেশ্বর  
কৃত রাগবিবোধে<sup>১</sup> মধ্যে<sup>২</sup> স্বরলিপির প্রণালী পর্যন্ত উল্লেখ আছে। আর্দকালে  
এবং অর্বাগাচার্যদিগের সময়ে সংগীতশাস্ত্রের যেকপ উন্নতি হইয়াছিল, তাহা  
সংক্ষেপে সমালোচিত হইল। এ প্রক্ষেপে নৃত্য সম্বন্ধে কিছু বলা হইল না;  
তৎসম্বন্ধে একটা স্বতন্ত্র প্রস্তাব লিখিবার ইচ্ছা আছে।

মুসলমানেরা হিন্দুদিগের যেকপ অস্থান্ত কৌর্তিকলাপ ধ্বংস করিয়াছিলেন,  
সঙ্গীত সম্বন্ধে সেকপ দুর্যোগের করেন নাই; এমন কি ইহারা যদি সংগীতের  
চর্চা না রাখিতেন তাহা হইলে একালের মধ্যে সংগীতবিদ্যা একবারে লোপ  
পাইত। ভারতবর্ষ ভিন্ন অস্থান্ত প্রদেশের মুসলমানেরা যে সংগীতের আলো-  
চনা করেন তাহা এক প্রকার সাধারণ সংগীত বলিলেও অত্যন্তি হয় না।  
ভারতবর্ষের মুসলমানেরা আর্যদিগের সংগীত শিক্ষা করিয়াই বিদ্যাত হইয়াছেন।  
মুজাজান “তোফতুলহেন্দ” নামক একখানি বিবিধ বিষয়ক বৃহৎ গ্রন্থ সকলন  
করেন, ইহার মধ্যে এক পরিচ্ছেদে হস্তুমস্ত সঙ্গীতের জ্ঞাতব্য বিষয় লিখিত

\* তাঙ্গু। ত্রিচতুরঙ্গুলানি শিরঃস্থলাদ। ত্যঙ্গু। যুৎকারযত্নস্ত কাঠমঙ্গুলি সম্পত্তি।  
অর্কাঙ্গুলাস্ত্রাণি স্থ রক্তঃগ্রাণি সঞ্চ ৫ \*\*\* \* তেমু ৩ স্বরবিশ্বাসপ্রকারোৰ দনস্ত ৩। তেমুঁ  
সর্বসমেবৈতৎ বিজেয়ঃ প্রস্তুলোকতঃ।—সঙ্গীত দর্পণ।

+ অষ্টাদশাঙ্গুল। .....একেকাঙ্গুলিবর্ধিতা। বংশী চতুর্দশাস্ত্র—সঙ্গীত দর্পণ।

আছে; তাহার স্মরণ্যারে ভূমি, অতি, শুরুনার বিষয়; রাগ আগিগী বর্ণন; তালাধ্যারে তাল, লরের অক্ষরগানি। এই এই দ্বন্দ্ব গাঁথকেরা অত্যন্ত মাঞ্চ করিয়া থাকেন। ঝীঁটার জ্যোৎপথ খতাদীতে পাঠান নৃপতি গাঁয়েশউদ্দীন বালবীনের রাজ্যকালে পারস্পরদৈনীয় কবি আমীর খসড় সঙ্গীত-বিশ্বার বিলক্ষণ উন্নতি করিয়াছিলেন। আমীর খসড়র সহিত গোপাল নাথকের সঙ্গীত বিষয়ের বিতঙ্গ হয়, ইহাতে বাদসাহের বিচারে উভয়েই সমতুল্য হিসেবে হইয়াছিলেন। আমীর খসড় কচ্ছপবীণা বা সেতারের স্থষ্টি করেন। ইহা তিনি ইহা দ্বারা কঢ়িপয় রাগের স্থষ্টি হয়। ইনি পারস্য রাগের সহিত সংস্পর্শ রাগ মিশ্রিত করিয়া ইমন কল্পাখ; পারস্য এরাক রাগের সহ তোড়ী মিশ্রিত করিয়া মোহিয়র; ইহা তিনি সাজগিরি, সেকর্দা প্রজ্ঞতি, পারস্য রাগযোগে স্থষ্টি করেন। এ সময় গোপাল নাথক কর্তৃকও কঢ়িপয় রাগ স্থষ্টি হয়। অথকবর বাদসাহের সময় সঙ্গীত বিশ্বার ধারার পর নাই উন্নতি হইয়াছিল।

আবুল ফজলকৃত “আইন আক্ৰমীতে” লিখিত আছে—তিনি গাঁয়কগুণকে গোয়ালিয়র, মসাড, ট্রিশ, কাশীর এবং ট্রানসক্সিয়ানা হইতে আহ্বান করিয়াছিলেন। কাশীরের গাঁয়কগুণ তথাকার শাসনকর্তা জৈনলউদ্দীন ইয়াগী এবং তুরাগী যে সকল গাঁয়ক স্ব অধীনে রাখিয়াছিলেন, তাহাদিগের দ্বারা শিক্ষিত হইয়াছিল। গোয়ালিয়র বহুবল হইতে সঙ্গীতের আকরণ স্থান বলিয়া প্রসিদ্ধ। রাজা মান তুনায়র তথাকার সঙ্গীত বিশ্বার উন্নতি সাধন করেন। তাহার রাজসভায় বিধ্যাত গাঁয়ক বশু উপস্থিত ছিলেন। আমীর কলকুমান সাহেব দ্বারা অঙ্গুবাদিত আইন আক্ৰমী হইতে “আক্ৰমের সভাসদ” প্রসিদ্ধ গাঁয়কগণের বিবরণ নিম্নে অনুবাদ করিয়া দিলাম।

গোয়ালিয়র নিয়মী যিএণ্ট তানসেন গাঁয়কমণ্ডলীর খিরোরজ স্বক্ষণ। ইনি হরিমাস স্বামীর ছাত্র। তানসেনের ভায় অধিতীর পায়ক ভারতবৰ্ষে সহশ্র বৎসর পূর্বে বৰ্তমান ছিল না। রামচান্দ ইহার সঙ্গীতে মোহিত হইয়া এক কোটি মুদ্রা প্রদান করিয়াছিলেন। ইত্তাহিম স্বর বহু অর্থ প্রদান করিতে দ্বাক্ষত হইয়াও তাহাকে আগ্রার লইয়া যাইতে পারেন নাই। তান-মেনের এক পুত্রের নাম তান তরজ। “পারস্যানামাতে” তাহার বিলাস

নামক অপর পুঁজের উল্লেখ আছে।<sup>১</sup> ইহারা উভয়েই সঙ্গীতবিদ্যার পারদর্শী ছিলেন।

বাবা রামদাস গোয়ালিয়র নিবাসী প্রসিদ্ধ গায়ক; ইনি প্রায় তানমেনের সমর্কক্ষ। বাবাওনি কহেন, ইনি ইস্লামসার রাজসভা হইতে লক্ষ্মোতে বৈরাম থাঁর নিকট নিযুক্ত হইয়াছিলেন। বৈরাম থাঁর কোষাগার অর্থশৃঙ্খল সঙ্গেও, তিনি তাঁহাকে একবার লক্ষ্মুজ্জা পারিতোষিক প্রদান করেন। স্মৃতিখাত পদকর্তা সুরদাস ইহার পুত্র, তাঁহারা উভয়েই আকৃতবরের সভা উজ্জল কবিয়াছিলেন।

সোন্তন থা, শগগন থা, যিয়ান টান, বিকিতর থা, মহমদ থা, রাজ বাহাদুর বীর মণ্ডল থা, টান থা প্রভৃতি আকৃতবরের প্রসিদ্ধ পার্শ্ব। ইহারা সকলেই সঙ্গীতে বিশেষ পারদর্শী।

“তোজুক,” এবং “ইকবাল মাথায়” শিথিত আছে, জাহাঙ্গীর বাদসাহের ছন্তির থা, পারউইজদাদ, ধরামদাদ, মক্ষ এবং হামজা নামক কতিপয় স্মৃকর্ত্ত গায়ক ছিল। সাজাহানের বাজসভায় জগন্নাথ নামক হিন্দু গায়ক “কব্রাই” খ্যাত হয়েন, এবং দিবাং থা ও লাল থা “গুণসমুদ্র” উপাধি প্রাপ্ত হইয়াছিলেন। একদা বাদসাহ জগন্নাথ ও দিবাং থাকে তুলাদণ্ডে রজত মুদ্রাসহ পরিমাণ করিয়া উভয়কেই পুনৰ্মুক্ত কবিয়াছিলেন।

মুসলমানেরা ঝপদ, প্রবক্ষ, যুগলবক্ষ, চতুরঙ্গ, খেয়াল, টপ্পা গান করিতেন এবং সে সময় চৌতাল, ধামার, তেওরা, বাঁপতাল, কপক, সুরকান্তা, বৰ্কতাল, কুদ্রতাল, বৰ্কযোগ, লক্ষ্মীতাল, দোবাহার, সাতিতাল, রাসতাল, থামসতাল, দীরপঞ্চ, মোহনতাল, টিমাতেতাল, পটতাল, মধ্যান, একতালা, আড়া, তেহট, সওয়ারী প্রভৃতি প্রচলিত ছিল। সংগীত সকল গওরহার, নওহার, থাণ্ডার, ডাগর, এই চারি বাণিতে গেৰে। মুসলমানেরা কতিপয় সুমধুর ঘন্ট্রেরও স্থষ্টি করিয়াছিলেন। ইহারা কদ্রবীণার পরিবর্তে রবাৰ, সৱন্ধতীবীণার পরিবর্তে শদৱ, ইহা ভিন্ন স্বৰ বাহাৰ, সারঙ্গ, সপ্তস্বৰা, কান্তুন প্রভৃতি সুমধুর ঘন্ট্রের স্থষ্টি করেন। মুসলমানেরা সংগীতে অত্যন্ত অনুবক্ত হইয়া উঠিলেন, তাঁহারা স্বীয় কর্তৃব্য কৰ্ম্ম পরিত্যাগ কবিয়াও তৌর্যাতিক আমোদ পৃথিবীৰ সাব স্থির করিলেন। নৃপতিগণের বাজকার্য বিরক্তিজনক বোধ হইতে লাগিল এবং ক্রমেই

বিহুশীর্ষ শক্তির অগ্রতোরণ পর্যন্ত আক্রমণ করিল, কিছুতেই তানতল হইল না এবং বিনায়কে রাজ্য পরহস্তগত হইল। হিন্দুপতিগণ বহনদিগের বহুবিদ্যার বিদ্যাতন সহ করিয়া, প্রাথীন হইয়ার মামসে সকল বিদ্যা পরিত্যাগ করত যুক্তবিদ্যা সর্বাদরণীয় বোধ করিলেন। এ সময় সঙ্গীত, সাহিত্য কিছুরই আদর রাখিল না। সকলেই ধীরসে উচ্চত, কে সঙ্গীত শুনিবে এবং কেই যা কাব্য পড়িবে। যাহারা সে সময় কাব্য ও সঙ্গীতের আদর করিতেন, তাহারা কাপুরুষের মধ্যে পরিগণিত; স্মৃতরাঃ সঙ্গীতের আদর করেই হ্রাস পাইতে লাগিল। যাহারা সঙ্গীতব্যবসায়ী, তাহারা অন্ন শিক্ষা করিয়াই “ওস্তাদ” হইয়া উঠিতে লাগিলেন। ইহার পরে ইংরাজদিগের রাজ্য—বঙ্গদেশে সমাজের বিপ্রব উপস্থিতি। এ সময় কবি, ধাত্রা, পাচালি প্রভৃতি নানাপ্রকার গান প্রচলিত হওয়াতে বিশুল্ক সঙ্গীত প্রণালী ক্রমেই হীন পরিচ্ছন্দ পরিধান করিল। অধিকাংশ লোক অর্ক শিক্ষিত, সমাজ নানা কুসংস্কারে আবৃত, কাজেই কুবীতি ও স্মৃতি হইয়া উঠিল; কালাবাতি গান লোকের ভাল লাগিল না, “কবির” আদব বৃক্ষি হইল। ইহার পরে ইংরাজী বিদ্যা উত্তমরূপ অধ্যয়ন আরম্ভ হওয়াতে বাঙালিগণ স্বসভ্য হইতে লাগিলেন বটে, কিন্তু দেশীয় বিশুল্ক আমোদ প্রমোদ তাঁহাদিগের নিতান্ত ঘৃণাকর বোধ হইল। অন্থন সঙ্গীত নিতান্ত প্রভাবীন এবং অসহায়। যাহারা সঙ্গীত আলোচনায় প্রবৃত্ত, তাঁহারা বিদ্যাহীন মূর্খ, এবং অহরহঃ মাদক মেবনে অমুরজ, ইহারা কিঞ্চিৎ শিক্ষা করিয়াই “ওস্তাদ!”। এ সকল লোককে সাধারণে “আতাই” কহে, এই শ্ৰেণী সঙ্গীতের পরম শক্ত। বঙ্গদেশেই “আতাই” অধিক, এ জন্ত এখনকার সঙ্গীত ক্রমেই বিকৃতভাব ধারণ করিয়াছে। নায়কদিগের সঙ্গীতে পশু পক্ষীও বিমোহিত হইত, ইহাদিগের গানে বানরেও হাস্ত করে। একালে সঙ্গীতের অবহা অতীব শোচনীয়,—চিষ্টা করিলে হৃদয় বিদীর্ণ হয়। ইংরাজী ভাষার সুশিক্ষিত ব্যক্তিগণ “নেটও মিউসিক” বলিয়া সঙ্গীতের আদর করিলেন না, কিন্তু স্বুখের বিষয় ইংরাজগণ—যাহারা আর্যদিগের শাস্ত্র বিশেষ শিক্ষিত, তাঁহারা আমাদিগের সঙ্গীতের নিম্না করা দূরে থাকুক, তুমসী প্রশংসা করিয়াছেন। তবে ক্লার্ক সাহেবের কথা স্বতন্ত্র, তিনি ভারতবর্ষের কিছুই জানেন না; নাবিকদিগের “শারিগান” শুনিয়া প্রকৃত সঙ্গীত মনে করেন, তাঁহার নিকট বিশুল্ক সঙ্গীতের প্রশংসা প্রত্যাশা করা বৃথা। ইহাতে আমাদিগের ইয়ুরোপীয় সংগীতের নিম্না

কলা উদ্দেশ্য নয়। ইয়ুরোপীয় সঙ্গীতের সুস্থরাতুক্রমতা এবং স্বৈরেকতা প্রথম-  
লীর, তথাপি আমাদিগের মুচ্ছ'না, কৃষ্ণাখিযুক্ত সঙ্গীতের সহিত ভাবার তুলনা  
হয় না। ইয়ুরোপীয়গণ Harmony অর্থাৎ স্বৈরেকতার উৎকর্ষ সাধন করিবার  
জন্য বিশেষ চেষ্টিত, তাহাদিগের সঙ্গীতে ইহা ভিন্ন আর কিছুই মধ্যে নহে। আমা-  
দিগের উদাহরণ, মুদ্রারা, ভারা, সপ্তকের আয় ইয়ুরোপীয়গণের Bass, Tenor,  
Soprano তিনি সপ্তক এবং আমাদিগের সা, ধ, গা, মা, পা, ধা, নি, আয় তাহা-  
দিগেরও ডো, রি, মি, কা, সল, লা, সি, সপ্তমুর আছে। কিন্তু স্থুরসাধনপ্রণালী  
আমাদিগের সর্বতোভাবে উৎকৃষ্ট। আমরা “ইতালীয় অপেরায়” বিবিধস্বর:  
সহযোগে মধুরকর্ত সিগনোরা বোসেসিও এবং রিবলজ্জির সঙ্গীত, কথা প্রোফেসর:  
হেলর এবং জনসনের পিয়ানোবাদন শুনিয়াছি, তাহা শ্রবণ করিয়া প্রথমতঃ  
পুলকিতও হইয়াছিলাম, কিন্তু সে কিয়েকালের জন্য মাত্র, অবশেষে তাহাতে  
অভিনবত্ব কিছুই না ধাকায় বরং বিরক্তি বোধ হইয়াছিল। আমাদিগের সঙ্গীত  
সেকল নহে, একটি রাগিণী অনেকক্ষণ শুনা হইলে, তাহার পরেই আবার এক  
একটি সময়োচিত নৃত্য নৃত্যের গান হওয়াতে শ্রোতার ক্ষমেই হৰ্ষ বৃক্ষ হইয়া  
থাকে। এ কথায় যদি কেহ বলেন, আমাদিগেরও অধিকাংশ রাগ রাগিণী আয়,  
একপ্রকার—কানাড়ার পরে বাগিচী, মূলভানের পরে ভীমপলাশ, সোহিনীর পর  
পরজ, ভৈরবের পর রামকেলী ইত্যাদি প্রায় একপ্রকার বোধ হয় ; এমন কি  
কোন কোন ব্যক্তির নিকট বিভিন্নই বোধ হয় না। ধীহারা সঙ্গীত শাস্ত্রে অঙ্গ,  
তাহারা এ কথা বলিতে পারেন বটে, কিন্তু ধীহারা হিন্দু :সঙ্গীত কিছু শুনেন,  
তাহারা ও উল্লিখিত রাগিণীনিয়ের পরম্পর প্রভেদ বুঝিতে পারেন। আমাদিগের  
সঙ্গীতবিদ্যা বড় কঠিন। না বুঝিয়া নিন্দা করিলে তাহার কথা প্রাহ করিব না।  
এই সঙ্গীতে সপ্তমুর, তিনি গ্রাম, একবিংশতি মুচ্ছ'না, ধার্যিশতি শ্রতি ; তাহাতে  
নানাবিধি রাগ রাগিণী সহ, তাললয় স্বরসংযোগে গান করিলে, মনোমধ্যে অপূর্ব-  
রসের সঞ্চার হয়।

আর্যজাতীয় সঙ্গীতবিদ্যা কর্মে বঙ্গদেশে শ্রীহীন হইয়া আসিতেছিল দেশিয়া  
সন্ধর মাঝেই চুঁথিত ছিলেন। একগে কৃতবিদ্যগণ পুনরায় সঙ্গীতের আজো-  
চনার প্রয়োজন আবার যার পর নাই আনন্দিত হইতেছি। ইহার আজো-  
চন উত্তরোন্তর বৃক্ষ হইতেছে, প্রকাশ সংবাদপত্রে সঙ্গীত স্থলে তর্ক বিতর্ক ছাপ-

ତେଣେ, ଏକଥାନି ମାସିକପତ୍ର କେବଳ ସଙ୍ଗୀତର ଆଲୋଚନାଯି ପ୍ରବୃତ୍ତ, ଏତଦ୍ୱାରାତୀତ ସଙ୍ଗୀତ ଶିକ୍ଷାପଦ୍ୟୀ କରେକଥାନି ଗ୍ରହଣ ଓ ପ୍ରକାଶିତ ହିଁଯାଛେ । ଅଧ୍ୟାପକ କ୍ଷେତ୍ର-ମୋହନ ଗୋପ୍ତାମୀ-ପ୍ରଣିତ ସଙ୍ଗୀତସାର ପ୍ରଥମ ଗ୍ରହ, ଇହାର ପୂର୍ବେ ବହକାଳ ହିଁଲ ପକ୍ଷେ ମୃତ କବି. ରାଧାମୋହନ ମେନ “ସଙ୍ଗୀତ ତରଙ୍ଗ” ପ୍ରକାଶ କରିଯାଇଲେନ, ତାହାତେ ସଂସ୍କରତ ଓ ପାରଶ ଗ୍ରହ ହିଁତେ ସଙ୍ଗୀତ ସମ୍ବନ୍ଧୀୟ ଅନେକ ବିବରଣ ସଙ୍କଳିତ ହିଁଯାଛେ । ଗ୍ରହ-ଥାନିର କବିତାଗୁଣିଓ ସ୍ଵମ୍ଭୁର ଏବଂ ଅନେକ ଗୁଣ ସନ୍ତୋଷପୂର୍ଣ୍ଣ ଗୀତରେ ଆଛେ, କିନ୍ତୁ ଉହା ସଙ୍ଗୀତ ଶିକ୍ଷାର ଉପଯୋଗୀ ହୟ ନାହିଁ । “ସଙ୍ଗୀତସାର” ଅଭିନବ ପ୍ରଣାଳୀତେ ସଙ୍କଳିତ, ପ୍ରଥମେ ସଙ୍ଗୀତ ସମ୍ବନ୍ଧୀୟ ନାନା ଜ୍ଞାତବ୍ୟ ବିବରଣ, ତେବେବେ ନାନା ରାଗ ରାଗିନୀର ସ୍ଵର-ଲିପି, ତାହାତେ ତିନ ସଂକେରଣ ମଧ୍ୟେ ସାଙ୍କେତିକ ଚିହ୍ନ ଦିଆ ଏକ ଏକଟି ରାଗିନୀର ସାରିଗମ ଲିଖିତ ଆଛେ । ଇହାତେ ସହଜେ କଠେ ଓ ସନ୍ଦେଶ ରାଗାଦି ଶିକ୍ଷା କରା ଯାଇତେ ପାରେ । ପ୍ରଥମ ଶିକ୍ଷାର ଜତ ଗ୍ରହଥାନି ଭାଲ ହିଁଯାଛେ ବଲିତେ ହିଁବେକ । ଆମରା ଗୋପ୍ତାମୀ ମହାଶୟକେ ରାଗାଲାପେର ଏକଥାନି ବିଭାଗିତ ଗ୍ରହ ଲିଖିତେ ଅଭ୍ୟରୋଧ କରି; ତାହା ପ୍ରକାଶ ହିଁଲେ ସକଳେଇ ମାଦରେ ଏକ ଏକ ଖଣ୍ଡ ଗ୍ରହଣ କରିବେନ । ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ବାବୁ ଶୌରୀଜ୍ଞମୋହନ ଠାକୁର ମହୋଦୟ ସନ୍ଦର୍ଭତ୍ତାପିକା ନାମକ ମେତାରଶିକ୍ଷାର ଏକଥାନି ବୃଦ୍ଧ ଗ୍ରହ ସଙ୍କଳନ କରିଯାଇଛେ, ଇହାତେ ମେତାର ଶିକ୍ଷାର ବହବିଧ ପ୍ରଣାଳୀର ସ୍ଵରଲିପି ଆଛେ । ସଙ୍ଗୀତପ୍ରିୟ ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ବାବୁ କୁମ୍ଭନ ବନ୍ଦୋପାଧ୍ୟାୟେର “ମେତାରଶିକ୍ଷା” ଏକଥାନି ଅଭିନବ ଗ୍ରହ । ଏଥାନି ଇଯୁରୋପୀୟ ପ୍ରଣାଳୀତେ ସଙ୍କଳିତ । ସ୍ଵରଲିପିର “ଗ୍ରେ” ସମ୍ମହ, ହାର୍ମୋନିଯମ ଓ “ପିଆନୋ” ସନ୍ଦେଶ ଅତି ସହଜେ ବାଜାଇତେ ପାରା “ଯାଉ । କୁମ୍ଭନ ବାବୁ ଇଯୁରୋପୀୟ ସଙ୍ଗୀତ ଯେ ଉତ୍ତମରୂପ ଶିକ୍ଷା କରିଯାଇନ୍ତି, ତାହା ଏହି ଗ୍ରହ ଦୃଷ୍ଟି ବିଲକ୍ଷଣ ପ୍ରତୀତ ହିଁବେ । ଏହି ଗ୍ରହର ତାଲାଧ୍ୟାୟ ଅତି ବିଶେଷ ହିଁଯାଛେ, ତଦ୍ୱାରା ସହଜେ ପ୍ରଚଲିତ ତାଲଗୁଣି ଶିକ୍ଷା କରା ଯାଇତେ ପାରେ । ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ବାବୁ ନବୀନଚଞ୍ଚ ମତ କୁଠ ସଙ୍ଗୀତରଙ୍ଗକର ନାମକ ଆର ଏକଥାନି ଗ୍ରହ ପ୍ରକାଶିତ ହିଁଯାଛେ । ଏଥାନିଓ ସଙ୍ଗୀତ ଶିକ୍ଷାପଦ୍ୟୀ ଗ୍ରହ ।

ଆଜି କାଲି କଲିକାତାଯି ଐକତାନ ବାଦନେର ଅନେକେ ପ୍ରଶଂସା କରିଯା ଥାକେନ, କିନ୍ତୁ ଇହାତେ ବିଶୁଦ୍ଧ ସଙ୍ଗୀତବିଦ୍ୟାର କୋନ ଉନ୍ନତି ହିଁତେହେ ନା, ତବେ ଅନୁକ୍ରମ ସିଦ୍ଧୁ, କାଫୀ, ଧାସାଜ ଓ ଯିଶ୍ର ମାମାତ୍ ରାଗିନୀର “ଗାନ ଭାଙ୍ଗା ଗ୍ରେ” ଅର୍ଥାତ୍ କୋନ ପ୍ରଚଲିତ ଗାନେର ସ୍ଵରେ “ଗ୍ରେ” ନାନା ସନ୍ଦେଶ ସହସ୍ରାବ୍ୟ ଶୁଣିତେ ଭାଲ ଲାଗେ ମାତ୍ର ।

প্রথমে পাখুরিয়াঘাটার নাট্যামোদী মহোদয়গণ কর্তৃক সঙ্গীত পাঠশালা সংস্থাপিত হয়, তৎপরে কিংকালের মধ্যে কয়েকটি ভাবার শাখা পাঠশালা স্থাপিত হইয়াছে শুনিয়া অতীব সুখী হইলাম। এই সংবাদে সঙ্গীতগ্রন্থ ব্যক্তি \*মাত্রেই আমাদিগের আয় সুখী হইবেন। এ সময় সঙ্গীতের উন্নতি করিতে যিনি চেষ্টা করিবেন, তিনিই আমাদিগের ধন্যবাদের পাত্র ; কিন্তু কেহ কেহ সাময়িক পত্রে সঙ্গীত শাস্ত্রের তর্ক করিবার ভাগ করিয়া কোন সম্মাননা বা কোন মাত্র ব্যক্তিকে গালি বর্ষণ করিতেছেন দেখিয়া অত্যন্ত পরিতাপিত হইতেছি। এতামৃশ ব্যবহার কখনই প্রশংসনীয় নহে, এ উদ্যমের সময়— অকৃত বিষয়ের উন্নতি চেষ্টা করাই সর্বতোভাবে কর্তব্য ।

# পরিশিষ্ট ।

## সোমপুরাকাশ হইতে উক্ত ।

আমি বঙ্গদর্শনে ভারতবর্ষের প্রাচীন পূর্বাবৃত্ত সমক্ষে একটা অস্তাব লিখিয়া পরে বাজক-  
শপথের অনুযোগে সূজ পুত্রকাকারে প্রকাশ করিয়াছি । ঐ অস্তাব মধ্যে সেনবংশীয় মৃগতিগণকে  
করিয়া হির করায়, গত সংষ্ঠাহের সোমপুরাকাশে “পূর্বাবৃত্তামুসকানেছু” মহাশয় আপত্তি উৎপাদন  
করিয়াছেন, কিন্তু এ বিষয় বাবু রাজেন্দ্রচাল যিন্ত মহেন্দ্র বহুল অমাধ প্রয়োগ করিয়া আসিয়াটীক  
দোসাইটীর পত্রিকার এবং রহস্য-সমৰ্পণে ছাইটা হৃদীর্ঘ অস্তাব লিখিয়াছেন; তাহা পাঠ করিলেই  
বেশ কাজাদিগণকে বৈজ্ঞানিক করা নিতাঞ্জ মুক্তিবিকল্প । উৎপাদিত ধর \* কৃত কবিতা মধ্যে  
হেব বংশীয় মৃগতিগণকে করিয়া বর্ণন করা হইয়াছে, যখন সামন্ত দেন সমক্ষে তিনি লিখিয়াছেন  
“তঙ্গু সেনাবায়ে প্রতিহতটপ্পতোৎসাদনো ব্রজবানী, সুবক্ষফিয়াণামজনি কুলপিরোদাম সামন্ত-  
দেন: ।” এইগু অনেক হলে তাহাদিগকে “ক্ষত্রিয়শ্রেষ্ঠ” বলা হইয়াছে । অস্তাব বাহ্য ভাবে  
অস্তান্ত অমাধ উক্ত করা হইল না । পূর্বাবৃত্তামুসকানেছু মহাশয় রাজেন্দ্র বাবুর লিখিত  
প্রকল্পের পাঠে অস্তান্ত আত্মব্য বিষয় উভয়কল্প অবগত হইতে পারিবেন ইতি ।

তাঃ ২২শে কার্তিক ।  
১২৭১ সাল । .

শ্রীরামদাস সেন ।

## মধ্যস্থ হইতে উক্ত ।

১৮ই জৈষ্ঠ ১২৮০ সাল ।

### বরঝচি ।

আমি মাঘ মাসের বঙ্গদর্শনে বরঝচি সমক্ষে যে অস্তাব লিখিয়াছিলাম “আর্য প্রবৱ” গতে  
ভাস্তৱ প্রতিবাদ করিয়া একটা অবক অকাশিত হইয়াছে । আচাম ঐতিহাসিক বিবরণ থতই

\* ইনি লক্ষণ সেনের সভাসদ ছিলেন, যথা—

গোবৰ্জনলক্ষ শরণে অয়দেব উৎপাদিঃ ।

কবিয়াজল্পঃ রঞ্জনি সমিতো লক্ষণত চ ।

উত্তমরূপ সীমাঙ্কল্প করিয়া সমালোচিত হয় উভই মহল ; কিন্তু অন্তর্বলেখক যে যে বিষয়ে আমার অভিবাদ করিয়াছেন তাহা অকিঞ্চিতক্ষণ বোধ হইল। বরকচি স্থানে উইলসন, ইল, মূলার, কাউলেস, এবং গোড়েট্ট করের আহ হইতে প্রমাণ সংকলন করিয়াছি, এজন্ত যে যে সংস্কৃত গ্রন্থের প্রয়োগশূলি আবশ্যিক বোধ হইয়াছে তাহাই অত্যবের অমাণোপযোগী বিবেচনা করিয় গ্রহণ করা হইয়াছে। বতুরা মূলগ্রন্থ হইতে বহু সংস্কৃত গ্রন্থ উক্ত করিয়া দিতে পারিতাম। আমার বিকট বৃল “বৃহৎ কথা” বা “কথা সরিদসাগর” আছে, তাহা ছাইতে বরকচি-চরিত কথা আদোগাপাত্র উক্ত করিয়া দিতে পারিতাম, কিন্তু তাহা হইলে প্রত্যাবৃত্তি অনর্থক মুদ্রণ হইয়া উঠিত, কাজেই শুণ্গার্থে সকলে বিয়ক্ত হইতেন।

আমি আধুনিক অমর, চোর এবং বঙ্গদেশীর প্রিন্স কবি ৮ প্রেসটার তর্কবাণীশকে লক্ষ্য করিয়া “কুটিল ইলিজিত বিশ্বাস” করি নাই, কিন্তু আধুনিক অঙ্গীল মজদুদেশীর কবিগথ, রাহারা আদিয়াসের প্রবর্তক, তাহাদিগকেই যেখ করা আমার মুখ্য উদ্দেশ্য ; এবং আমার মতে সংস্কৃত বিজ্ঞানসম্পর্কয়তা তাহার মধ্যে একজন। ইহা কখনই স্বপ্নিক্ষ বৈয়াকরণ বরকচি-প্রণীত নহে।

“বৃহৎ কথা” উপন্থাস এহ, স্বতরাং তাহার প্রমাণ প্রাপ্ত নহে। কিন্তু তাই বলিয়া কাত্যায়ন বরকচি নামটা সোমদেব শত্রুর কলিত হইতে পারে না এবং হেমচক্রও এই নাম উরেখ করিয়াছেন, স্বতরাং শট মৌকমুলারের দোষ কি ? “বৃহৎ কথা” নিতান্ত আধুনিক এহ নহে, উহা ১০৯৯ খঃ অঃ সংস্কৃতিত হইয়াছে। পণ্ডিতবর তারানাথ তর্কবাচক্ষিতিশ বৃহৎ কথার প্রমাণ দাহা প্রামাণিক বোধ করিয়াছেন তাহা সিদ্ধান্তকেমূলীর ভূমিকায় গ্রহণ করিয়াছেন। কাত্যায়ন বরকচি পাণিনির বার্তিক কর্তা, ইহা প্রত্যাবলেখক কোন প্রমাণ না দিয়া কাত্যায়নের ঝিপ্পর নাম বরকচি নহে কি অকারে খণ্ড করিতে সাহসী হইলেন ? প্রত্যাবলেখক কহেন “হল বিশেষে রাজতরঙ্গিণী যে বিশেষ মাত্র এহ, ইয়ুরোপীয় দূরদর্শিগণ ইতাকে সন্তুষ্যযোগী জান করেন, উহা কাল ‘করিয়া দেখা আবশ্যক, রামদাস বাবু তাহা করেন নাই’, ইহার তাৎপর্য বুঝিতে পারিলাম না। রাজতরঙ্গিণী কাশীরের পুরাবৃত্ত, তাহার মধ্যে বরকচির প্রেসঙ্গ মাত্র নাই, স্বতরাং তাহার নাম উরেখের আবশ্যক কি ! ইহাতে যোধ হয় প্রত্যাবলেখক রাজতরঙ্গিণীর নাম মাত্র শুনিয়াছেন, পাঠ করেন নাই ; স্বতরাং “তাহার প্রাচী সংস্কৃত জান থাকিলে একজপ হইত না !” “রাজতরঙ্গিণী” মাত্র এহ বটে, কিন্তু তাহার মধ্যে অসম্ভব কথা আছে। রামানিত্য ৩০০ বৎসর রাজ্য করিয়াছিলেন লিখিত আছে, তাহা সম্পূর্ণ অসম্ভব ; তথাপি এই গ্রন্থের ঐতিহাসিক প্রমাণ সামনে উক্ত করিয়া থাকি, কেন না ইহা অপেক্ষা প্রামাণিক এহ সংস্কৃত তাহার নাই।

প্রত্যাবলেখক কহেন “কাত্যায়ন গোত্রীয় নাম,” তাহাতে তাহার অপর নাম বরকচি হইবার বাধা কি ? শাক্যাদিহের গৌত্ম গোত্রীয় নাম, তাহাতে তিনি গৌত্ম এবং শাক্য উভয় নামেই অসিক্ষ।

আমি পাণিনির বার্তিককর্তা এবং বৈদিক কলাত্মকপ্রণেতা কাত্যায়ন বা বরকচি এবং স্বতরু

আতুল বরুৱাচির বিবরণ লিপিবদ্ধ কৰিয়াছি। জনকপুরোহিত কাত্যায়ন ধৰ্মশাস্ত্ৰবৰ্ত্তী ছিল। সৱিপুত্ৰ, কাত্যায়ন এবং মৌকগল্যায়ন বৃক্ষদেৱেৰ প্ৰধান শিষ্য। এই কাত্যায়ন পাণিতভাষাৰ ক্ষাকৰণকৰ্ত্তা। ইহার উল্লেখ মহাবৎস্থে আছে এবং ইহাকে পাণিতভাষাৰ বৌজোৱা কচছৰণ থলে।

### শ্ৰীরামদাস সেন।

বহুমপুর।

### সোমপ্রকাশ হইতে উক্তি।

১৬এ চৈত্ৰ ১২৭১।

গত ১৯এ চৈত্রের সোমপ্রকাশে দৃষ্ট হইল, বাবু অবিনাশচন্দ্ৰ মুখোপাধ্যায় মহাশয় শিৱিখিত শ্ৰীহৰ্ষার্থ প্ৰস্তাৱেৰ বিৱৰণকে লেখনী ধাৰণ কৰিয়াছেন। আমি “বঙ্গদৰ্শনে” পূৰ্বেই লিখিয়াছি যে ধোঁটাৰ ঐতিহাসিক বিষয়ের অনুসন্ধান ভ্ৰমশূল্হ হইবে একপ সম্ভাৱিত নহে। তবে আমাৰ যদি কোন প্ৰস্তাৱে ভ্ৰম থাকে, তাহা কৃতবিদ্য পাঠকবৰ্গ সংশোধন কৰিয়া দিলে অতীব আহ্বানিত হইব; কিন্তু শ্ৰীহৰ্ষ বিষয়ে প্ৰস্তাৱলেখক মহাশয় যে সকল আপন্তি উপাগন কৰিয়াছেন, তাহা অতি অকিঞ্চিত।

সংস্কৃত প্ৰচেষ্টাৰ যে যে বিষয় লিখিত হইয়াছে, তাহাই আমাৰিক বোধে আমি সকল প্ৰস্তাৱেৰ অৱোধ্যোগী বিবেচনায় গ্ৰহণ কৰিয়াছি। “ক্ষিতীশ বংশবলীচাৰিত” একখনি সংস্কৃত পুৱাৰুদ্ধ। তাহাতে শ্ৰীহৰ্ষেৰ বিষয় যে টুকু পাইয়াছি তাহাই অবিকল প্ৰস্তাৱেৰ আৱাসে লিখিয়াছি। আদিশূলেৰ বিবৰণ আমাৰ প্ৰস্তাৱে উল্লেখ নহে। সুতৰাং তাহার কাল নিকৃপণ কৰিতে প্ৰয়াস পাই নাই। তজজ্ঞ প্ৰস্তাৱলেখক আমাৰে কোন মতেই দোৰী কৰিতে পাৱেন না। ক্ষিতীশবংশবলীচাৰিতে লিখিত আছে ভট্টনাৱায়ণ, দক্ষ, শুভ্র, ছান্দো এবং বেদগৰ্ভ নামক পঞ্চ বিপ্রকে নৃপতি ১৯৯৯ শকাব্দায় নিৰ্মিত ভবনে বাস কৰিতে দিয়াছিলেন। যথা—

“ইতি প্ৰত্ব তেন ব্ৰাহ্মণেন সৰ্কিৎ দৃতান্ত প্ৰেমা বহুমুলপুৰসৱঃ ভট্টনাৱায়ণদক্ষশীহৰ্ষচান্দ্ৰৰ-বেদগৰ্ভসংজ্ঞাকৰ্ত্ত যজ্ঞোপকৰণসামগ্ৰীসংহৃতানানীয় নবনবত্যধিক-নবশতী-শকাক্ষে আণুপকলিত-বাসে নিবেশযোগাস।”

আমি জৈনলেখক গ্ৰন্থশেখৰেৱ আমাখ গ্ৰাহ কৰিয়াছি, তাহার মতে শ্ৰীহৰ্ষ অমৃতচন্দ্ৰ বা জুড়চন্দ্ৰৰ সমসাময়িক। তিনি ১১৬৩ এবং ১১৯৪ খৃষ্টাব্দ মধ্যে কাশ্মৰকুজ ও বাৰাণসীৰ অধীনৰ ছিলেন। জয়চন্দ্ৰেৰ মাতা তুমাৰ বংশীয়া এবং তিনি পৃথীৱৰেৰ মাতাৰ সহোদৰ।

কৰিচ্ছ বৰ্দ্ধাই পৃথীৱৰ বা গ্ৰাম পিথোৱাৰ সত্ত্বসদ। তাহার “পৃথীৱৰ চৌহান মাসো” মধ্যে শ্ৰীহৰ্ষ সখকে এই লিখিত আছে—

“অজনক পংচে শৈর্হসারং ।  
দেশের কষ্ট দিসে বহুরং ।”

- বৈষ্ণবকর্তা শৈর্হস পৃথিবীজ, জগতজ্ঞ, কবিচল্ল, কুমার পাঠ এবং হেমাচার্যের সরকারীজ্ঞানী ।  
লেখক মহীশূর বলেন যে, বীরসিংহের বিষয় লিখি নাই । ইহার অর্থ কি বুঝিতে পারিলাম  
না । কেননা শৈর্হসের জীবন-চরিত সম্বে বীরসিংহের কিছুই উল্লেখ নাই ; স্বতরাং তাহার বিষয়  
লিপিবদ্ধ করা অপ্রাসঙ্গিক হয় ।
- \* বৈষ্ণবকর্তা ও রংগবলী মাটিকাপ্রণেতা শৈর্হসের বিষয় যতদূর পাওয়া গিয়াছে তাহা “বজ্রদর্শনে”  
লিখিয়াছি । ইহা অপেক্ষা অধিক অবাধ অযোগ রাখা যদি কেহ তাহাদিগের জীবনচরিত  
সম্বল করিয়া সুজিত করিতে পারেন তবে তাহা পাঠ করিয়া পরম সুবী হইবে ; নতুনা হৃৎ  
বাঙ্গাল বিজ্ঞার করিয়া একান্ত সংবাদ পত্রের ছফ কলম “কিছুই ঠিক নাই” বলিয়া অসার  
প্রস্তাবে পরিপূর্ণ করাতে কিছু মাত্র জাত নাই । তাহার নিকৎসাহপূর্ণ বাক্যে প্রকৃত পূর্বাবৃত্ত-  
সক্ষারিগণের কিছু মাত্র ক্ষতি হইবে না ; বরং তাহাতে তাহাদিগের উন্নতোভাব উৎসাহ বৃক্ষি  
হইবার সংক্ষারণা ।

শ্রীরামদাস সেন ।  
বহুমপুর ।

## OPINIONS OF THE PRESS.

**VARATHABARSAR PURABRITHA SAMALOCHANA**, by Ramdas Sen.—This essay has been re-printed from the *Banga Darsana*. It displays research and is well written.—*Hindoo Patriot*.

**KALIDASA** in Bengali, by Ramdas Sen.—This is a critique on the works of Kalidasa, the prince of Sanskrit poets. It has been re-printed from the *Banga Darsana*. It is the first attempt at a complete criticism of Kalidasa's works in Bengali, and has been ably executed. The writer is an enlightened zemindar of the Moorshedabad District.—*Hindoo Patriot*.

In his notices Baboo Ramdas professes his faith with all humility. We find him inclined to be guided by the authority of the author of *Raja Tarangini*. It is asserted by the latter that *Kalidasa*, otherwise named

*Matri Gupta*, lived in the sixth century after Christ. This opinion is not quite new, it has found friends in Germany and Bombay. We need not discuss the soundness of theory, it suffices to say that it well accords with the general tendency of the present day to regard our greatest master of the lyre as a modern poet, rather than one who lived in the obscure ages.—*The Calcutta Review*.

## ভারতবর্ষের পুরাবৃত্ত সমালোচন।

বঙ্গদর্শনে এই পিলোনামের একটা স্থানে প্রবক্ষ প্রকাশিত হইয়াছিল, যাগেজিনের প্রস্তাব ইয়ুরোপ ও আমেরিকার স্থান আমাদিগের দেশে প্রায় অক্ষয় হয় না, এই নিমিত্ত বহুমণ্ডের সাহিত্যাক্ষুরাণী জৰীদার আয়ুক্ত বাবু রামদাস সেন এই প্রবক্ষ বহুবাজারের ট্যানহোপ যত্নে পৃষ্ঠক-কাবে মুদ্রিত করাইয়া প্রচাব করিয়াছেন। দেশীয় ভিন্ন ভিন্ন পৃষ্ঠকালয়ে এতৎ খণ্ড পৃষ্ঠকা সংযোগিত হইলে ভবিষ্যৎ ইতিহাস লেখকদিগের পক্ষে উত্তম আদর্শ হইবে। রামদাস বাবুর অদেশাক্ষুরাণিতা ও বিদ্যামুরাণিতার নিমিত্ত আমরা তাহাকে শত শত সাধুবাদ করিলাম।—  
সংবাদ প্রভাকর।

প্রবাদ আছে বাসন দেখিলে ভজি করিতে হয়, কেন না বাসনের মধ্যে বাসনদেবও ধাক্কিতে পারেন। আমরাও বলি খর্বাকৃতি হইলেই কিছু গ্রহের প্রতি অভজি করিতে হয় না, কেন না উহা সন্ত্রাসও হইতে পারে। অথবা পুল্প যেমন লঘুকায় হইলেও আনন্দজনক হয়, বাবু রামদাস সেন প্রগতি ভারতবর্ষের পুরাবৃত্ত সমালোচনাও সেইরূপ পৃষ্ঠায় অল্প হইয়াও আমাদের আনন্দকর হইয়াছে। রামদাস বাবুর অভিবচ্চ অতি সংগোচ্ছেই পতিত হইয়াছে। এলফিনষ্টোন অভ্যন্তি মহাশয়েরা বহু বছ পুরাস্র পুরাতন ভারতবর্ষের যে সকল বিবরণ উক্তার করিয়াছেন, রামদাস বাবুর সমালোচনকে তাহার সারোকার বলিলেও বলা যায়। অবশ্য রামদাস বাবুর পৃষ্ঠকের পক্ষের সহিত উপরা দেওয়া যায় না কারণ উহা ততদূর তুলকায় বা পূর্ণবয়ব নহে, আর উভাতে রচনাবিলাসও ততদূর নাই। রামদাস বাবুর সৌন্দর্য ও সারবস্তা আছে, কিন্তু আকর্ষণী শক্তি নাই, বিষয় আছে কিন্তু বাণিজ্য নাই অর্থাৎ গুণ আছে কিন্তু রূপ নাই। ইহাতে স্পষ্ট বোধ হইতেছে যে রামদাস বাবু পশ্চিমের নিকট গ্রহণ্য বটেন। বাঙ্গালা ইন্দুলের নিমিত্ত যে সকল গ্রন্থসম্পর্ক ভারতবর্ষের ইতিহাস লিখিয়াছেন তাহাদের উচিত রামদাস বাবুর সমালোচন তাহাদের প্রয়োজন প্রয়োজন করিয়া দেন।—সমাজ দর্শণ।

ভারতবর্দের প্রকৃত ইতিহাস নাই। হিন্দু কবিগণের কাব্য এই সমূহ হইতে প্রকৃত বিষয় উক্তাবন করা অসীম কঠিন। তৎসমুদায় কেবল অঙ্গোকি বর্ণনার পরিপূর্ণ। স্মৃতরাং রামদাস বাবু যথার্থ বিষয় প্রকটন জন্ম কৃতসকল হইয়াছেন তাহাতে আমরা সন্তুষ্ট হইলাম।—আমরাঁ অকাশিকা মাসিক পত্রিকা।

ভারতবর্দেয় পুরাবৃত্ত সমালোচন। বিদ্যাবিষয়ে উৎসাহবান শ্রীমুক্ত রামদাস সেন বঙ্গদর্শন হইতে এখানি উক্ত করিয়া মুক্তিত ও প্রচারিত করিয়াছেন, এখানি পাঠ করিলে হিন্দুগণের পুরাবৃত্তের অনেক বিষয় জ্ঞানিতে পাবা যায়।—সোমপ্রকাশ।

---

ইহা প্রাচীন ভারতবর্দের পুরাবৃত্তের নথদর্পণ ব্রহ্মপ বলিলে হয়। ইহাতে আমরা কতকগুলি বিষয় নূতন দেখিলাম, ইহাতে নোধ হইতেছে যে সচবাচর লোকে কোলক্রক ও উইলসন দেখিয়া যেমন এইরূপ গ্রহ প্রণয়ন করে রামদাস বাবু সেকগ কবেন নাই; মূল সংস্কৃত গ্রহও দেখিয়াছেন।—তত্ত্ববোধিনী পত্রিকা।

---

“এই ভারতবর্দের পুরাবৃত্ত সমালোচনাখ্য” গ্রন্থানি যদিও অতি ক্ষুদ্রকাম, তথাপি ইহার অধ্যে প্রচারিতার অসাধারণ অঙ্গসমূহান ও শ্রমের পরিচয় স্মৃতিরূপে দৃষ্ট হয়। নানা গ্রহ দর্শন ও তাহার মতামত সকল আলোচনাপ্রে এই গ্রন্থানি লিখিত হইয়াছে।—তমোচূক পত্রিকা।

সহিদান ও প্রসিদ্ধ লেখক বহুমুরহ বাবু রামদাস সেন যাহাশৱ এই ক্ষুত্র গ্রন্থানি প্রচার করিয়াছেন। প্রথমে বঙ্গদর্শনে তিনি উক্ত নামাখ্যাত একটা অবক লিখিয়াছিলেন, এক্ষণে তাহাই পৃত্তকাকারে প্রকাশিত হইল। ইহাতে পুরাবৃত্তমূলক ভূমি জ্ঞান ও অঙ্গসমূহান স্থচার বাঙালীর সন্নিবেশিত হইয়াছে।—মধ্যাহ্ন।

পৃত্তক খানি অতি ক্ষুত্র, এমন কি একখানি সাময়িক পত্রের একটা প্রস্তাৱ ব্রহ্মপ, কিন্তু তিনি যে বহুপুত্রক উদ্যাটন করিয়া এই সার উপরিত করিয়াছেন এই পৃত্তব্যখনি তাহার সাক্ষ্য দিতেছে।.. তাহার তত পরিশ্রেবের সার সম্মুলনকে আমরা সাহিত্য সমাজের একটা অবিনহৰ ভূগণ বলিয়া শীকার কৰি।—মুর্মিদাবাদ পত্রিকা।

## মহাকবি কালিদাস, শ্রীরামদাস সেন প্রণীত।

বহুমন্ত্রের বিজ্ঞানুরাগী কৃষ্ণধিকারী শ্রীযুক্ত বাবু রামদাস সেন “মহাকবি কালিদাস” নাম দিয়া একখানি পুস্তক লিখিয়াছেন। আমরা কৃতজ্ঞতা সহকারে শীকার করিতেছি, উহার একক্ষণ উপহার প্রাপ্ত হইয়াছি। কলিকাতা ট্যানহোগ যত্রে মুজিত, মূল্য নাই। অন্ধকার এই পুস্তক তামীর বক্তু বাক্সবগুটকে বিলাসুল্যে বিতরণ করিতেছেন। বিবিধ সংস্কৃত ও ইংরাজী এবং হাতে কালিদাসের জীবন চরিত সংকলিত হইয়াছে। রামদাস বাবু এ বিষয়ে যে বহু অঙ্গসংক্ষান ও বহু-অম করিয়াছেন, তাহা বলা নিষ্ঠায়োজন। শীহারা এই কৃত পুস্তকখানি পাঠ করিবেন, তাহারা সকলেই উক্ত অঙ্গসংক্ষান ও অন্যের ফল পরিগ্রাম হাতে পারিবেন। বৃক্ষতঃ ভারতবর্ষের একজন অধার কবির জীবনবৃত্তান্ত জ্ঞাত হওয়াও সাহিত্যসমাজের আবশ্যক। বিভাগতঃ বিভিন্নভিত্তি ও কালিদাস সম্বন্ধে নানাপ্রকার ঘৰতেন্ত্রে আছে, এতৎ পুস্তক পাঠে তাহাও বিশেষজ্ঞে প্রতিপক্ষ হইবে।—সংবাদ প্রকারণ।

এই পুস্তক দেখিতে শুন্ত-কলেবর, কিন্তু কেবল সার পরিপূর্ণ।—জ্ঞানাঙ্কুর।

মহাকবি কালিদাস। ইত্যাখ্য যে আর একখানি কৃতদেহ এষ্ঠ শ্রীযুক্ত রামদাস সেন মহাশয় প্রকাশ করিয়াছেন, তাহাও অথবত: “বঙ্গদর্শনে” প্রকাশিত হয়। \* \* \* \* \* অনেক ইং-  
রোগীয় ভাষাবিদ মচাজ্জ্বার মতাদি প্রদান ও সংস্কৃত প্রাচাদি হাতে নানাশুসক্ষানাত্তে সেন মহাশয় একজন সিদ্ধান্ত করিয়াছেন যে, কালিদাস কাশীর মেৰীয় রাজবিশেষের অমাত্য ছিলেন, এবং রাজতত্ত্ববিদ্যাতে তাহাকেই শান্তিশুণ্ড নামে উল্লিখিত হইয়াছে। রচয়িতার এই সিদ্ধান্ত সম্বন্ধে অনেকে অনেক দোষারোপ করিতেছেন কিন্তু অদ্যাবধি প্রকৃত ঝাপে কেহই তাহার মত খণ্ডন করিতে পারেন নাই। সেজন নানা এষ্ঠ দর্শন ও বহুশ্রম সহকারে এই অন্ধখানি লিখিয়াছেন ও তাহার মতপ্রতিপোষক অনেক প্রমাণ দিয়াছেন।—তরোলুক পত্রিকা।

রামদাস বাবু এই কৃত পুস্তকখানিতে বিশেষ পাঠিত্য প্রকাশ করিয়াছেন।—ভৱবোধিনী প্রক্রিকা।

এই পুস্তকে বিখ্যাত মহাকবি কালিদাসের জীবনচরিত সংকলিত হইয়াছে। এই সংগ্রহে বিত্তৰ পরিকল্পন, বিত্তৰ দর্শন এবং বিত্তৰ পর্যালোচনের পরিচয় দিতেছে। আমাদের দেশের

বিখ্যাত বাহিনীরের অকৃত বিবরণ যতই প্রকাশ হইবে ততই মজবুত সন্দেহ নাই। রামদাস  
বাবুর এই অব্যবস্থার এবং অমূলীগতে আমরা বার গুরু নাই পৌত্র হইলাম।—কুর্সিমাল পত্রিকা।

রামদাস বাবু অভিশর পরিশৰ্ম সহকারে মজামত ও প্রয়োগাব্যাপ সংকলন করিয়াছেন।—  
অধ্যৱৃত্তি।

কালিদাস ভারতবর্দের (এমন কি কুমুণ্ডের) একটি বিশেষ অলঙ্কার। তাহার কবিতাঃ  
পাঠে সকলেই মোহিত হয়েন। কিন্তু দুঃখের বিষয় এই যে, একপ কবিকুলচূড়ান্তির বধাৰ্ঘ  
বিবরণ প্রাপ্ত হওয়া অতীব দুঃখ ব্যাপার, এবং এতৎ সম্বন্ধে কাহাকেও যত্ন ও চেষ্টা করিতে দেখা  
বাবু না। ইংলণ্ডের সর্বশ্রদ্ধান্বিত জীবনবৃত্তান্ত অনুসন্ধানার্থ ইংলণ্ডের অনেক  
বিখ্যাত পণ্ডিত জীবন সকল করিতেছেন। আমাদের মধ্যে একপ মোক কোথার? বাবু রামদাস  
নেন আমাস শীকার করতঃ যে একপ কার্য্যে ব্রতী হইয়াছেন তাহাতে আমরা তাহাকে যথোচিত  
প্রশংসন না করিয়া থাকিতে পারিলাম না।—গ্রামবাণী প্রকাশিকা মাসিক পত্রিকা।

ইংরাজদিপের বক্তৃতা সকল পাঠ করিলে আমার মনে কেমন হিসাব উদয় হয়, অথবাৎ  
বেমন ইতিহাসলেখক গীবন কহিয়াছেন বে হিউমের আকর্ষণী রচন। পাঠ করিলে আমার মনে এক-  
মাই আহ্মদ ও নৈরাজ্যের উপচর হয়, ইংরাজদিপের বক্তৃতা সকল পাঠ করিলে আমার সেইরূপ  
নৈরাগ্য ও হিসাব সকল হইয়া থাকে। মনে হয় আমাদের দেশীয়েরা কত দিনেই না জানি রচনা-  
হলে একপ বিদ্যা বুঝি সহকারে তর্ক বিতর্ক করিতে পিথিবেন। ইংরেজেরা বক্তৃতাহলে শত শত  
জাতির নাম উরেখ করিতে পারেন। শত শত তাৎ শাসন ও শত শত শত শর্মণগত্তের ইতিহাস  
বিবরণ মুখ্য বলিতে পারেন, কোন হলেই প্রাপ্ত বলিয়া বোধ হয় না। আমাদের দেশেও এক-  
কালে এইএকপ জীবনুত্বাবল, মহিনাখ প্রচুর শত শত তাকিকের আবির্ভাব হইয়াছিল দেখিতে  
পাওয়া যায়। কাল সহকারে সমুদ্রায়ই লোগ পাইয়াছিল। সন্তানি-কালের কাগজ পত্র দেখিয়া,  
আমার সেইরূপ চেষ্টার আবির্ভাব হইতেছে বলিয়া স্মৃত্যোধ হয়। রামদাস বাবুর পুস্তকসকলেও  
একপ চেষ্টার পরিচয় পাওয়া যাইতেছে। আমার বেশ হয় রামদাস বাবু কালিদাস বিবরণ যত-  
মূর বলিয়াছেন তাহার পূর্বে অন্ত কোন দেশের কোন গ্রন্থকারই তত্ত্বানু বলিতে  
পারেন নাই।

ରାଜମାସ ବାବୁ କାଲିଦାସର ଅଭ୍ୟନ୍ତରେ ନାନାପ୍ରଥମ ଓ ଏହିକାରେର ଉରେଖ କରିଯାଇଲେ ଏବଂ  
ତର୍କ ବିଭିନ୍ନ ସହକାରେ ସକଳେର ମତ ଥିଣୁ କରିଯା ଏହିଶେବେ ଆଗମୀର ମତ ପ୍ରକାଶ କରିଯାଇଲେ ।  
ରାଜମାସ ବାବୁ ଅଭ୍ୟନ୍ତର କରେନ କାଲିଦାସ ଝୂଣୀର ସଠ ଶତାବ୍ଦୀତେ ବର୍ତ୍ତମାନ ହିଲେନ । ହର୍ବ ବିଜ୍ଞାନିତ୍ୟ  
ଇହାକେ କାଶୀରେ ରାଜସ ପ୍ରଦାନ କରିଯାଇଲେନ । ଇନି ତଥାର ୫ ସଂସର ୧ ମାସ ୧ ଦିନ  
ରାଜ୍ୟ କରିଯା ବିଜ୍ଞାନିତ୍ୟର ମୃତ୍ୟୁର ପର ବାନପ୍ରଥ ଅବଲମ୍ବନ କରେନ । ଆମରା କାଲିଦାସର  
ବଚନ ଦେଖିଆ ଦେଇପ ବୁଝି ତାହାତେ ସଙ୍ଗିତେ ପାରି ଯେ କାଲିଦାସ ଐକ୍ଲପ ସମରେଇ ଲୋକ । ତାହାର  
ରଚନା ଦେଖିଲେ ତାହାକେ ଆଟୀନ ଅପେକ୍ଷା ନୟ ସଲିଯା ବୌଧ ହୁଏ । ଅର୍ଥାତ୍ କାଲିଦାସ ଅବଶ୍ୟ  
ଏକପ ସମରେ ଅଭ୍ୟନ୍ତର କରିଯାଇଲେନ, ଯେ ସମରେ ଅଳକାର ଶାନ୍ତିର ଆଲୋଚନା ସଂକ୍ଷିତ କବି-  
ଦିଗ୍ନେର ଯଥେ ଏକାନ୍ତ ଅଧିକାର ପ୍ରାଣ ହିଇଛିଲ । — ସମାଜ ଦର୍ଶଣ ।

এইখানি বহুমণ্ডের অসিক্ত ভূমাধিকারী শৈয়ুক্ত বাবু রামদাস সেন কর্তৃক অণীত ও প্রকাশিত। সেন মহোদয় ইতিপূর্বে “ভারতবর্দের পুরাহৃত সমালোচন” একাণ করিয়াছিলেন, তথ্যে অত্যত অধান অধান অনেকানেক কবি প্রভৃতির জীবনচরিতাদির প্রকটন করিতে বক্ষ-পরিকর হইয়াছেন, এই অধ্যবসায়টি কার্য্যত পরিষ্ঠিত হইতে থাকিলে কেবল যে দেশীয় পুস্তকাবলির প্রার্থিত ভূগৱণমণ্ডি সম্পাদিত হইতে চলিল এক্ষণ ঘৰে, ইহাবাবা অনেকানেক সন্ধান অন্বার্দিত ভূষিতক্রিকার উদয় এবং সামাজিক সাধুগণেরও বহুদর্শিতা অপূর্ব লাভ হইবে, বলিতে কি, এইরূপ পরিষ্কৃত আগামের সর্বথা অভিনবনীয় এবং উচ্চ পুস্তিগ্রন্থে তৌমীয় অঙ্গসূক্ষ্মসার যান্ত্রণ পরিচয় পাওয়া যাইতেছে তাহাতে তাহাকে ঈদৃশ সাধু কার্য্যক্রম প্রত্যক্ষ পাঞ্জাব বিলক্ষণ প্রতিতি হইতেছে।—প্রত্যক্তমন্ত্বনি।

ବହୁମତ୍ପୂର୍ବିବାସୀ ବାବୁ ଶ୍ରୀକୃତ ଗ୍ରାମଦାସ ଯହୋନରେ ବିବିଧ ଯତ୍ନେ ବହୁବିଦ୍ସଂକ୍ଷତଅଛାନାଲୋକାଙ୍କ  
କବେର୍ଜୀବମଚାରିତ-ସଂଗ୍ରହୀଳ ଅବୃତ୍ତଃ ।

উপসংহারসময়ে বয়স্তেও মহোদ্যোগিনঃ মহারাজনমুরুক্ত্মো যৎ যথ। স মহাকলেঃ কালিদাসস্ত জীবনচরিতসংগ্রহায় মহোদ্যমঃ কৃতবান् সর্বেষাঃ প্রাচীনকবীনাঃ চারিঙ্গ-সংগ্রহার ভাষ্যে যত্থঃ করণীয়জ্ঞেনেব হি ভারতবাসিনঃ মহোপকারো ভবিষ্যতি। যতঃ কশ্মিরপি কালে ভারতবাসিনামেতজ্ঞিয়কো যত্থো ন বৃত্তঃ এবমনেনেব কারণেন স যত্থঃ বহুতমানোহপি ভারত-কৃষ্ণস্ত সম্যক জীবনচরিত-সংগ্রহায় ন কৃতকর্ত্তা বৃত্তব।—বিদ্যোদয়ঃ।

রামদাস বাবু যে প্রকার অধ্যবসায় সহকারে আটীন সংস্কত গ্রন্থাবলী হইতে অনুল্য সভা সমুদায় নির্বাচন করিতেছেন, “কালিদাস” “বৰকঠি” “শ্ৰীহৰ্বৎ” প্রভৃতির অভ্যন্তর কাল নির্ণয় ও তাহাদিগের গ্রন্থাবলী প্রণয়ন বিষয়ক ঘটনাদি সংগ্ৰহ কৱিতে তিনি বেজপ আমাস শীকাৰ কৱিতাছেন তাৰিখিত তিনি আমাদিগের সহস্র ধন্যবাদের পাত্ৰ। রামদাস বাবুৰ বিষয়ে অধিক বলিবাৰ অযোগ্য নাই, আটীন পুৱাৰূপ তত্ত্বাত্মকারিগণ আমাদিগের বাক্যেৱ পোৱকতা কৱিবেন সম্ভেদ নাই। —সোমপুকাশ, প্ৰেরিত পাত্ৰ।

---

বঙ্গদৰ্শন, দ্বিতীয় থণ্ড, ৯ম সংখ্যা।

পৌষ মাস।—

“গোড়ীৰ বৈকৰাচৰ্যবৃন্দেৰ গ্রন্থাবলীৰ” বিবৰণটা লেখকেৱ পাঞ্জিয়েৰ বিশেষ পৱিত্ৰ দিতেছে। এই প্রকার অন্তাৰ যত অধিক পৱিত্ৰমাণে থাকে, ততই আহঙ্কাদেৱ বিষয়। আমাদিগেৱ মেথকগণেৰ মধ্যে অগুস্কান কৰ আছে, কিন্তু উমিথিত অন্তাৰেৰ স্থায় অন্তাৰ লিখিতে হইলে অনেক পাঠ ও অনেক অগুস্কানেৱ অৱোজন। এতদেশীয়দিগেৱ এই অভ্যাসটা যত দিন না হইতেছে তত দিন সাহিত্যেৰ একটা অধান অৱহীনতা ধৰ্কিতেছে।—সহচৰ।

—আমৱা রামদাস বাবুৰ প্ৰস্তাৱ সকল পড়িয়া অনেক সময়েই তাহাকে “বাহবা” মা দিয়া থাকিতে পাৰি না। বাঙ্গালীৰ মধ্যেও কোন কোন লোক যে বেৰ, কালিদাস, আটীনভাৱত, বৌদ্ধধৰ্ম প্ৰভৃতিৱ, উৎসাহ ও পৰিশ্ৰম সহকাৰে আলোচন কৱিতে পাৱেন ইহা আমৱা ভাৰিলেই আহঙ্কাদে অজ্ঞান হই। সমাজ দৰ্পণ, সন ১২৪০ সাল, ২৪ পৌষ।

ঐতিহাসিক রহস্য—প্ৰথম ভাগ সমাপ্ত।



---

---

# ଐତିହାସିକ-ରହ୍ୟ ।

---

ଦ୍ୱିତୀୟ ଭାଗ ।



---

---

# ବାଣଭଟ୍ଟ ।

---

“ଆମେ ଡିଶିମାଧ୍ୟଃ ଅତିଶୁଦ୍ଧର୍ଭରଟୋ ଶ୍ରୀବାଣ,  
ଧ୍ୟାନକାଳେ ସ୍ଵରକ୍ଷାଦୟ ଇହ ହୃତିତିବିଷମାଳ୍ଲାଗମ୍ଭି ।”

ବେଦାନ୍ତାଚାର୍ଯ୍ୟ ।

---

---



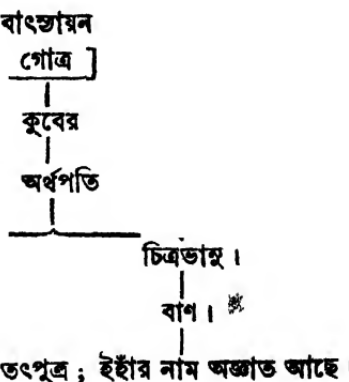
# ବାଣଭଟ୍ଟ ।

ବିଦ୍ୟାତନାମା ବାଣଭଟ୍ଟଙ୍କତ କାନ୍ଦସ୍ଵରୀ ସଂକ୍ଲତସାହିତ୍ୟସଂସାରମଧ୍ୟେ ଏକଥାନ୍ତି  
ଅମୂଳ୍ୟ ରକ୍ତ । ଏହି ଗ୍ରହେର ପ୍ରଥମ ପୂର୍ବଭାଗ ବା ବାଣଭାଗ ; ଦ୍ୱିତୀୟ ଉତ୍ତରଭାଗ  
ବା ତତ୍ତନୟଭାଗ । ଗ୍ରହକାର ଈହା ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କରିଯା ଯାଇତେ ପାରେନ ନାହିଁ, ଏହାଜୁ  
ତିନି ଲୋକାନ୍ତର ଗମନ କରିଲେ ପର, ତୀହାର ପ୍ରତି ଶେଷଭାଗ ରଚନା କରିଯା  
ଗ୍ରହ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କରେନ । ଚାରଲେସ୍ ଡିକ୍ରେମ୍ “Mystery of Edwin Drood”  
ନାମକ ତୀହାର ଶେଷ ଉପଗ୍ରହାସଗ୍ରହ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କରିତେ ନା ପାରାତେ, ତୀହାର ମୃତ୍ୟୁର  
ପର ଉହା ଅସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଅବହ୍ୟ ପ୍ରକାଶିତ ହିୟାଛେ, ଏମନ କି ତୀହାର ଉପ୍ୟୁକ୍ତ  
ଜୀବାତୀ ବିଦ୍ୟାତ ଲେଖକ ଉଠିକୀ କଲିନ୍‌ଦ୍ୱାରା ଉହାର ଶେଷଭାଗ ରଚନା କରିଯାଇ  
ସଂଯୋଜିତ କରିଯା ଦିତେ ପାରେନ ନାହିଁ; ଫଳେ ସଂକ୍ଲତସାହିତ୍ୟଭାଗୀର ମଧ୍ୟେ ଏତା-  
ଦୂଷ ଘଟନା ଅତି ବିରଳ, ତେପକ୍ଷେ ସଂଶୟ ନାହିଁ । କୌନ ସଂକ୍ଲତଗ୍ରହ ଅସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ  
ଅବହ୍ୟର ପ୍ରଚାରିତ ହୟ ନାହିଁ, ସୁତରାଂ ବାଣପ୍ରତି ଦେଖିଲେନ ଯେ, ତୀହାର ପିତାର  
ଅପୂର୍ବକୀର୍ତ୍ତି ଲୋପ ହିୟାର ସନ୍ତାବନା ; ସୁତରାଂ ତଜ୍ଜନ୍ମ ତିନି କାନ୍ଦସ୍ଵରୀର ଶେ-  
ଭାଗ ଲିଖିଯା ଗ୍ରହିତ୍ୟାନ୍ତି କରିଯା ଦିଆଛେନ । ଉତ୍ତରଭାଗେର ରଚନା ସଦିଓ  
ପୂର୍ବଭାଗେର ଆୟ ଲଲିତ, ମନୋହର ଏବଂ ପ୍ରସାଦଶୁଣବିଶିଷ୍ଟ ନହେ, ତଥାପି ଉପ-  
ଶାସଭାଗ ଅସଂଲମ୍ବନ ହୟ ନାହିଁ ଏବଂ ରଚନାପ୍ରଣାଲୀରେ ହାନେ ହାନେ ବିଶେଷ ମଧୁରତା  
ଆଛେ । ବାଣତନୟେର ଗ୍ରହରଚନାର ଯଶଃସ୍ପୃଷ୍ଟା ଛିଲ ନା ଏବଂ ତିନି କବିତ୍ୱରେ ଦର୍ଶନ  
କରେନ ନାହିଁ । ଗ୍ରହେର ମୁଖବକ୍ଷେ ଅତି ବିନୀତଭାବେ ଶ୍ରୀକାର କରିଯାଛେନ ଯେ,  
ତିନି ପିତୃକୀର୍ତ୍ତି ଚିତ୍ରଶ୍ଵରନୀଯ କରିବାର ଜନ୍ମ ଉତ୍ତରଭାଗ ରଚନା କରିଯା ଦିଆଛେନ,  
ଏମନ କି ତୀହାର ମାମ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ପ୍ରକାଶ ନା କରିଯା ଉଦ୍ଧାରତାର ଏକଶେଷ ଦୃଷ୍ଟାନ୍ତ  
ପ୍ରଦର୍ଶନ କରିଯାଛେ । ତିନି ଶେଷଭାଗ ରଚନା ନା କରିଲେ ଗ୍ରହିତ୍ୟାନ୍ତି ନାମ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ  
ବୋଧ କରି ଏତଦିନ ଲୋପ ପାଇତ ; ସୁତରାଂ ଏତାଦୂଷ କୁଳପାବନ ପୁତ୍ରେର ଜନ୍ମ-  
ଗ୍ରହଣ, ବାଣଭଟ୍ଟେର ପରମ ସୌଭାଗ୍ୟର କାରଣ ହିୟାଛିଲ ସନ୍ଦେହ ନାହିଁ । କାନ୍ଦସ୍ଵରୀର  
ପ୍ରାରମ୍ଭ ଲୋକମଧ୍ୟେ ବାଣଭଟ୍ଟ ଶୀଘ୍ର ବଂଶ ବର୍ଣ୍ଣନା କରିଯାଛେ । ସଥା—

ବହୁବ ବାଂଶ୍ଵାରନବଂଶେମନ୍ଦ୍ରବୋ ଦିଜୋ ଅଗମନୀତଶୋଷଣୀଃ ସତ୍ୟଃ  
ଅବେକଳୁ ପାଞ୍ଚିତପାଦପକଳଃ କୁବେନାରାମଃ ଇବ ବନ୍ଦୁଃ ।  
. ଉବାସ ସତ୍ ଅତିଶ୍ଵାସକଞ୍ଚରେ ସମା ପୁରୋଡାଶପବିଜ୍ଞାନରେ ।  
ସରସ୍ଵତୀ ସୋମବକାରୀତୋଦରେ ସମତ୍ପାଦନ୍ତପତ୍ରରେ ଶୁଦ୍ଧେ ।  
ଅଣ୍ଟଗ୍ରୁହ ଏତୁସମତ୍ପବାହ୍ୟରେ: ସମାରିକୈ: ପିଙ୍ଗରବର୍ତ୍ତିଃ ଶୁକୈ:  
ବିଶ୍ଵାହମାଗା ବଟବଃ ପଦେ ପଦେ ଯତ୍ତିବ ସାମାନ୍ୟ ଚ ସତ୍ ଶକ୍ତିଃ ।  
ହିରଣ୍ୟାଗରୋ ଭୁବନାଓକାନ୍ଦିବ କ୍ଷପାକରଃ କୌରମହାରାଜାଦିବ ।  
ଅତ୍ୟଂ ହଶରୀ ବିଲତୋଦାନାଦିବ ହିଜନ୍ଦନାମର୍ଥପତିଃ ପତିତତଃ: ।  
ବିଶ୍ଵାଶପାଦିତାନଶୋଭିତଃ: କୁରୁତ୍ୟାହୀରୁତ୍ୟାନାଥ୍ୟର୍ତ୍ତିଃ: ।  
ଅଧୈରସଂଦୈରଜନ୍ୟ ହୁରାଲଙ୍କ ହୁଥେନ ଯୋ ସୁପକଟେଗର୍ଜେରିବ ।  
ସ ଚିତ୍ତାମୁଃ ତନରଃ ମହାକ୍ଷଣାଃ ହୁତୋତମାନାଃ ଅତିଶାକ୍ରାନ୍ତିନାମ୍ ।  
ଆୟାପ ମଧ୍ୟ ଫ୍ରଟିକୋପଳାମଳଃ କ୍ରେମ କୈଲାଦମିବ କମାହୃତାମ୍ ।  
ମହାକ୍ଷଣୋ ସତ୍ ହୁତୁରନିର୍ଗତାଃ କଳକମୁଜୁଲୁକଳାମଳାଦିଃ ।  
ବିଜନନ: ଆବିବିଷୁ: କୃତାନ୍ତରା ଶୁଣା ବ୍ରମିଂହ୍ୟ ନଥାକୁଶା ଇବ ।  
ଦିଶାମନୀକାଳକର୍ତ୍ତରତଃ ଗତକ୍ରମୀବ୍ୟକ୍ରମତମାଲପରବଃ ।  
ଚକାର ସଞ୍ଚାରଧୂମକଞ୍ଚରୋ ମଲୀମୟ ଶୁକ୍ଳତରଃ ନିଜଃ ସମଃ: ।  
ସରସ୍ଵତୀପାଣିମରୋଜମଞ୍ଚୁଟପ୍ରମୃଷ୍ଟହୋମେ ଅମଳିକରାନ୍ତଃ: ।  
ଯଶୋହ ଶୁଷ୍କ୍ରିକୃତସଂବିଷ୍ଟପାତତଃ ହୁତୋ ବାଣ ଇତି ବ୍ୟକ୍ତାନ୍ତ ।

ଅର୍ଥାତ୍ ଅଶେବୁନ୍ଦରମଞ୍ଚର କୁବେର ନାମକ ଏକ ଭାଙ୍ଗଣ ବାଂଶ୍ଵାରନବଂଶେ ଉତ୍ପତ୍ତ  
ହିର୍ଯ୍ୟାହିଲେନ । ଏଇ ଭାଙ୍ଗଣ ଅମାଧାରଣ ବାଜିକ ଓ ନିଯନ୍ତ୍ରଣ ପଣ୍ଡିତ ହିଲେନ,  
[ ତୀହାର ପାଞ୍ଚିତ୍ୟ ଓ ଯାଜିକତାର ବିଷୟ ହିତୀର ଓ ତୃତୀୟ ଖୋକେ ବର୍ଣ୍ଣିତ ହିଲାଇଛେ । ] ସେଇ କୁବେର ହିତେ ମହାକ୍ଷା ଅର୍ଥପତି ଅନ୍ତରାହଣ କରେନ । ଏହି ମହା-  
କ୍ଷାରାଓ ପ୍ରତ୍ୟେ ପାଞ୍ଚିତ୍ୟ ଛିଲ । ଅର୍ଥପତି କେବଳ ପଣ୍ଡିତ ହିଲେନ ଅମ୍ଭାନହେ,  
ଅତିଶ୍ୟ ବାଜିକ ଓ ବ୍ୟାଜିତ ହିଲେନ । ଅର୍ଥପତିର ଅନେକ ଶୁଣି ପୂର୍ବ ଅନ୍ତରାହିଲ,  
ତୁମ୍ଭେ ଚିତ୍ରକାରୁ ଅତି ଦୀର୍ଘ ଓ ଶ୍ରଦ୍ଧାନ୍ତ ହିର୍ଯ୍ୟାହିଲେନ । ୮, ୯ ଜୋକକରୋକ୍ତ

বিশেষসম্পর্ক চিরভাবে যে তন্ম অংশে, তাহার নাম “বাণ”—ইহার উপাধি “কট।” এতৎক্রমেই আমরা “বাণিজ্য” নামটা জানিতে পাই। “বাণের” বংশধারা এইরূপ ।—



বাণিজ্য স্বতু গ্রহণ করে এইমাত্র আপন পরিচয় দিয়াছেন ; ইহাতে আমরা কবি-বৃত্তান্ত বিশেষ কিছুই অবগত হইতে পারিলাম না, কেবল তাহার পূর্ব-পুরুষগণের নাম জানিতে পারিলাম। শার্করপক্ষতির ষষ্ঠ অধ্যায়ের খেবে রাজশেখেরকৃত একটা প্রোক দৃষ্ট হয়। যথা—

অহো প্রভাবো বাণদেব্যা যথাতজ্জিবাকরঃ ।

শ্রীহর্ষস্তান্তবৎ সভ্যঃ সমো বাণ-মযুরোঃ ॥

এই প্রোকে মাতঙ্গদিবাকর, বাণ ও মযুরকে শ্রীহর্ষরাজের সভ্য বলা হইয়াছে। বিলোচন করেন, বাণ ও মযুর, এই দুই ব্যক্তি সমসাময়িক ; পরম মাতঙ্গদিবাকরের নাম অঙ্গ কোন গ্রন্থে দেখিতে পাওয়া যায় না। পশ্চিম-বর হল সাহেব তাহাকে জৈনচার্য মন্ত্রাঙ্গ শুরি বলিয়া হিঁড় করিয়াছেন, এটা প্রাচীন হইতেও পারে ; কননা মন্ত্রজ বাণিজ্যের সমকালিক, ইহা জৈন প্রাহেও দৃষ্ট হইয়া থাকে। শুতোঁ একখণ্ডে উক্ত তিনি অনের আশ্রয়স্থান শ্রীহর্ষ কোন স্থানের নৃপতি তাহাই জিজ্ঞাসা হইতেছে।

বাণিজ্য হর্ষচরিত প্রেণেতা ১ কান্তকুজাধিপতি হর্ষবর্জনের সহিত তাহার বাল-সম্বিতা ছিল। এজন্ত তিনি হর্ষচরিতে তাহার শুণাবলী বর্ণন করিয়াছেন। হর্ষবর্জন ৬০৭ শ্রীষ্টাঙ্গ হইতে ৬৫০ শ্রীষ্টাঙ্গ পর্যন্ত রাজ্য করিয়া-

ছিলেন। চীনদেশীয় লেখক মাতৃলিঙ্গের মতামুসারে তাঁহার ৬৪৮ আষ্টাব্দে  
মৃত্যু হইয়াছিল। স্মৃতিসিঙ্গ চৈনিক বৌদ্ধ পরিব্রাজক হিয়াঙ্সিয়াঙ হৰ্ষ-  
বর্জনের রাজ্যশাসন সময়ে কান্তকুজে গমন করিয়াছিলেন। আবুরিহান  
কহেন, এই হৰ্ষবর্জনকর্তৃক “আৰ্থিহৰ্ষ অৰ্পণ” প্রচলিত হইয়াছিল। এই অৰ্পণ  
৬০৭ হইতে ১১০০ আষ্টাব্দ পর্যন্ত কান্তকুজ ও মধুৱায় প্রচলিত ছিল। এই  
আৰ্থিহৰ্ষ কান্তকুজাধিপতি হৰ্ষবর্জন এবং ইনিই হিয়াঙ্সিয়াঙের হৰ্ষবর্জন শিল-  
দিত্য। বাণভট্ট তাঁহার পার্বত, শুভরাঃ তিনি ধূষ্ঠীয় সপ্তস্তাব্দীর মধ্যে  
বৰ্তমান ছিলেন।\*

তত্ত্ব এবং নারায়ণ বাণভট্টের সহাখায়ী। তাঁহার গণপতি, অধিপতি,  
তারাপতি এবং শ্রামল নামক পিতৃব্য-পুত্র ছিল। তিনি কিছু দিবস ঘষ্ট-  
গৃহে এবং মণিপুরে বাস করিয়া কান্তকুজ গমন করেন। বাণভট্ট, মযুর-  
ভট্টের জামাতা। ইহাদিগের উভয়ের সম্বন্ধে একটি গল্প প্রচলিত আছে।  
মযুরভট্ট উজ্জয়িনীবাসী। তিনি এবং বাণভট্ট উভয়ে বৃক্ষভোজের আশ্রয়  
গ্রহণ করিয়াছিলেন। তাঁহারা দুই জনেই সর্বশাস্ত্রদর্শী; এজন্ত পরম্পর  
বিদ্যাবিষয়ে ঝৰ্ণা করিতেন। একদা তাঁহারা বিদ্যাবিবাদে প্রবৃত্ত হইলে,  
রাজা তাঁহাদিগকে কান্তীরে বিদ্যাপরীক্ষার জন্য গমন করিতে আজ্ঞা  
করিলেন। রাজাজ্ঞামুসারে তাঁহারা কান্তীরাভিমুখে যাত্রা করিয়া: পথিমধ্যে  
৫০০ শত বলীবর্দ্ধ গ্রন্থভার বহন করিয়া যাইতেছে দেখিয়া পরিচালককে  
ঞ্জ সকল গ্রন্থের নাম জিজ্ঞাসা করিলেন। তাহাতে সে কহিল, এই ৫০০  
শত বলীবর্দ্ধ “ঙ” শব্দের টীকা বহন করিয়া লইয়া যাইতেছে। এতচ্ছ-  
বণে তাঁহারা গমন করিতে কিম্বদ্বৰে দেখেন পুনরায় ২০০০ সহস্র  
বলীবর্দ্ধ “ঙ” শব্দের আর একখানি টীকা বহন করিয়া লইয়া যাইতেছে।  
তদৰ্শনে তাঁহারা আপনাদিগকে শত শত ধিক্কার দিয়া পরম্পর পরম্পরের  
গর্ব ধৰ্ব করিলেন। তাঁহারা বিশ্রামশালায় উভয়ে নিজাগত হইলে, মযুর-  
ভট্ট সরবর্তী কর্তৃক জাগরিত হইলেন। দেবী তাঁহার পাণ্ডিত্যের পরীক্ষার

\* মৈধিল মহামহোপাধ্যায় পদ্মনাভদ্র কীর্ত ব্যাকরণ মধ্যে “কান্তমুরী” গ্রন্থের উরেখ  
করিয়াছেন। এতছারাও বাণভট্টের প্রাচীনতা নির্ণয় হয়।

অঙ্গ প্রের করিলেন, “শতচন্দ্ৰং মত্তলং”। ময়ুৰ নিমেষমধ্যে তাহার পাদ-  
পুরথ করিয়া কহিলেন,—

দামোদৰকর্মাত-বিহুগীকৃতচেতসা ।

মৃষ্টং চানুৱমৱেন শতচন্দ্ৰং মত্তলম् ॥

এইস্থল সমতাপূরণ করিবামাত্ বাণ ছক্ষার করিয়া সগরে ক্রকুটি  
কুটিল করতঃ ঐ সমস্তা ভিৱ-কবিতায় পূৰণ করিলেন। দেবী কহিলেন,  
“তোমৰা উভয়েই সৎকৰি এবং স্মৃতিগতি; কিন্তু বাণ ! তুমি গর্বে ছক্ষার-  
ধৰনি কৰাতে পঞ্জিতোচিত কার্যা কৰ নাই। তোমাৰ গৰ্ব হ্রাস করিবাৰ  
অস্ত ‘ও’ শব্দেৰ ব্যাখ্যা দেখাইলাম; এক্ষণে বিবেচনা করিয়া দেখ, উক্ত  
টিপ্পনীকাৰ অপেক্ষা তুমি বিদ্যাবিষয়ে কতদূৰ হীন। এই তুলনাৰ সমা-  
লোচনসময়ে তোমাৰ বিদ্যা-গৌৱৰ খৰ্ব হইল; অতএব পঞ্জিতগণেৰ বিদ্যাৰ  
গৰ্ব কৰা সৰ্বতোভাবে অকৰ্তব্য।” সরস্বতীৰ বাক্য শ্রবণ করিয়া উভ-  
য়েৰ চৈতন্য হইল এবং সেই অবধি তাহারা রাজনিকেতনে প্ৰতাগমন  
করিয়া নিৰ্বিবাদে সুখে বাস কৰিতে লাগিলেন।

একদিন বাণেৰ স্তৰীৰ সহিত বিবাদ ঘটিয়াছিল। তাঁহার স্তৰীৰ  
প্ৰগল্ভতাবশতঃ সমস্ত রাজ্যেই প্ৰায় বাগ্বিতগু হইয়াছিল। ময়ুৰভূট্ট  
তাঁহার কন্ঠার কঠসুর শুনিবা হঠাং গবাক্ষঘারেৰ নিকট গিয়া দেখিলেন,  
বাণ তাহার পদব্যুগল ধাৰণ কৰিয়া বার বার ক্ষমা প্ৰাৰ্থনা কৰিতেছেন;  
কিন্তু তাহাতেও কামিনীৰ ক্ৰোধেৰ শাস্তি না হইয়া দিশুণ বৃক্ষি হইল এবং  
তিনি পৰাপৰাতে তাঁহাকে দূৰে নিক্ষেপ কৰিলেন। বাণ অত্যন্ত দ্রোণ  
ছিলেন, তিনি এতাদৃশ অপমানেও হংথিত না হইয়া নানাবিধি বিনয়বাক্যে  
ও শ্ৰোককৃচনাৰ দ্বাৰা স্তৰ কৰিতে লাগিলেন। ময়ুৰভূট্ট গোপনে এ সকল  
দেখিয়া এককালে ক্ৰোধে অধীৰ হইয়া তাঁহার কন্ঠাকে ভৎসনা কৰিতে  
লাগিলেন। বাণেৰ স্তৰী পিতাৰ কথায় ক্ৰমা হইয়া তাঁহার অজ্ঞে চৰিত  
তাৰ্ক্যুল নিক্ষেপ কৰিয়া কহিলেন, “এই চৰিত তাৰ্ক্যুলৰ সঙ্গে তোমাৰ  
অজ্ঞে কুণ্ঠ নিৰ্গত হউক।” প্ৰভাত হইবামাত্ ময়ুৰভূট্টৰ অজ্ঞে কুণ্ঠ হইল।  
ময়ুৰভূট্ট রাজসভা ত্যাগ কৰিয়া রোগমুক্ত হইবাৰ অস্ত স্মৃত্যুদেৱেৰ মন্দিৰে  
স্থৰ আৱস্থা কৰিলেন এবং একাঞ্চিতে “সন্তানাতীভক্তোষ্টবমিব দখতঃ”

ଇନ୍ୟାମି ହୋକେ ଶ୍ଵାରଣ କରିଲେ, ଘଟିଷ୍ଠାକ—“ଶ୍ରୀଶ୍ରୀର୍ଣ୍ଣାତ୍ମୁପାଣିମ୍” ଇତ୍ୟାଦି ପାଠମାତ୍ର ଭଗବାନ୍ ଅଂଶୁମାଳୀ ପ୍ରସନ୍ନ ହଇଯା ତୀହାକେ କୁଠିଗୋଗ ହଇତେ ନିର୍ଜୁଳ କରିଲେନ । ଏହିକୁଣ୍ଠେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀର୍ଣ୍ଣାତ୍ମୁପାଣିମ୍ ଏବଂ ଅଲୋକିକ ଗର୍ଭେ ପ୍ରାଚୀନ କବିଦିଗେର ଜୀବନବୃତ୍ତଙ୍କ ପରିପୂର୍ଣ୍ଣ, ଇହା ଦୁଃଖେର ବିବର ସନ୍ଦେହ ନାହିଁ ।

ବାଣଭଟ୍ଟ ବିଦ୍ୟାବିଧରେ ମୟୁରଭଟ୍ଟେର ପ୍ରତିବନ୍ଦୀ ଛିଲେନ, ଶୁତରାଂ ମୟୁରଭଟ୍ଟ ଅଲୋକିକ କ୍ଷମତାପ୍ରଭାବେ ରୋଗମୁକ୍ତ ହଇଯା ରାଜସଭାଯ ପ୍ରତ୍ୟାଗତ ହଇଲେନ ଦେଖିଯା ତୀହାର ହୃଦୟ ଝର୍ଯ୍ୟାର ଜର୍ଜରିତ ହଇଲ । ରାଜୀ ମୟୁରକେ ଆସର କରିତେ ଲାଗିଲେନ ଏବଂ ସଭାସମ୍ବନ୍ଧଙ୍କ ତୀହାର ପ୍ରତ୍ୟାଗମନେ ସ୍ଥିର ହଇଲେନ, ଇହା ବାଣଭଟ୍ଟେର ଅମ୍ବହ ହଇଲ । ତିନି ଏକକାଳେ କ୍ରୋଧେ ଅଧିର ହଇଯା ଶ୍ରୀମଦ୍ ହତ୍ପଦ ଅନ୍ତର୍ବାରା ଥଣ୍ଡ ଥଣ୍ଡ କରିଯା ଫେଲିଯା, କାଯମନୋବାକ୍ୟେ ଚଣ୍ଡିକାଶତକେ ଚଣ୍ଡିତବ କରାତେ ତଗ-ବର୍ତ୍ତୀ ପ୍ରସରା ହଇଯା ତୀହାକେ ପୁନରାୟ ହତ୍ପଦବିଶିଷ୍ଟ କରିଲେନ । ଏହି ଗନ୍ଧ ଏକ ଜନ ଜୈନ ଟୀକାକାରେର ଲିଖିତ, ହିନ୍ଦୁଗାପେକ୍ଷା ଓ ଜୈନଦିଗେର ଅଲୋକିକ କ୍ଷମତା, ତୀହାର ଇହାଇ ବର୍ଣନ କରା ମୁଖ୍ୟ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ । ଏଜନ୍ତ ମୟୁବ ଓ ବାଣଭଟ୍ଟେର ବିଷୟ ଲିଖିଯାଇ ତୀହାଦିଗେର ସମକଳ ଏବଂ ସମ୍ମାନ୍ୟିକ ଜୈନାଚାର୍ଯ୍ୟ ମନାତଙ୍ଗ ଶୁରିର ବିଷୟେ ଲିଖିଯାଇଛେ ଯେ, ତିନି ଇଚ୍ଛାମୁମୀରେ ୪୪ଟୀ ଲୋହ ନିର୍ଗଢ଼େ ଆବଶ୍ୟକ ହଇଯା ୪୪ଟୀ “ଭଜାମର ଶୋତ୍ର” ଶ୍ଲୋକ ପ୍ରକ୍ଷତ କରିଯା ଶୁଅଳମୁକ୍ତ ହଇଯାଇଲେନ । ମନାତଙ୍ଗ ଶୁରି ଏହି ଅଲୋକିକ କ୍ଷମତାପ୍ରଭାବେ ବୃଦ୍ଧ ଭୋଜକେ ଜୈନଧର୍ମର ଦୌକ୍ଷିତ କବିଆଇଲେନ । ଏଗୁଳି ଯଦିଓ ଗନ୍ଧକଥା, ତଥାପି ଇହାତେ ଏହି ସତ୍ୟ ପ୍ରାପ୍ତ ହେଉଥାଇଲା ଯାଇତେହେ ଯେ ମନାତଙ୍ଗ, ମୟୁବ, ଏବଂ ବାଣ, ଇହାରୀ ଏକ ସମୟେ ଏକ ରାଜୀର ଆଶ୍ରୟେ, ବର୍ତ୍ତମାନ ତିଲେନ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀର୍ଣ୍ଣାତ୍ମୁପାଣିମ୍ ଏବଂ ଶକ୍ରରାଚାର୍ୟ ଏବଂ ଶକ୍ରରାଚାର୍ୟ ଏକ ସମୟେ ବର୍ତ୍ତମାନ ଛିଲେନ । ଉତ୍କଞ୍ଚେ ଲିଖିତ ଆହେ, ବାଣ ଓ ମୟୁବ ଅବଜ୍ଞାଦେଶବାସୀ ।

ବାଣଭଟ୍ଟ ହର୍ଷଚରିତ, ଚଣ୍ଡିକାଶତକ ଏବଂ କାଦମ୍ବରୀଗ୍ରହେର ରାଚୟିତା । ହର୍ଷ-ଚରିତେ \* ଶ୍ରୀହର୍ଷରାଜେର ବିବରଣ୍ ବିଶ୍ୱତ ହଇଯାଇଛେ । ତୀହାର ଶକ୍ରଭଟ୍ଟକୁ ଟୀକା

\* କ-ଚିହ୍ନିତ ପରିଶିଷ୍ଟେ ଇହାର ସଂକେପ ବିବରଣ୍ ଲିଖିତ ହଇଯାଇଛେ ।

আছে, তাহা স্বপ্নাপ নহে। মার্কণ্ডে-পুরাণস্তর্গত দেবীমাহাত্ম্য হইতে চান্দিকাশতক বিরচিত। উহা আদ্যোপাস্ত শার্দুলবিক্রীড়িতচন্দে গ্রথিত। সর-  
শতীকর্ণাতরণে লিখিত আছে, বাণভট্ট পদ্ম অপেক্ষা গদ্য লিখিতে বিশেষ পার-  
দর্শী ছিলেন। কাদম্বরী তাহার উৎকৃষ্ট গদ্যকাব্য। কবি ইহার প্রারম্ভ ঝোকে  
লিখিয়াছেন, “বিজ্ঞেষ্ঠ মহাত্মা বাণ শীর অঙুষ্ঠিত বৃক্ষ দাঁড়া এই কথাগ্রহ  
নির্মাণ করিতেছেন।”\* এ গবর্ণোর্কি তাহার নিতাস্ত অর্থশৃঙ্খল হয় নাই।  
সংস্কৃত ভাষায় দশকুমার-চরিত, বাসবদত্ত এবং কাদম্বরী, এই তিনখানি অসিঙ্গ  
গদ্যকাব্য আছে। তাহার মধ্যে কাদম্বরীই সর্বোৎকৃষ্ট। কুমারভাগবীয়,  
চম্পুভারত, চন্দ্রশেখর-চেতো-বিলাস-চম্পু প্রভৃতির গদ্যরচনা কাদম্বরীর রচনার  
নিকট কোন অংশে সমৰক বলিয়া লক্ষিত হয় না। দীর্ঘসমাসব্যটিত বাক্য-  
প্রমোগ করাতে গ্রন্থখানির রচনায় স্থানে স্থানে কিঞ্চিং কঠোরতা জয়িয়াছে  
সত্য ; কিন্তু তদ্বারা রসবত্তার হানি হয় নাই। সংস্কৃতভাষায় একখানি কাদম্বরী-  
কথাসার নামক কাব্য গ্রহ আছে ; উহা আট সর্গে বিভক্ত এবং উপগ্রামভাগ  
অবিকল বাণভট্টকৃত কাদম্বরী হইতে গৃহীত।

সম্প্রতি বাণভট্টকৃত পার্বতী-পরিণয় নামক একখানি কৃত্তি নাটক মুদ্রিত ও  
প্রকাশিত হইয়াছে ; উহা কাদম্বরীগ্রহকর্ত্তাৰ লেখনী প্রস্তুত কি না, তাহা প্রকল্প-  
ক্রমে নির্ণয় কৰা স্বীকৃতিনি। কোন অলঙ্কারগ্রহমধ্যে পার্বতী-পরিণয়ের নামোন্নেত্র  
দেখিতে পাই না ; কিন্তু ইহার প্রস্তাবনার ঝোকের সহিত কাদম্বরীগ্রহকর্ত্তাৰ  
পরিচয়ের ঐক্য আছে। যথা—

অন্তি কবিঃ সার্বভৌমো বাংলায়জলধিসংস্কৰণো বাণঃ ।

নৃতাতি বজ্রসন্দীং বেধোবুধলাসিকা বাণী ।

ইহাতেও শ্রষ্ট বাংলায়নবশেষের বলা হইয়াছে। রচনাদৃষ্টি নাটকখানি  
কাদম্বরী-প্রণেতার লিখিত বলিয়া প্রতীয়মান হয় না। ইহাতে গ্রহকার কিছুই  
বিষ প্রকাশ করিতে পারেন নাই এবং ইহার অধিকাংশ ভাবই কালিদাসেৱ  
যোৱাসন্তৰ হইতে গৃহীত এবং কোন কোন কবিতাৱ, কুবাৰসন্তৰেৱ কবিতাব-  
হিত, বিলক্ষণ সৌসামৃত্যু আছে। এই নাটক পাঁচ অংকে বিভক্ত।

\* বিজেন তেনাক্ষত্রকৃষ্ণকৌষ্ঠ্যয়া মহামনোমোহনলীমসাক্ষয় ।

অলংকৰবৈদ্যক্যবিলাসমুঞ্জয়া দিয়া নিবৰ্জনবতিষ্ঠয়ী কথা ।



---

---

# জৈন-ধর্ম

The Jina or 'conquering saint,' who having conquered all worldly desires, declares the true knowledge of the Tattvas, is with Jainas what the Buddha or 'perfectly enlightened saint,' is with Buddhists.

MONIER WILLIAMS.

[REDACTED]

# জৈন-ধর্ম ।

১৪৫

বৌদ্ধ-ধর্মের অবসানেই জৈনধর্মের সমুদ্রতি । শাক্যসিংহের উপদেশমালা অসাধারণ চিন্তাশীল ধর্মপরিভ্রান্তকগণ গ্রহণ করিয়া তত্ত্বকালীন ভূমগুলের সুসভ্য জনপদে অভিনব ধর্মের সুস্থিতি বাসি সেচন করতঃ বৌদ্ধধর্মের উৎস চতুর্দিকে উন্মুক্ত করিয়া দিয়াছিলেন । ধর্মের নানা মতভেদ উপস্থিতি হইলেই অহানু বিপ্লব ঘটিয়া থাকে, বৌদ্ধধর্মের তাহাই ঘটিল, এবং ক্রমে ভারতবর্ষে উহা হীনপ্রভা ধারণ করিল । এই অবসরে জৈনধর্ম শনৈঃ শনৈঃ পাদপিঙ্কেপ করিতে করিতে মহাজনের ধর্ম হইয়া উঠিল । সদ্বিদ্বাদগণ আচার্যের উপদেশ মূলভিত্তিস্থলপে গ্রহণ করিয়া জৈনধর্মের বিবিধ গ্রন্থাবলী রচনায় প্রবৃত্ত হইলেন এবং ক্রমেই ধর্মের সমুদ্রতি হইতে চলিল । বৌদ্ধধর্মের গ্রাম জৈনধর্ম প্রগাঢ়-করনা প্রস্তুত নহে, স্বতরাং উহা ভারতবর্ষ ভিন্ন অঙ্গ দেশে আদৃত হয় নাই । বৌদ্ধধর্মের ছায়া নইয়া ইহা নির্মিত, এবং যদিও ইহাতে বৌদ্ধধর্মের নীতিমালা গৃহীত হইয়াছে, তথাপি মূলপত্রন সারহীন এবং নিষ্ঠেজ । জৈনধর্ম, হিন্দু ও বৌদ্ধধর্মের মধ্যবর্তী ধর্ম, ইহাতে পৌত্রিক উপাসনার অঙ্গ প্রত্যঙ্গ কিছুমাত্র পরিয়ত্ব হয় নাই; এজন্য ইহার অভিনবত্ব কিছুই নাই বলিলেই হয় । সংস্কৃত এবং প্রাকৃত ভাষায় জৈনগ্রন্থ সকল রচিত হইয়াছে । প্রথম স্তুত গ্রন্থ; ইহাতে ধর্মসম্বৰ্কীয় শুল্ক ক্রুতা সমুদয় জ্ঞাত হওয়া যায়; তাহার মধ্যে কর্মস্তুত, দশবৈকালিক স্তুত, ক্ষেত্রস্তুত, স্তুত, চতুর্বিংশতি স্তুত, নবতত্ত্ব স্তুত, পতিক্রমণ স্তুত, সংগ্রহণী স্তুত, অরণ্য স্তুত ও পক্ষীস্তুত অতি প্রসিদ্ধ । ইহা ভিন্ন এক-বিংশতি স্থান, উপদেশমালা, বালবিবোধ, উপাধানবিধি, প্রশ্নোত্তর, রহস্যমালা, আত্মামুশাসন, ও আরাধনাপ্রকার প্রভৃতি জ্ঞানকাণ্ডের বহুবিধি গ্রন্থ আছে । শাস্তিজ্ঞিনস্তুত, বৃহৎশাস্তিস্তুত, ঋষতত্ত্ব, পার্থনাথস্তুত, কল্যাণমন্দিরস্তুত প্রভৃতি স্তুতগ্রন্থ । পুরাণ অনেকগুলি, এবং সে গুলি হিন্দুদিগের পুরাণের প্রধানীভূত রচিত; তাহার মধ্যে একগুলি পদ্মপুরাণ, মহাবীরচরিত, নেবিরাজবর্ষচরিত, চিত্রসেনচরিত, মৃগাবর্তী-চরিত, গঙ্গসিংহচরিত ও সাধুচরিত প্রভৃতি স্তুপ্রাপ্য ।

কেবল 'বরগানন্দ সনা সম্পুর্ণে।' তাঁহার অনন্ত, অসূচিত, নির্বাচনশৰ্ষ ও কেবলানন্দ উৎপন্ন হইল।

মহাবীরের চতুর্দশ শিশ্য সর্বপ্রধান। তাঁহারা যদিও জিন নহেন, তথাপি জিন-তুল্য মহাপণ্ডিত। যথা,—

“অজিনাণং জিনসক্ষাসং সর্বাধুর সন্নি পাইন”

(অজিনা অপি জিনসদৃশাঃ সর্বাক্ষরসমুহজ্ঞাতারঃ।)

মগধের গোতমবংশীয় বস্তুভূতির ইত্তত্ত্ব, অগিভূতি এবং বাহুভূতি নামক তিনি পুরু ছিল। হেমচত্ত্ব ইহাদিগের সকলকে গোতম আখ্যা প্রদান করিয়া-ছেন<sup>\*</sup>। ব্যক্ত, স্মর্থ, মনিত, মৌর্যগুরু, অকল্পিত, অচলভাতা, মৈত্রেয়, মহাবীরের একাদশ শিশ্য গণ্ডবর নামে ধ্যাত। এই সকল আচার্যের দ্বারা জৈন ধূর্ণ্যের সমূহ উন্নতি হইয়াছিল। মহাবীর সমানিক এবং শ্রীণিক নামক কৌশল্যী এবং রাজগৃহের নৃপত্তিকে জৈনমতাবল্যী করিয়াছিলেন। জৈনগ্রন্থে দৃষ্ট হয়, মহাবীর ভবিষ্যতানীস্তরকে কর্তৃত্বাদিলেন যে, কুমারপাল জন্মপ্রাপ্ত করিয়া ধর্মের উন্নতি করিবেন ; এতৎসময়ে পতঙ্গর-মাহাত্ম্যে এইমাত্র লিখিত আছে।

যথা—

“ততঃ কুমারপালস্ত বাহড়ো বস্তুপালবিঃ।

সমায়াদ্যা ভবিষ্যত্ব শাসনেহস্তি প্রত্বাবকাঃ॥”

মহাবীর বহুশিশ্য সমভিব্যাহারে অপাপ পুরীতে গ্রন্থাগার করিলেন। সে সময় তাঁহার সঙ্গে চতুর্দশ সহস্র সাধু, ৩৬০০০ সহস্র সাধী, চতুর্দশ পূর্বশান্ত্রে +

\* ইত্তত্ত্বাদিত্তিভায়ভূতিক্ষ পোতমঃ।

+ মজ্জিতানি গণ্ডবৈরয়ন্তেজ্যাঃ পূর্বমেব বৎ।

পূর্বাধীতভিধীয়স্তে তেনতানি চতুর্দশ।

ইতি মহাবীরচরিত্ৰ।

জৈনদিসের অক্ষশান্তের পূর্বে গণ্ডবেরা যাহা প্রয়োগ করিয়াছিলেন, তাহাকে পূর্বাধ বা পূর্বজ্ঞ বলে। পূর্বমাধ্যক শার চতুর্দশ সংখ্যার বিভক্ত।

পঞ্চিত, ৩০০ শত প্রবণ, ১৩০০ শত অবধিজ্ঞানী, + ১০০ শত কেবলী, + ৫০০ শত মনোবিং, ৪০০ শত বাদী, এক লক্ষ উন্নয়নসহস্র আবক, এবং উক্ত সংখ্যার বিশুণ আবিকা, এবং গৌতম ও স্মৃথৰ্মা নামক হৃইজন গণধর সঙ্গে ছিল। মহাবীর এই সকল প্রগাঢ়চিজ্ঞানীল শিষ্যগণের মধ্যে ধাকিঙ্গা ৭২ বৎসর বয়সে নির্বাণ প্রাপ্ত হইলেন। পার্বনাথের ২৫০ শত বৎসর পরে মহাবীরের মৃত্যু হয়। ইউরোপীয় পুরাবিদ্যগণের মতানুসারে শেষ তীর্থকরের, ধৃষ্ট অন্নিবার ৫৬৯ বৎসর পূর্বে, মৃত্যু হইয়াছিল।

মহাবীর চতুর্বিংশ জিন। তাঁহার পূর্বে খষত, অজিত, সন্তব, অভিনন্দন, অৰ্মতি, পদ্মপ্রতা, স্বপার্থ, চন্দ্রপ্রতা, পুল্মসন্ত, শীতল, শ্রেণাংস, বস্তুপূজ্য, বিমল, অনস্ত, ধৰ্ম, শাস্তি, কুস্ত, অরা, মালি, স্বত্রত, নাম, নেমি ও ~~প্ৰ~~ নামক তীর্থকর বর্তমান ছিলেন। ইহাদিগের মধ্যে পার্বনাথের মত ভারতবর্দের সর্ব হানে প্রচলিত। শতঙ্গযমাহাত্মামধ্যে পার্বনাথ সংস্কে এইরূপ আধ্যাত্মিক। আছে। যথা—

“তত্রাসীদথসেনাধ্যে জিনাজ্ঞাকলনো নৃপঃ।  
 অভিরামগুণোদ্বামা বামা বামাশয়াজনি ॥  
 সর্ববামাশিরোরঙ্গং শীলধ্যানাত্ত বলভা ।  
 সান্তুষ্মা যামিনীযামে তুর্যে বর্যস্তথাকরান् ॥  
 শ্রয়ান্ত শয়নীয়ে প্রাপগৃহৎ স্বপ্নাংচতুর্দশ ।  
 চৈত্রে সিতে চতুর্থ্যাং তে বিশাধুরাং জিনেশ্বরঃ ॥  
 তত্কার্তে প্রাণতামাগাহন্দ্যোতশ্চ জগত্রে ॥  
 পুর্বেহথ কালে পৌষষ্ঠ দশম্যাং মিত্রতে স্মৃতম্ ।  
 সামৃত স্থামলং সর্পবজমিজ্জাঃ স্মৰান্তরঃ ॥

\* “অসম্যগদৰ্শনাদি-ঙুণজনিতক্ষণোপশমনিমিত্তবিজ্ঞপ্তিবিদঃ জামববিদিঃ।”

ইতি জৈনস্মৃতিবিদগুৰুঃ।

অসমিদোব নিবৃত্তির নিমিত্ত অবিজিজ্ঞ ( ধাৰাবাহী ) বিষয়ক জ্ঞানকে অবধি বলে।

+ সর্বধারণাবিলোচনে চেতনাপূর্ণ আবির্জন, কেবলং তদস্তাতি ইতি কেবলী।—

হেমচন্দ্ৰ দ্বিক।

অর্থাৎ পার্শ্বনাথ কাশীধামের অসমেন নামে জৈন রাজাৰ পুত্ৰ। ইহাৰ মাতাৰ নাম বামা। বামাদেবী একদিন রাত্ৰে স্বপ্ন দেখিতেছিলেন, যেন চৈত্র শুক্ল চতুর্থীতিথিতেই বিশাখা নক্ষত্রে আদি জিনেশ্বৰ তাঁহাৰ গড়ে জন্ম গ্ৰহণ কৰিয়াছেন। অনন্তৰ তাঁহাৰ গড়ে সঞ্চাৰ হইলে, তিনি পোষ মাসেৱ দশমী তিথিতে মিৰি (অমুৱাধা) নক্ষত্রে তাঁহাকে প্ৰসব কৰিলেন। তিনি শ্বামৰ্বণ এবং সৰ্পচিহ্নসূক্ষ্ম ও সকলৰে পুজ্য। পাৰ্শ্বদেৱ ষৎকালে মাতৃগড়ে বাস কৰেন, তখন তাঁহাৰ মাতা বামাদেবীৰ এইৱৱ জ্ঞান হইত, তিনি যেন তাঁহাৰ পাৰ্শ্বে একটি সৰ্প ধাৰণ কৰিতেছেন। এ কথা মুখেও বলিতেন। অতঃপৰ ঐ কাৰণে তাঁহাৰ পিতা “পাৰ্শ্ব” এই নামে তাঁহাকে ডাকিতে লাগিলেন। তাহাতেই তিনি জন্ম পার্শ্বনাথ নামে বিখ্যাত হইলেন। যথা—

“অমাস্মিন্ন গড়গে পাৰ্শ্বে সৰ্পং সৰ্পস্তম্ভেক্ষত।

ইতীব নিৰ্মমে তস্ত পাৰ্শ্ব ইত্যভিধাং পিতা ॥”

পাৰ্শ্বনাথেৰ বাল্যকাল ও যৌবনকাল উভয়কালই নিৰ্দোষে অতিবাহিত হইয়াছিল। বাৰ্দ্ধক্যে তিনি কাশীবাস পৱিত্ৰাগ কৰিয়া সশ্রেণ্ত পৰ্বতে প্ৰাণ-ত্যাগ কৰেন। তিনি ১০০ শত বৎসৱ জীবিত ছিলেন, তাঁহাৰ জীবনেৱ অধিকাংশ কালই উপদেশপ্ৰদান ও ধৰ্মপ্ৰচাৰ প্ৰতি সদমুষ্ঠানে অতিবাহিত হইয়াছিল। যথা—

‘আযুৰ্বৰ্ষশতং প্ৰপাল্য ভগবান् সশ্রেতৈশ্লং গতো  
মাসেনানশনেন কৰ্মবিলয়ং কৃত্বা অয়ন্ত্ৰিণ্যত।

মাৰ্জঃ তৈঃ শ্ৰমণঃঃ সিতাষ্টমদিনে মাসে শুচৌ নিৰৃতে  
ৱাদ্যায়ঃ ত্ৰিদৈশঃ কৃতান্তকৰণঃ শ্ৰীপাৰ্শ্বনাথো জিনঃ ॥

জৈনদিগেৱ আচাৰ্যেৱা বৌক সম্প্ৰদায় হইতে বিচ্ছিন্ন হইয়া যে সকল দৰ্শন-এষ, বস্তুনিৰ্ণয় ও তৰ্কপ্ৰণালী উত্তীৰ্ণ কৰেন, তত্ত্বাবতোৱ সংক্ষিপ্ত বিবৰণ এই;—

বৌক সম্প্ৰদায় হইতে পৃথক্ হইৰাৰ কাৰণ এই যে, তাঁহাৰা আস্তাৱ হায়িত্ব, ঈশ্বৰেৱ অস্তিত্ব, বাহু বস্তুৱ পৃথক্ অস্তিত্ব শীকাৰ কৰেন না। আদি জৈনায়ৰায়দিগেৱ উহা দৃঢ়িকৰণ না হওয়াতেই তাঁহাৰা ভিন্ন হইলেন। ভিন্ন হইয়া আপনাদেৱ মন্তব্য হিৱ বাদ্যবাৰ জন্ম নানা এষ ও নানা যুক্তি উত্তীৰ্ণ কৰিতে লাগিলেন। এই মতেৱ দৰ্শনগ্ৰহ এই সকল—

সিদ্ধসেন বাক্য। প্রমেয় কমল মার্ত্তগ ( গ্রহকার প্রতাপচন্দ )। আশ্চ-  
নিশ্চয়ালকার ( অহংকৃত স্থান গ্রহকার )। তোতাতিক ( তুতাতভট্ট গ্রহকার )।  
বীতরাগস্ততি। অর্হৎপ্রবচন সংগ্রহ। পরমাগম সার। যোগদেব ( ইনি  
গ্রহকার, গ্রহের নাম পাঁওয়া যায় না )। তত্ত্বার্থ স্থত। অর্হত্ ( ইনিও গ্রহ-  
নির্মাতা, গ্রহের নাম উল্লেখ নাই )। পদ্মনন্দি। বাচকাচার্য ( ইনিও গ্রহকার )  
স্বরূপ সন্ধেধন। বাচকাচার্যের টাকাকার বিদ্যানল। হেমচন্দ্রাচার্য। সিক্ষাস্ত।  
অনন্তবীর্য ( গ্রহকার )। শাস্ত্রান্তরজ্ঞী ( জিনদত্তস্থানি প্রতৃতি গ্রহকার )।

জৈন ছই প্রকার। খেতাবৰ জৈন ও দিগন্থৰ জৈন। এই উভয়ের ধর্ম-  
প্রতেক প্রতৃতি, জিনদত্ত স্থান বলিয়াছেন। যথা—

“জিনদত্তস্থান। জৈনঃ মতমিথ্যমুক্তম্—  
বলভোগোপভোগানামুভয়োদ্বানলাভয়োঃ।  
অস্ত্রায়স্তথা নিজা ধী-রজানঃ জুগপ্রিতম্,  
হিংসারত্যরতী রাগভেষো রতিরতিঃ স্মরঃ॥  
শোকে রিথ্যাহ্বমেতেহষ্টাদশ দোষা ন যত্ত সঃ।  
জিনো দেবো শুরঃ সম্যক্তস্তুজানোপদেশকঃ।  
জ্ঞানদর্শনচারিত্রাণ্যপবর্গস্ত বস্ত্রনি॥  
আবাদস্ত প্রমাণে বে প্রতাক্ষমল্লমাপি চ।  
নিত্যানিত্যাত্মকঃ সর্বং নব তত্ত্বানি সপ্ত বা।  
জীবাজীবো পুণ্যপাপে চাত্রবঃ সংবরোহিপিচ।  
বক্ষো নির্জরণঃ মুক্তিরেষাং ব্যাথাধুনোচ্যতে॥  
চেতনালক্ষণে জীবঃ স্তানজীবস্তদগ্রহকঃ।  
সৎকর্মপুদ্রগ্রামঃ পুণ্যঃ পাপঃ তত্ত বিপর্যযঃ।  
আপ্রবঃ কর্মণঃ বক্ষো নির্জরতস্ত্রিয়োজনম্।  
অষ্টকর্মক্ষয়ান্মোক্ষোহথান্তর্ভাবশ্চ কৈশন।  
পুণ্যস্ত সংশ্রবে পাপস্তাশ্রবে ক্রিয়তে পুনঃ॥  
লক্ষান্তস্ততুক্ষণ লোকা গৃস্ত চাস্তনঃ।  
ক্ষীণাষ্টকর্মণে মুক্তিনিবাবৃত্তিজ্ঞোদিতা॥  
স্বরঙ্গোহরণা বৈক্ষ্যভূজো লুঁক্ষতমূর্কজাঃ।

বেতাষ্মুরাঃ ক্ষমাশীলা নিঃসঙ্গা জৈনসাধবঃ ॥  
 লুক্ষিতাঃ পিছিকাহস্তাঃ পাদিপাত্রা দিগবদ্ধাঃ ।  
 উর্ধ্বাশিলো ঘৃহে দাতুর্বীতীয়াঃ স্থার্জিনব্যৱঃ ॥  
 তুঞ্জে ন কেবলং ন দ্বীং মোক্ষবেতি দিগবদ্ধঃ ।  
 আহরেবামুরং ভেদো মহান् খেতাষ্মুরঃ সহ ॥” ইতি ।

এই সকল প্রাক্তের সংক্ষেপ অর্থ এই যে, এই মতের উপর্যোগী “জিন” ।  
 বল, তোপ, উপভোগ, দান ও লাভ সম্বন্ধে বিষ্ণ উপস্থিত হওয়া এবং নিজা,  
 শীতি, অজ্ঞান, ছুট্টো, হিংসা, রতি, অরতি, রাগ, বেষ, ব্রহ্ম, কাম, শোক,  
 মিথ্যা, এই অষ্টাদশ মহুষ্যসহস্র দোষ যাহার নাই, তিনিই তৰজ্ঞানের উপর্যোগী ;  
 এবং জ্ঞান, দর্শন, সচ্চরিত ও মোক্ষে অবস্থিত। প্রত্যক্ষ ও অহমান,  
 এই প্রমাণৰ ইহাদের সম্মত। তর্করীতির নাম স্বাধার। অগতের মূল  
 তত্ত্ব এক মতে ১টা, এক মতে ৭টা। সমুদ্র নিত্যানিত্যসমিপ্র। সে সকল  
 তত্ত্বের নাম—জীব (১), অজীব (২), পুণ্য (৩), পাপ (৪), আশ্রব (৫),  
 সম্বর (৬), বক্ষ (৭), নির্জরণ (৮), মৃত্তি (৯)। চেতন বস্তু জীব—অচেতন  
 পদার্থ অজীব—সৎকর্মসমূহ পুণ্য—ত্বদিপরীত পাপ—কর্ষের বক্ষনজনক শক্তিৰ  
 নাম আশ্রব—কর্মত্যাগ নির্জরণ—অষ্ট-কর্মক্ষয় মৃত্তি। সপ্ত তত্ত্বাদীয় মতে  
 মোক্ষ পদার্থটা নির্জরণের অস্তুর্ভূত—পুণ্য সংশ্লিষ্টের ও পাপ আশ্রবের অস্তর্গত।  
 এই মতের সাধুরা ক্ষমাশীল, সন্তুষ্টিত, কেশসংস্কার করে না ও ভিক্ষান-  
 তোজী। দিগবদ্ধেরা পিছিকা ও পয়ঃপাত্রধারী এবং নিরাবরণ অর্থাৎ উলক।  
 বেতাষ্মুরো বন্ধ পরিধান করেন। খেতাষ্মুরো দ্বীসন্তোগে একাঞ্চ বিরত,  
 কিন্তু দিগবদ্ধেরা ব্রত।

নৈমানিকেরা দেশন কার্যালয়ক জীবনাহমান করিয়া থাকেন, অর্থাৎ  
 “ক্ষিত্যাদিকং সকর্তৃকং কার্য্যস্থান” ক্ষিত্যাদি পদার্থের কোন না কোন কর্তা  
 আছে, যেহেতু ক্ষিত্যাদি বস্তু জন্ম ; বে বস্তু জন্ম অর্থাৎ জন্মশীল হয়, সেই বস্তুর  
 কর্তা অবশ্য থাকিবে। জৈনেরা অতজ্ঞে জীবনাহমান করে না। ইহাদের  
 মতে জগৎ অস্তই নহে। ইহারা এইমাত্র বলে যে, কোন এক সর্বজ্ঞ  
 আজ্ঞা আছেন, তিনিই জীবন অর্থাৎ জীবের পুজ্য। তিনি রাগবেষাদি সর্ব-  
 প্রকার মোহবর্জিত ও সত্যবাদী। তাহার নাম “অর্হত”। যথা—

“সর্বজ্ঞো জিতুগাদিমোৰ্ধ্বলোক্যপূজিতঃ ।  
ষথাহিতাৰ্থবাদী চ দেবোহৃষ্ণ প্রয়মেশ্বরঃ ॥” ইতি—

अहं चक्षु शूलि ।

ଇହାଦେବ ଜ୍ଞାନପ୍ରଶାସନଙ୍କାଣୀ ଏହି ସେ, ସର୍ବ-ପଦାର୍ଥ-ସାକ୍ଷାତ୍କାରୀ କୋନ ଏକ ଆୟା ଆଛେ । କାରଣ, ସଥିଲ ଦେଖି ବାର ଯେ, ଆୟାର ଜ୍ଞାନପ୍ରତିବନ୍ଧକ ସାମଗ୍ରୀ ମକଳେର ସମାନ ନହେ, କୋନ ଆୟାର ଜ୍ଞାନପ୍ରତିବନ୍ଧକ ଅଳ୍ପ, କୋନ ଆୟାର ଅଧିକ ; ଏହିରୂପ କୋନ ଏକ ଆୟାର ଜ୍ଞାନପ୍ରତିବନ୍ଧକ ଏକବାରେ ନାହିଁ ହିତେତେ ପାରେ । ଯାହାର ଜ୍ଞାନପ୍ରତିବନ୍ଧକ ଏକବାରେ ନାହିଁ, ମେହି ଆୟାଇ ସର୍ବଜ୍ଞ ଓ ଜ୍ଞାନୀ ପ୍ରତିଜ୍ଞାର ଉପର ଅନେକ ତର୍କଫୌଲ ଆଛେ, ତତ୍ତ୍ଵବତ୍ତେର ଅବତାରଣ କରା ନିଶ୍ଚାଳେନ ।

জৈনসত্ত্বে জীব হই প্রকার। সংসারী ও মৃত্তি। সংসারী জীব হই প্রকার,—  
সমনন্দ ও অমনন্দ। শিক্ষাক্রিয়াকলাপাদি অভ্যাসরত জীব সমনন্দ, আর তদ্বিতীয়  
অমনন্দ। এই অমনন্দ জীব হই প্রকারে বিভক্ত।—ত্রস ও স্থাবর। শঙ্খ,  
গশুলক প্রভৃতি বি-ইঙ্গিয়ে বি-ইঙ্গিয়ে ভেদে ত্রস ৬ প্রকার। পৃথিবী-জল-বৃক্ষাদি  
ভেদে বহুবিধ স্থাবর। তত্ত্বজ্ঞান জিনোক্ত উক্ত পদার্থের স্ফুরণাবগতি। তত্ত্ব-  
জ্ঞানের উপায় শুরুপদেশ ও শান্তচর্চা এবং জিনোক্ত কার্যকলাপের অঙ্গুষ্ঠান।  
মৃত্তি—জ্ঞানাবরণ ও কর্মবক্ষ ক্ষয় হইলে আয়ার উপরি প্রদেশে স্থৰ্যস্ফুরণে  
অবস্থান। কাহারও মতে সতত উর্ক্ক গমন। ১০ যথা—

“গতা গতা নিবর্তনে চক্রসূর্যাদয়ো গ্রহঃ।

অদ্যাপি ন নিবর্জনে ভালোক্তাশমাগতাঃ ॥”

ଇହାଦେଇ ତର୍କେର ନାମ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ନାମ ଅର୍ଥାଏ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ପ୍ରକାର ଅବସ୍ଥା-ସ୍ଵର୍ଗ ଯୁଦ୍ଧ ।

কল স্মৃতের সমাচারি অধ্যায়ে যতিগণের কর্তব্যামুষ্ঠানের বিবিধ নিয়ম  
লিখিত আছে। সাধারণতঃ ইহাদের পূজা পক্ষতি ও মন্ত্র এইরূপ;—“ওম  
আঁ—শুভ্যে শুভ্য—ওম হীঁ হ্ম,—ওম হীঁ ত্রি ত্রিমুখস্বরার্থ্য আদি শুভ্যে।

\* এই উর্ধ্বগ্রন্থ বে কিরণ উর্ধ্বগ্রন্থ তাহা আমরা আত্ম বহি। ইহা কি উর্তৃতিহাস  
নামাঙ্কন? তাহা হলুল এখনকার অনেক সম্মতিয়ের সহিত এই বর্তের বৈকটাসম্বন্ধ  
যথিষ্ঠ উচ্চ।

নমঃ—ওম্ ছীং ছীম্ সমজিন চৈত্যালেভ্যঃ আজিনেজ্জেভ্যঃ নমঃ” ইত্যাদি।

এবং গায়ত্রী ষথ—

“নমো অরীহস্তাণং নমো সিঙ্কাণং নমো আরীয়াণং নমো উজহয়াণং নমো  
লোইসর্বসাহণং।” \*

উপরের লিখিত দার্শনিক তর্ক বিতর্ক সাধারণ যতিগণ অবগত নহেন।  
তাহারা ধর্মের স্থূল মর্ম এইমাত্র জানেন যে—“ধর্মো জগতঃ সারঃ। সর্বস্বুখানাং  
প্রধানহেতুষ্টাং। তঙ্গোৎপত্তিমুজ্জাঃ। সারং তেনৈব মামুয্যে।” অর্থাৎ  
ধর্মই জগতের সার, যেহেতু ধর্মই স্বৃথমাত্রের প্রধান কারণ। এবস্তুত ধর্মের  
উৎপত্তিকারণ মহুয়া, সেই কারণে মহুয়াকে জীবমধ্যে সার বলা যায়। ইহা তিনি  
“স্বর্গাপবর্গপ্রদঃ” স্বর্গ ও অপবর্গ (মোক্ষ) ধর্মের ফল, ও “সাধুনাম্ আচারঃ”  
অর্থাৎ সাধুবা যাহা আচারণ করেন, তাহাই ধর্মকে জানিবার পথ; এবং ধর্মের  
লক্ষণ এই যে, “পুরুষপ্রদানাং ধর্মস্ত” অর্থাৎ যদ্যারা মহুয্যেবা উৎকর্ষ লাভ  
করিতে পারে, তাহাই ধর্ম। যতিগণেব কর্তব্য কর্ম (অষ্টম তপস্তা) ষথ—

চৈত্যে পরিপাঠো সমস্তসাধুবন্দনং সাংবৎসরিকপ্রতিক্রিমণং মিথঃ সাধুর্মুকং  
শমনং অষ্টমং তপশ্চ।

অর্থাৎ চৈত্য (দেবমন্দির) স্থানে পরিপাঠ [ ১ ], সাধুদিগের বন্দনা করা  
[ ২ ], বৎসরের মধ্যে অস্ততঃ একবাব তীর্থ পবিত্রমণ [ ৩ ], পরম্পর মিত্রভাবে  
অবস্থান [ ৪ ], ইন্দ্রিয়দমন [ ৫ ] এই পাঁচটো অষ্টম তপস্তা বলিয়া উক্ত হইয়াছে।

বৌকদিগের ত্বার জৈনদিগেরও অহিংসা পরম ধর্ম। অশ্বেকের ত্বার  
ইহাদিগেরও এইকপ রাজবোধগ্ন আছে,—“অমাবীরোষনাম” অর্থাৎ কোন  
প্রাণীকে মৃত্যুখে পাতিত করিও না। জৈনধর্মের সারনৌতি ষথ—

“তাজ হিংসাং কুক্ষ দয়াং তজ ধর্মং সনাতনম্।

ত্বদেহেনাপি সন্ধানাং বিধেহাপক্ষতিং তণ। ॥

ত্বামুরিণাপি মা বৈরং কুর্যাঃ স্বশ্চ হিতাম চ। ॥

উবাচ চ জিনো দেবেো গুরুর্জ্জপরিগ্রহঃ।

দয়া প্রধানো ধর্মশ্চ ত্রয়মেতৎ সদাচ্ছ মে।” ইতি

শক্রঞ্জয়মাহায়াম্।

\* প্রবোধচন্দ্রোদয়-নাটককার কৃষ্ণমিশ্র প্রসঙ্গত্বে এই জৈনগায়ত্রীটির উৎসে কবিয়াছেন।

বে সকল ধর্মনীতি উক্ত হইল, তাহা সাধারণ ধর্ম অর্থাৎ সকল ধর্মের সারভাগ, স্মৃতরাং ইহা যে কেবল জৈনদিগের ধর্ম, তাহা কি প্রকারে বলা যাইতে পারে ? তাহাতেই উদয়নাচার্য কহেন,—

“যত্সাধারণে যুথমগুলীকরণাদিঃ কেশোরুঞ্জনাদিশ্চ নাসো সৈরেরমুষ্টীয়তে ।”  
অর্থাৎ যুথবক্ষন, পিছিকাগ্রহণ, কেশোরুঞ্জন প্রভৃতি কয়েকটী জৈনদিগের অসাধারণ ধর্ম ; তাহা অন্য কোন জাতির নাই ।

কেহ বলেন, অমরসিংহ এবং হেমচন্দ্র (সংস্কৃত কোষকার) জৈনধর্মাবলৌ ছিলেন। অমরসিংহ বিক্রমাদিত্যের সভাসদ ছিলেন ; স্মৃতরাং তিনি খৃষ্টীয় ৫০০ পঞ্চাশত শতাব্দীর ব্যক্তি । বুদ্ধ গয়ার প্রসিদ্ধ জৈন-মন্দির অমরসিংহ-কর্তৃক প্রতিষ্ঠিত হয় । হেমচন্দ্র শ্বেতাষ্঵র জৈন । তিনি জৈনগ্রহের মতানুসারে মহাবীরের নির্কাণের ১৬৬১ বৎসর পরে বর্তমান ছিলেন । \*

মহাবীরের পরে সুধর্ম, যতীব্য, বজ্জনে, চন্দ, মন্তুঙ্গ, অয়দেব, শীমন, বিজয়, সমুজ প্রভৃতি স্থবিরাবলি জৈনধর্মের উন্নতির চেষ্টা করিয়াছিলেন ; কিন্তু তাহাদিগের নানা মতভেদ উপস্থিত হওয়াতে অভীষ্টসিদ্ধি হয় নাই । মহাঘোপাধ্যায় উদয়নাচার্য ও কুমারিল ভট্ট প্রবল তর্কতরঙ্গে জৈনদিগকে পরামুক্ত করিয়াছিলেন । সেই অবধিহীন জৈনধর্ম হীনপ্রতাবিশ্বষ্ট হইয়াছে । জৈনদিগের আবু, গির্গির, শক্রজয় এবং পার্শ্বনাথ পর্বত প্রসিদ্ধ তীর্থস্থান । এই সকল তীর্থের সংস্কৃত ও মাগধী ভাষার গ্রন্থে মাহায্য বর্ণন আছে, তাহা যতিগন সামনে পাঠ করিয়া থাকেন । ইহার মধ্যে শক্রজয় মাহায্য অতি প্রসিদ্ধ । এই গ্রন্থে জৈনাচার্য ধনেশ্বর স্মরি দেশের শক্রজয় নামক গিরির স্তোত্র (মাহায্য বর্ণনা ) এবং সিঙ্কপুরুষদিগের চরিত্র বর্ণনা করিয়াছেন । ইহা চতুর্দশ সর্গে বিতুক্ত । এই গ্রন্থ স্বরাষ্ট্রাধিপতি শিলাদিত্যের আগ্রহে ধনেশ্বর স্মরি ৪৭৭ শকে প্রস্তুত করেন । তিনি বলভীবাজ শিলাদিত্যের পার্শ্বে এবং তাহার ধর্মোপদেষ্ট ছিলেন । +

\* প্রকৃত পক্ষে বিবেচনা করিয়া দেখিলে অমরসিংহকে জৈন না বলিয়া বোক বলাই উচিত । হেমচন্দ্রই ব্যার্থ জৈন ; অমর জৈন নহেন, তিনি বোক ।

+ “সপ্ত সপ্ততিমদ্বানামতিক্রম্য চতুঃশতীম্ ।

বিক্রমাদ্বাচ্ছিলাদিত্যো ভবিতা ভিক্ষুবৰ্জিকৃৎ ।

অগৎশেষের সঙ্গে জৈনধর্মাবলম্বী ওসমালগণ বঙ্গদেশে আগমন করেন। একথে স্মৃতিধ্যাত শ্রেষ্ঠবংশধরেরা জৈন ধর্ম পরিত্যাগ করিয়া বৈকু ধর্ম গ্রহণ করিয়াছেন; কিন্তু তাহাদের ওসমালগণের সহিত আহার ব্যবহার করিতে আপত্তি নাই। কলিকাতা ও মুরসিদাবাদ ওসমালদিগের বাণিজ্য ব্যবসায়ের আদিম স্থান। তাহারা বঙ্গদেশে কতিপয় জৈনমন্দির নির্মাণ করিয়াছেন, ইহার অধ্যে রাম লক্ষ্মীপৎ সিংহ বাহাদুরের মন্দির বহু বারে নির্মিত। এই সকল মন্দিরে ভোজক ব্রাহ্মণগণ পূজারিঙ্গে নিযুক্ত আছেন।

সপ্ত সপ্ত চতুঃ সরে পতে বৈক্রমবৎসরে।

শ্রীশক্রফ্যমাহাত্ম্যঃ বক্তি ভজিপ্রণোদিতঃ।

ধলভ্যাঃ শৈলমাট্টেশ-শিলাদিত্যাত্ম চাগ্রহাত্ম।”

ইতি শক্রফ্যমাহাত্ম্যম।

(সরে—পতে। অরমব্যৱশকঃ।)

---

# ବୈଦ୍ର୍ଧ ଧର୍ମ ।

---

“ବିଷ୍ଣୁବିମଲଚକ୍ରଃ ପଶ୍ଚମ ବୁଦ୍ଧାନ୍ ଦଶଦିଶି ଲୋକେ ।

ଧର୍ମଃ ଶୂଣୋଦି ————— ”

( ଲଗିତ ବିତ୍ତର, ୨୯ ଅଧ୍ୟାତ୍ମ । )

---

প্রচারিত বৌদ্ধ ধর্মের বিবরণ প্রকাশ করা এই অভাবের সম্পূর্ণ উদ্দেশ্য এবং তাহাই নিম্নে সংক্ষিপ্ত হইল।

বৌদ্ধধর্ম অতি প্রাচীন। বাঙ্গালি গ্রামাঞ্চল “অধোধ্যা-কাণ্ডীয় মৰোজ্জৱ-পততম সর্বে বৌদ্ধধর্মের উজ্জ্বল দেখিতে পাওয়া যায় ; যথা—

“যথা হি চোরঃ স তথাহি বৃক্ষঃ তথাগতং নাস্তিকমত্ব বিক্ষি ।

তসাঞ্জি যঃ শক্যতমঃ প্রজানাং ন নাস্তিকে নাভিমুখো বধঃ ত্বৎ ॥”

অর্থাৎ বৌদ্ধ ধর্মের তত্ত্বের আয় দণ্ডার্হ, নাস্তিককেও তত্ত্বপ দণ্ড করিতে হইবে, অতএব যাহাকে বেদবহিস্তুত বলিয়া পরিহার করা কর্তব্য, :বিচক্ষণ বাঙ্কি সেই নাস্তিকের সহিত সভাযণ করিবেন না। \* এতৎপ্রমাণে বৌদ্ধ ধর্মের প্রাচীনত্ব অনুমান করা যাইতে পারে। ইহা ভিন্ন বায়ুপুরাণ, কঙ্কিপুরাণ, গণেশ ও শঙ্খ প্রভৃতি উপপুরাণে বৌদ্ধ ধর্ম এবং বৃক্ষ অবতারের উজ্জ্বল আছে। শাক্যসিংহ শেষ মর্ত্ত্য বৃক্ষ। ইহার পূর্বে ৫৫ জন বৃক্ষ বর্তমান ছিলেন ; তাঁহাদের মধ্যে পঞ্চান্তর হইতে সম্পূর্জিত পর্যাপ্ত ৪১ জন বৃক্ষ সর্বে ; ও বিপচ্ছি, শিথি, বিশ্বল, ক্রকুচল, কণক মুনি ও কাঞ্চপ মর্ত্যগোকে অবতীর্ণ হইয়াছিলেন। অতঃপর ”শ্বেষ বৃক্ষ শাক্যসিংহ “বহুজনহিতায় বহুজনমুখায়” মর্ত্যগোকে বোধিসত্ত্বের উপন্তির জন্য জন্মগৃহণ করিয়াছিলেন। তিনি মহাজ্ঞানী ও সর্বশুভপ্রদ, ধর্মের একমাত্র উপদেশক ; যথা, ললিত বিস্তরে তাঁহার সম্বন্ধে শিথিত আছে—

“তানপ্রভঃ হততমস্তু প্রভাকরঃ শুভপ্রদঃ শুভবিমলাগ্রতেজস্ম ।

প্রশংসকায়ঃ শুভশাস্ত্রমানসং মুনিঃ সমাপ্তিষ্ঠত শাক্যসিংহম্ ॥

জানোদয়িঃ শুক্রমহাত্মভাবঃ ধর্মেশ্বরঃ সর্ববিদঃ মুনীশ্ম ॥” ইত্যাদি

অভিধান মধ্যে শাক্যসিংহের নামান্তর যথা—খজিৎ, শ্বেতকেতু, ধর্মকেতু, মহামুনি, পঞ্চজ্ঞান, সর্ববৈরী, মহাবৈরী, মহাবল, বহুক্ষণ, ত্রিমূর্তি, সিক্ষার্থ, শাক্য, সর্বার্থসিকি, শৌকোদনি, অর্কবন্ধু, মারাদেবীস্তুত ও গোত্তম।

\* গ্রামাঞ্চল অধোধ্যাকাণ্ড শৈলুক হেমচন্দ্র ভট্টাচার্য কর্তৃক অনুবাদিত। কেহ কেহ এই রোকটীকে প্রক্ষিপ্ত মনে করিয়া থাকেন।

ହେମଚନ୍ଦ୍ର ତୋହାର ନିରାଲିଖିତ କହେକଟି ନାମେର ଉଲ୍ଲେଖ କରିଯାଇଛନ୍ତି, ସଥା—

ଶାକ୍ୟସିଂହ, “ଅର୍କବାକ୍ଷୟ, ରାହଲେଇ, ସର୍ବାର୍ଥସିନ୍ଧ, ଗୋତମାମେର, ମାହାତ୍ମ, ଶୁଙ୍କୋଦନ୍ତ ।

ଅମରକୋଷେର ନାମଗୁଣି ପ୍ରସିଦ୍ଧ । ତୋହାର ସିଂହଲେ ପାଳି ଭାଷାର ଅଭ୍ୟାସ ସଥା,—“ଶୁଙ୍କୋଦନି ଚ ଗୋତମ, ଶାକ୍ୟସିଂହୋ ତଥା ଶାକ୍ୟମୁନି ଚ ଅରି ଚ ବନ୍ଧୁ ଚ ।”

ଶାକ୍ୟସିଂହ ଏହି ନାମଟି ନାମକରଣେର ନାମ ନହେ । ଶାକ୍ୟବଂଶେର ଶ୍ରେଷ୍ଠ ବଲିଆ ତୋହାର ଏଇ ନାମ ହଇରାଇଲି । “ଶାକ୍ୟବଂଶ” ଇହାଓ ଆଭିଜନିକ ମଂଞ୍ଚ ନହେ । ଇଙ୍କାକୁବଂଶୀର କୋନ ସଜ୍ଜି ପିତୃଶାପେ ଆକ୍ରାନ୍ତ ହଇଯା କପିଲାଶ୍ରମେ କିଳ୍କକାଳ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଏକ ଶାକ ବୁକ୍ଷେର (ଶେଷନ ଗାଛେର) ଆଶ୍ରମ ଲାଇୟା ବାସ କରିଯାଇଲେନ, ତାହା ହଇତେଇ ଏଇ ଇଙ୍କାକୁବଂଶୀର ପୁରୁଷେର ନାମ ଶାକ୍ୟ ବଲିଆ ପ୍ରଥିତ ହୁଏ । ତଥବଂଶୀଯେରାଓ ତଥବଧି ଶାକ୍ୟ ବଲିଆ ବିଦ୍ୟାତ । ଆଚାର୍ୟ ଭରତ “ଶାକ୍ୟ ମୁନି” ଏହି ନାମେର ବ୍ୟାପକିତ୍ସାଲେ ଲିଖିଯାଇଛନ୍ତି, ସଥା—

“ଶାକ୍ୟବଂଶତ୍ଥାଂ ଶାକ୍ୟः; ଶାକ୍ୟଚାମୋ ମୁନିଶେତି ଶାକ୍ୟମୁନିଃ, ତଥାହି—  
ଶାକୋ ନାମ ବୃକ୍ଷବିଶେଷଃ ତତ୍ ତବୋ ବିଦ୍ୟମାନଃ ଶାକ୍ୟଃ, ଗିତୁ: ଶାପେନ କର୍ଚଦିକ୍ଷାକୁ-  
ବଂଶୀରୋ ଗୋତମବଂଶଜ-କପିଲମୁନେରାଶ୍ରମେ ଶାକବୁକ୍ଷେ କୃତବାମଶ୍ଚ ଶାକ୍ୟ  
ଈତ୍ୟାଚାତେ ;—ତତ୍ତ୍ଵଃ, “ଶାକବୃକ୍ଷପ୍ରତିଚ୍ଛରଂ ବାସଂ ସମ୍ମାଂ ପ୍ରଚକ୍ରିରେ । ତ୍ୱାଦିକ୍ଷାକୁ-  
ବଂଶାନ୍ତେ ଭୁବି ଶାକ୍ୟ ଇତି ଝାତାଃ ।

ଶାକୋର ଅପର ପ୍ରସିଦ୍ଧ ନାମ ଗୋତମ । ଏହି ନାମ ଦେଖିଯା ଅନେକେ ତୋହାକେ ଗୋତମ ବଂଶୀର ମନେ କରିଯା ଥାକେନ ; କିନ୍ତୁ ମେଟୋ ତୋହାଦିଗେର ଭରମ । ଶାକ୍ୟସିଂହ ପ୍ରକୃତ ଇଙ୍କାକୁବଂଶୀ, ତୋହାର ପୂର୍ବ-ପୁରୁଷେର ଗୋତମବଂଶୀ କପିଲ ମୁନିର ଆଶ୍ରମେ ଗିରା ଶୁଭାୟିତଭାବେ ଶାକବୁକ୍ଷେ ଝଲ୍କ କରିଯାଇଲେନ, ତାହାତେଇ ତୋହାରା ଶାକ୍ୟ ଓ ଗୋତମ ଉତ୍ସମ ନାମେ ବିଦ୍ୟାତ । ଇନିଓ ମେହି ବଂଶେ ଜୟିଯାଇଛନ୍ତି ବଲିଆ, ଏହି ନାମେ ଥାଯାଇଥାଏ ।

ଶାକ୍ୟସିଂହେକୁ ନାମ ଶୁଙ୍କୋଦନ । ମାତାର ନାମ ମାଯାଦେବୀ । ଶୁଙ୍କୋଦନ କପିଲବଂଶ \* ନଗରେ ରାଜା ଛିଲେ । ତୋହାର ପିତାର ନାମ ସିଂହହମୁ + । ଆର୍ଯ୍ୟ

\* ଲେପାଳ ମେଶେର ପର୍ବତସାନିକଟେ ।

+ “ତ୍ୱ ପ୍ରତ ! ପିତାମହ : ସିଂହହମୁନୀର୍ବା” —ଶାକ୍ୟସିଂହେର ପତି ଶୁଙ୍କୋଦନେର ଏହି ନାମେ ଅକ୍ଷାମ ଆହେ ।

অভিধানে লিখিত আছে, শুক্রদন রাজা অতি শ্বারবান্ ছিলেন এবং পবিত্রাঞ্চ ভোজন করিতেন। যথা—

“শুক্রদনো ষতো ভুগ্নে শ্বারবান্ শুক্রমোদনম্।”

ললিতবিস্তরে লিখিত আছে, শাক্যসিংহ জয়ুষীপের ১৮ হাব ও ১৮ কুল অব্রেষণ করিয়া পরিশেবে শাক্য কুলকে নির্দোষ জানিয়া তৎকুলে জয়গ্রহণ করিয়াছিলেন, যথা—মগধে বিদেহ কুল, কোশলায় কৌশল কুল, বংশরাজ কুল, বিশালা নগরে প্রদ্যোগন কুল, মথুরা ও হস্তিনায় পাণ্ডু কুল ইত্যাদি।

তিনি পাণ্ডুই বংশকেও সদোষ বিবেচনা করিয়াছিলেন—

“পাণ্ডবকুলপ্রস্তৈঃ কোরববংশোহতিবাকুলীকৃতো যুধিষ্ঠিরো ধর্মস্য প্রজ্ঞ ইতি কথয়স্তি, ভীমসনেনো বায়োঃ—ইত্যাদি—”

এ কুলের মৌম হইল যে, পাণ্ডবেরা কুরুদিগকে ব্যাকুল করিয়াছিলেন এবং তাহারা জ্বারজ। এইক্রমে সকল বংশেই দোষ, কেবলমাত্র শাক্যবংশ নির্দোষ।

শাক্যসিংহ কপিলবন্ধ নগরে বসন্তকালে শুক্রপক্ষে পূর্ণিমা তিথিতে মায়া-দেবীর গর্তে জয়গ্রহণ করেন। ভগবান্ বোধিসৰ্জ যে কালে তুষিতপুরী পরিত্যাগ করিয়া মায়াদেবীর দক্ষিণ কুক্ষিতে প্রবেশ করেন, মায়াদেবী সেই সময় নিজিতা-বহ্সার এইক্রমে স্বপ্ন দেখিয়াছিলেন। যথা—

“হিমরজতনিভশ্চ ষড়বিশাগঃ সুচরণচাকুভুজঃ স্মৃত্যশীর্ষঃ।

উদ্রমুপগতো গজঃ প্রধানো ললিতগতিন্দৃঢ়বজগাতসঙ্গঃ॥”

অর্থাৎ তুষার বা রজতের শ্বার খেতবণ, ছয়টি দস্ত্যুক্ত, স্মৃত্যশীর্ষ ও মনোজ কর ও শীর্ষদেশ, এমন একটি গজ, মনোহর গতিতে তাঁহার উদ্রে প্রবেশ করিল। তৎকালে তিনি কিঙ্গুপ স্বথে ছিলেন, তাহা বর্ণন করা যাব না।

“ন চ মম স্বথঃ জাতু এবংক্রপঃ দৃষ্টমুপি শ্রুতং নাপি চীরভূতম্।”

তাৰিলেন এ কি ! কখন আমাৰ এক্রপ স্বথেদয় হয় নাই, আৱ এক্রপ ক্রপও কখন দেখি নাই বা শুনি নাই এবং অমুক্তবও কৱি নাই।

নিজাতকে তিনি রাজাকে স্বপ্নবিবরণ সমুদায় অবগত কৱাইলেন। রাজা গণকদিগকে ইহার বৃক্ষাঞ্চ জিজ্ঞাসা কৱিলে, তাহারা উত্তৰ কৱিল, আপনাৰ

সকল প্রাণীর হিতকারী একটা রাজচক্রবর্জী পুত্র জন্মিবে এবং তৎকালে  
এইরূপ দৈববাণী হইল ; যথা—

“তুষিত পুরি চাবিকা বোধিসংজ্ঞা মহাজ্ঞা মৃপতি তব স্নতভং মাসাকুক্ষোপপন্নঃ ।”

অর্থাৎ হে মৃপতি ! তুমি শক্তি হইও না, মহাজ্ঞা বোধিসংজ্ঞ তুষিত পুরী  
পারিভাগ করিয়া তোমার পুত্র হইয়া জন্মগ্রহণ করিবেন বলিয়া এই মাস দেবীতে  
উপপন্ন হইয়াছেন ।

মাসাদেবী স্মৃতে বিবিধ সুলক্ষণাক্রান্ত পুত্র প্রসব করিলে অষ্ট প্রকার নিমিত্ত  
ঘটিয়াছিল । যথা,—তৃণকল্টকাদির কাঠিঙ্গ ছিল না, দৎশ মশকাদির উপজ্বব  
ছিল না, হিমালয় পর্বতের সমস্ত বিহঙ্গণ আসিয়া রাজা শুক্রদনের গৃহে বস  
করিয়াছিল, রাজা শুক্রদনের আগামে সর্বকালীন ফল পুষ্প একদা প্রকাশিত  
হইয়াছিল, শুক্রদনের গৃহে আহার করিলেও আহারীয় দ্রব্য ক্ষয় হয় নাই  
এবং তাহার অঙ্গগুরে যে সকল বাক্যবৰ্ণ ছিল, তৎসম্মূল আপনা আপনি বারিত  
হইয়াছিল ইত্যাদি । শেষ বৃক্ষের জন্মসময়কে এইরূপ বিবিধ অলোকিক বিবরণ  
ললিতবিষ্ণুরে লিখিত আছে, এখানে তাহার আলোচনায় প্রযুক্ত হইলে প্রত্না-  
বাচলা হইয়া উঠে বিবেচনায় বিরত হওয়া গেল । \*

ইউরোপীয় পশ্চিতগণের মতে শাক্যসিংহ ত্রীষ্ণ জন্মিবার ৬২৩ বৎসর পূর্বে  
জন্মগ্রহণ করিয়াছিলেন । তাঁহার মাতা মায়াদেবীর, তাঁহার জ্যেষ্ঠ এক সপ্তাহের  
পরে, মৃত্যু হয় এবং তিনি তাঁহার মাতার ভগিনীর স্তোর্য অতিথিতের সহিত প্রতি-  
পালিত হইয়াছিলেন । রাজার পুত্রমুখ নিরীক্ষণে দিন দিন আনন্দ বৃক্ষ হইতে  
লাগিল এবং শাক্যসিংহ অচিরকালমধ্যে বহুবিদ্যায় পশ্চিত হইয়া উঠিলেন ।  
তিনি স্বত্ত্বাবতঃ গম্ভীরপ্রকৃতি, বালকগণের সহিত ত্রীড়া ক্ষেত্রকে এক দণ্ড  
অতিবাহিত করিতেন না । তাঁহার ক্রিচুমাত্র বালমূলভ চপলতা ছিল না এবং  
সময়ে সময়ে তিনি গভীর চিন্তার নিমগ্ন থাকিতেন । রাজা তদর্শনে তাঁহাকে  
সংসারস্মৃতে স্মৃতি করিবার জন্ম নামা উপায় চিন্তা করিতে লাগিলেন ।

একদা মহলক প্রভৃতি কতকগুলি শাক্য, রাজা শুক্রদনকে বঙ্গল, মহারাজ !  
দৈবজ্ঞ ব্রাহ্মণেরা নিশ্চয় করিয়া বলিয়াছেন যে,

“যদি কুমারোহভিনিজ্ঞমিষ্যতি তথাগতো ভবিষ্যতি অর্হন् সমক্ত সমৃদ্ধঃ ।—

উত্ত নাড়ুনিক্ষমিয়তি রাজা ভবিষ্যতি চক্ৰবৰ্জী চ বিজেতা খার্পিকো ধৰ্মজ্ঞানঃ  
সপ্তরাত্ম-সমৰ্পণতঃ।”

( ১২ অধ্যায় লগিতবিষ্ণুর দেখ। )

যদি আমাদের কুমার প্রত্যজ্য করেন, তাহা হইলে ইনি সম্যক্ত জ্ঞানী বৃক্ষ এবং  
অর্হত হইবেন। আর যদি গৃহাশ্রমী হন, তাহা হইলে চক্ৰবৰ্জী রাজা হইবেন।  
অতএব কুমারকে অচিরাত্ বিবাহিত কৰা কর্তব্য। তাহা হইলে শাক্যবংশের  
চক্ৰবৰ্জিত্ব আৱ লোপ হইবে না।

অতঃপর রাজা শুক্রোদন কষ্ট অথৈষণ করিবাৰ আদেশ কৰিলে শত শত  
শাক্য কঙাদানেৰ নিমিত্ত উদ্ঘাত হইল।<sup>১</sup> তত্ত্বাত্ম বিজ্ঞাপন কৰিলে, তিনি  
কহিলেন, সপ্তম দিবসে উত্তর বিব। তগবানু শাক্যসিংহ মনে মনে বিচার কৰিতে  
লাগিলেন, আমি কান্তি-ভোগেৰ অনন্ত দোষ জ্ঞাত আছি। যে আমি ধ্যাননিয়া-  
লিতনেত্ৰে ধোয়স্থুধে উপবন মধ্যে বাস কৰিব, সেই আমি কি ক্ষীণহৈ বাস  
কৰিতে পারি? না তাহা আমাৰ শোভা পায়? আবাৰ তাৰিলেন, না, সপ্ত-  
শুণেৰ পৰিপাক হইলে কিৱাপ হয়, তাহা আমাকে দেখাইতে হইবে, লোককে  
শিক্ষা দিতে হইবে; পক্ষে কৰ্দমেৰ মধ্যেই বৃক্ষ পায়, জলমধ্যেই শোভা পায়;  
অতএব যদি কোন বোধিসত্ত্ব পৰিবাৰ লাভ কৰেন, তাহা হইলে তিনি তস্মাদে  
থাকিয়াও কৰ্মাচিৎ বিনেৱ হইতে বা থাকিতে অথবা কৰিতে পাৱেন। পূৰ্ব  
পূৰ্ব বোধিসত্ত্বেৱা ও ভাৰ্যাপুজ পৰিগ্ৰহ কৰিয়াছিলেন। অতএব লোকশিকার  
নিমিত্ত আমাৰও ভাৰ্যাপ্ৰাণ ( স্বীকাৰ ) কৰা আবশ্যক। ইহাৰ মূল এই—

“বিদিঃ ময়ানন্তকামদোষাঃ শ্রবণ-সৰ্ববাস-শোকহৃঃথমূলা ভৱত্ব-বিষপত্-  
সম্বিকাশা অলননিভা অসিধাৱাতুলাকপাঃ, কামগুণে ন মেহতি ছচ্ছং রাগো ন চাহং  
শোকে দ্র্যাগারমধ্যে যোহিষহযুপবনে বসেয়, তৃষ্ণীম্ ধ্যানসমাধিস্থুধেন শাস্ত্-  
চিত্তঃ।” ইতি। অপিচ,

“সঙ্কীৰ্ণ পৰি পছমানি বিৰুজিয়েষ্ঠি,

আমুলীণ রাজু জলমধ্যে লভাতি পুজ্যম্। [ শোভাম্ ]

যদি বোধিসত্ত্ব পৰিবাৰবলং লভতে,

তদ্ব সঙ্কোচি নিষ্ঠুতাঞ্চযুক্তে বিৰেষ্টি॥

ସେ ଚାପି ପୂର୍ବକ ଅଭୁତିହ ବୋଧିସତ୍ତାଃ,  
ସର୍ବେତି ଭାର୍ଯ୍ୟାମୁତ ଦର୍ଶିତ ଈଜ୍ଞିଗାରାଃ ।  
ନ ଚ ରାଗରଙ୍ଗ ନ ଚ ଧ୍ୟାନବୁଧେଭି ଭାଷା ।  
ହତ୍ତାମୁ ଶିକ୍ଷଣି ଅହିଚ୍ଛ ଶୁଣେସୁ ତେଷାମ୍ ॥ ( ୧୨ ଅଃ ଦେଖ । )

ଏହି ସିଦ୍ଧାନ୍ତ ଶ୍ଵିର କରିଯା ସମ୍ପଦ ଦିନେ ବଲିଲେନ,—  
ଆକ୍ଷମୀଂ କ୍ଷତ୍ରିୟାଂ କଞ୍ଚାଂ ବୈଶ୍ଵାଂ ଶୂନ୍ୟାଂ ତତ୍ତ୍ଵୈବଚ ।  
ବ୍ୟାପା ଏତେ ଶୁଣାଃ ସନ୍ତି ତାଂ ମେ କଞ୍ଚାଂ ପ୍ରବେହୟ ॥”

ଆକ୍ଷମ୍, କ୍ଷତ୍ରିୟ, ଶୂନ୍ୟ ବା ବୈଶ୍ଵା, ସେ କୋନ ଜୀତିର କଞ୍ଚା ହଟକ, ଯାହାର ପୂର୍ବୋତ୍ତମ  
ଶୁଣ [ ସେ ମର୍କଳ ଶୁଣ ଲ, ବି, ୧୨ ଅ, ଦେଖ । ] ଆହେ, ଦେଇ କଞ୍ଚାର ସହିତ ଆମାର  
ବିବାହ ଦାସ । ଅତଃପର ରାଜୀ ଶୁନ୍କୋଦନ, ନିଜ ନଗରେ ପ୍ରଚାର କରିଲେନ,—  
“ନ କୁଲେନ ନ ଗୋତ୍ରେନ କୁମାରୋ ମମ ବିଶ୍ଵିତଃ ।  
ଶୁଣ ସତେ ଚ ଧର୍ମେ ଚ ତତ୍ତ୍ଵାଶ୍ର ରମତେ ମନଃ ॥”

ଆମାର କୁମାର କୁଳ, ଗୋତ୍ର ବା କୁଳପାତ୍ରବ୍ୟୋମେ ମୋହିତ ହନ ନା । ଶୁଣ, ସତ୍ୟ,  
ଓ ଧର୍ମେହି କୁମାରେର ମନ,—ଇହା ବିବେଚନା କରିଯାଁ କଞ୍ଚାର ଅମୁସକାନ କର ।

ଅନୁତ୍ତର ଅମୁସକାନ ଦ୍ୱାରା ମଞ୍ଚପାଣିଶାକ୍ୟୋର ଛହିତା ଗୋପାନାନ୍ଦୀ କାମିନୀ ଶାକ୍ୟୋର  
ଅଭିଲବିତ ଶୁଣବତୀ ହଇଲେନ । ସ୍ଵତରାଂ ଭଗବାନ୍ ଶାକ୍ୟ ତୋହାରଇ ପାଣିଗ୍ରହଣ  
କରିଲେନ ।

ଅଥ ମଞ୍ଚପାଣେଃ ଶାକ୍ୟାଶ୍ର ଛହିତା ଶାକ୍ୟକଞ୍ଚା ବା ଦାସୀଶକ୍ତପରିବୃତା ।”

( ଇତାଦି ଲ, ବି, ଦେଖ । )

ଶାକ୍ୟସିଂହ କିଛିକାଳ ଦାସୀଶକ୍ତ୍ୟଶୁଦ୍ଧେ ଅଭିବାହିତ କରିଯାଇଥିବେ ; କିନ୍ତୁ ତିନି  
ଦ୍ୱାରା ଗତୀର ଚିତ୍ତାସାଗରେ ନିମିଷ ଧାକିଲେନ । ତୋହାର ହୃଦୟମଧ୍ୟେ ସର୍ବଦା ସଂମାରେ  
ଅନିଯନ୍ତ୍ରା ସରକେ ଚିତ୍ତା ଉପିତ ହିତ । ତିନି ମନ୍ଦଚକ୍ରରୀରା ଦେଖିଲେନ,—

“ସର୍ବେ ଅନିତା, ଅକାମା, ଅକ୍ରମୀ, ଏ ଚ ଶାଶ୍ଵତାପି, ନ ନିତ୍ୟକଞ୍ଜା ମାରାମରୀଚିଃ  
ସମ୍ପଦା, ବିହ୍ୟାକେନୋପମ ଶୁଣିଲାଃ ॥”

ରାଜୀ ଶୁନ୍କୋଦନ ପ୍ରତ୍ୟେ ସଂସାରବୈରାଗ୍ୟ ଦେଖିଯା ତୋହାକେ ନାନା ପ୍ରକାର ପ୍ରବୋଧ  
ଦିଲେ ଶାଗିଲେନ । କିନ୍ତୁ କିଛିତେହି କ୍ରତକାର୍ଯ୍ୟ ହିତେ ପାରିଲେନ ନା । ତମେହି  
ତୋହାର ଶାଶ୍ଵତାପି ହୁଥେ ବିରାକି ବୋଧ ହିତେ ଶାଗିଲ । ଏକମା ତିନି ବହୁମନ  
ମର୍ତ୍ତିବ୍ୟାହରେ ହୁଥାରୋହଣେ ନଗରେର ପୂର୍ବତୋରଣ ଦିଲ୍ଲା କୁମୁମିକେତମେ ଗମନ କରିଲେ-

ঘোষণার পরে তিনি কপিলবস্তুতে গমন করিয়া তাহার পিতৃসা, ঝী এবং শাক্যবংশীয় অঙ্গত শোককে বৌদ্ধধর্মে দীক্ষিত করিয়াছিলেন। এইরপি ধর্মপ্রচারে কালাতিপাত করিয়া ভগবান् বৃক্ষদেব ৮০ বৎসর বয়ঃকালে ৫৪৩ থৃষ্ণুর পূর্ব বৎসরে কুশীনগরে দেব-মানবজীলা সংবরণ করিলেন। এসমস্ত তাহার অসংখ্য শিখ উপস্থিত ছিল। তাহারা সকলেই বেরিসন্দের জরুরনি করিতে লাগিল। এবং মৃত্যুশয্যা হইতে বৃক্ষদেব তিনবার শশিধর্বগকে ধর্মের রহস্য প্রের জিজ্ঞাসা করিতে অনুরোধ করিলেন; কিন্তু কেহই বাঙ্গনিষ্ঠতা করিল না। সে সময় কাহারও ধর্মবিষয়ে অগুমাত্র সন্দেহ উপস্থিত হয় নাই। অবশেষে মৃত্যুকালে ভগবান্ কহিলেন, “ভিক্ষুগণ ! আমি শেববার তোমাদিগকে উপদেশ দিতেছি, সংসারের সকল বস্তুই ক্ষণভঙ্গুর, এজত তোমরা নির্বাণ কামনার যত্ত্বাল হও।” ভগবান্ নির্বাণ প্রাপ্ত হইলে সাধারণ ভিক্ষুগণ উচ্চেঃ-স্থরে বিলাপ ও অমুতাপ করিতে লাগিল। কিন্তু আর্হতগণ পৃথিবীর সকল বস্তু ক্ষণভঙ্গুর ভাবিয়া শোকবেগ সংবরণ করিলেন। চন্দনকাটের চিতার উপর তাহার মৃতশরীর নববস্ত্রাবৃত করিয়া স্থাপিত হইলে, মহা কাঞ্চপ, তথা ৫০০ শত ভিক্ষু উহা তিনবার প্রদক্ষিণ করিলেন। তৎপরে সকলে ভগবানের চরণ-বন্দনা করিয়া চিতা প্রজ্ঞিত করিয়া দিলেন। নবর শরীর খৎস হইয়া ভঙ্গ-বশিষ্ট হইল, ভিক্ষুগণ সেই ভশ্বরাশি ধাতুনির্ধিত পাত্রে পূর্ণ করিয়া সুগক্ষ পুঁপে আচ্ছাদিত করত নৃতাগীত করিতে করিতে নগরমধ্যে আনন্দন করিল। উহা তথাম মহাসম্মানের সহিত সপ্তদিবস রক্ষিত হইয়াছিল। অবশেষে তাহার কুস্ত ক্ষুত্র অস্থিখণ্ড রাঙ্গযুক্ত, বৈশালী, কপিলবস্তু, অলকাপুর, রামগ্রাম, উখনীপ, পাওয়া এবং কুণ্ডলগর, এই ৮ হানে প্রোথিত করিয়া তাহার উপর আট্টাট স্তুপ নির্মিত করিল। বৃক্ষদেবের উপর এত ভক্তি এবং এত অনুরাগ যে, তাহার দন্ত কেশাদি লইয়া বহব্যয় করিয়া তাহা সংরক্ষণ কর্তৃ বৃহৎ মন্দির নির্মিত হইয়াছিল। ঐ সকল মন্দির বিশেষ বিশেষ তীর্থস্থান বলিয়ে পরিগণিত এবং তাহা একাল পর্যবেক্ষণ বিধ্যাত।

‘বৃক্ষদেব স্থয়ং কেৱল এহ প্রণৱন’ করেন নাই। চৈতত্ত্বদেবের ক্ষুর তাহার মত, শিষ্঵াবর্গ কর্তৃক মৃত্যুর অঙ্গে অগতের হিতের অস্ত, প্রচারিত হইয়াছিল। তাহার প্রসিদ্ধ তিনি শিখ “ত্রিপেটক” রচনা করেন। প্রথম অধ্যায় অতিথর্ম-

কাঞ্চপ দ্বারা, দ্বিতীয় অধ্যায় স্তুত আনন্দের দ্বারা এবং তৃতীয় অধ্যায় বিনয় উপালীর দ্বারা প্রস্তুত। ইহা খৃষ্ট জন্মিবার ৫৪৩ বৎসর পূর্বে জুচিত হইয়া ৫০০ শত স্থপতিত ভিক্ষুগণের সাহায্যে প্রচারিত হইয়াছিল। জিপেটক প্রচারের পরে ডিমটা প্রসিদ্ধ বৌদ্ধ সঙ্গমে আচার্যাগণ ধর্মের শুভ কথা সকল দীর্ঘাংশা করিয়া বিবিধ গ্রন্থনিচ্চর প্রচার করেন। আবাঢ়মাসে কাঞ্চপ ৫০০ শত স্থপতিত ভিক্ষুগণকে আহ্বান করতঃ সমোধন করিয়া কহিলেন, “ভগবান্ মারাময়” মর্ত্যদেহ পরিত্যাগ কালে আমাদিগকে কহিয়াছিলেন যে, ‘আমি শত হইলে আমার প্রচারিত ধর্ম ও বিনয় তোমাদিগের পথপ্রদর্শক হইবে।’ এক্ষণে হে জানিগণ ! আমাদিগের তদালোচনায় প্রবৃত্ত হওয়া নিতান্ত কর্তব্য।” এতদ্বাক্যে সকলেই সম্মত হইলেন ; এবং মগধরাজ অজাতশত্রু শতপাণিশিথরমূলে একটি বিহার নির্মাণ করিয়া সকলকে সাদৈবে আহ্বান করিয়াছিলেন। তখন আচার্যাগণ কর্তৃক ধর্মালোচনা হইয়া ৭ মাস পুরে (খৃঃ পূঃ ৫৪৩ বৎসরে) প্রথম সঙ্গম শেষ হয়। ইহার পর দ্বিতীয় ও তৃতীয় বৌদ্ধ সঙ্গম কালাশোক কর্তৃক আহুত হইয়াছিল। এই সকল সঙ্গমে বৌদ্ধধর্মের সমূহ উন্নতি হয়। এ সময় বৌদ্ধধর্মের উন্নতির সীমা ছিল না। হিন্দুগণ আর্যাধর্ম পরিত্যাগ করিয়া যৌক্ত ধর্ম গ্রহণ করিতে লাগিলেন ; রাজা প্রজা সকলেই এই নবধর্মাবলম্বী হইল। বৈদিক কর্ম্মাকলাপে ক্রমেই হতাদর হইতে লাগিল ; এবং সেই সঙ্গে সঙ্গে যজাৰ্থে পশুবধের শোণিতশ্রোত ক্রমেই অবরুদ্ধ হইল।

অশোক নৃপতি বৌদ্ধধর্মের প্রধান উন্নতিকারক। ইনি বিনুসরেব পুঁজ এবং চক্রগুপ্তের পৌত্র। বৈরনির্যাতনে দ্বিব প্রতিজ্ঞ থাকাতে ইহাকে সকলে প্রচণ্ডাশোক বলিত। তৎপরে ইনি পিতার অবর্তমানে ২৬৩ খৃঃ পূঃ মগধেব সিংহাসনে আরুচি হইলে পর বৌদ্ধধর্মের উন্নতি করাতে সকলেই ইহাকে ধর্মাশোক বলিত। ইনি মহাপরাক্রমশালী নৃপতি। চারি বৎসরের মধ্যে অশোক সমুদ্বার ভারতবর্ষ জয় করিয়াছিলেন। ইহা ভিন্ন মহাচীন পর্যন্ত ইহার করতলহৃ হইয়াছিল। এমন কি পাঞ্চবেরাও অশোকের স্থায় ভারতবর্ষে একাধিপত্য করিতে পারেন নাই। ইনি হিন্দুধর্ম ত্যাগ কবিয়া বৌদ্ধধর্ম গ্রহণ করিয়াছিলেন। এই ধর্মে তাহার অকৃতিম অমুর্বাগ ছিল। তাহার সময়ে শোকধর্ম উন্নতির উচ্চশিথরে আরোহণ করিয়াছিল। ইনিই বৌদ্ধগণের, “দেবানাম্

প্রিয়ঃ প্রিয়দর্শী।” অসংখ্য প্রচারকেরা ইহার অনুজ্ঞান্তসারে গ্রামে গ্রামে নগরে নগরে এবং সুগত-পরিব্রাজিকারা \* পুরন্তীবর্ণের নিকট ধৰ্মপ্রচার কর্তৃতঃ অন্নকাল মধ্যেই ভারতবর্ষের সকল জাতিকেই বৌকমতাবলম্বী করিয়াছিলেন।

অশোক ৮৪ সহস্র স্তুতি নির্মাণ করিয়া বৌকধর্মের মহিমা ঘোষণা করেন। এই সকল স্তুতি ভারতবর্ষের বিবিধ নগরে নির্মিত হইয়াছিল। আমরা কয়েকটী প্রসিদ্ধ অশোক-স্তুতি দেখিয়াছি; তাহার মধ্যে ফিরোজ সাহেব নামে বিখ্যাত লাটটী সর্বাপেক্ষা উচ্চ। এই সকল স্তুতের অঙ্গে পালিভাষায় বৌক-ধর্মের বিবিধ অনুজ্ঞা খোদিত আছে †। ইহা ভিন্ন কটকে ধাউলীপর্ণতে, শুজরাটে গির্ণারশিথরে এবং আফগানিস্থানে কপর্দি গিরিয়া অঙ্গে অশোকের ঘোষণায় খোদিত ছিল। সেই সকল লিপি আলোচনায় ইউরোপীয় পশ্চিতগণ অনেক ঐতিহাসিক সত্য অবগত হইয়াছেন। জুনগড়ের পার্বতীয় লিপিমধ্যে আস্তিয়ো-

\* যে যে ধর্মে পরিব্রজার বিধি আছে, সেই সেই ধর্মে স্তুতাতিতিরও সর্বাস বিধি আছে। বৈদিক কালেও ছিল। মধ্যকালে স্তুতাতির পরিব্রজা নিয়ে হইযাছে। হিন্দুদিগের মধ্যে কেবল কালান্তর পরিব্রজা স্তুতাতিতে আছে (তৈরী)। তত্ত্ব বৌকধর্মেও পরিব্রাজিকা ছিল। মালতীমাধব নাটকের ১ম অঙ্গে এই বৌক পরিব্রাজিকা থাকার সবিশেষ পরিচয় পাওয়া যায়। পরিব্রাজিকারা পরিব্রাজকদিগের তুল্য বেশধারণী ছিল। চীর বা চীর খণ্ড (কাথায় বন্ধ ) পরিধান ও ডিক্কাডেজিনো। ইহাদিগেরও শিশা ছিল। স্তোলকেরা জীপরি-ত্রাজিকাদিগের নিকটেই দীক্ষিত হইত। যথা—

“সোগতপরিব্রাজিকায়ান্ত কামদক্ষাঃ প্রথমমূর্মিকাঃ

ভাব এবাধীতে—তদস্তেবসিস্তাব্যবলোকিতাধাঃ—”

মালতীমাধব—১ম অঙ্গ।

“জংবানীঃ চীর চীর পরিচ্ছদঃ পিণ্ডবাদ মেও

পান অঙ্গঃ—ইত্যাদি—মালতীমাধব প্রথম অঙ্গ দেখ।

সুগত পরিব্রাজিকা ছই একার। কৌমার পরিব্রাজিকা এবং কেবলী পরিব্রাজিকা। পরিব্রাজক ও পরিব্রাজিকা উভয়ের আচার ব্যবস্থা সমষ্টই তুল্য, এজন্ত পরিব্রাজিকাদের সরক্ষে অঙ্গ কিছু বিশেষ বক্তব্য নাই।

+ মহারাজ অশোক তাহা পালি-লিপিতে লিখিয়াছেন; যথা—

“হেবঞ্চ হেবঞ্চ মে পালিয়ো বা দেয়ো—”

মৰ্ত্যঃ এইরূপে এইরূপে আমার পালি অনুজ্ঞা সকল পাঠ করিবে।

କମ, ଟଳେମୀ, ଆଞ୍ଜିଗୋନୋ ଏବଂ ମଗା ନାମକ ଯବନ ବୃପ୍ତିର ନାମ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇ ଗିଲାଛେ । ଅଶୋକେର ଥୁଃ ପୂଃ ୨୨୨ ବ୍ସରେ ମୃତ୍ୟ ହେ । ତୀହାର ମୃତ୍ୟୁତେ ଭାରତ-ବରେ ବୌଦ୍ଧ-ଧର୍ମର ଆବ ଉନ୍ନତି ହେ ନାହିଁ । ଅଶୋକପୁନ୍ତ ମହେସ ସିଂହଲେ ୩୦୭ ଥୁଃ ପୂଃ ବୌଦ୍ଧ-ଧର୍ମ ପ୍ରାଚୀନ କରେନ ।

ପୂର୍ବେଇ କଥିତ ହିଲାଛେ, ବୁଦ୍ଧଦେବ ଦୟଃ କୋନ ଗ୍ରହ ପ୍ରାଣ କରେନ ନାହିଁ । ତିନି ଶିଖାଦିଗଙ୍କେ ପ୍ରାଚୀନକାଳ ଉପଦେଶ ପ୍ରଦାନ କରିତେନ । ଶିଷ୍ୟେରା ତର୍ହେ ସକଳ ଧାରଣ ପୂର୍ବକ ବହ ବିଜ୍ଞାର କରିଯା ପ୍ରକାଶ କରିତେନ । ଇହାତେ ଧର୍ମକିର୍ତ୍ତି ବଳେ “ତୁମେରାଃ ପ୍ରଚକ୍ରିରେ ।” ସନ୍ତବ ବଢ଼େ । ବୁଦ୍ଧଦେବର ବାକ୍ୟ ମକଳ ଗନ୍ଧିର ଅର୍ଥବାନ୍ ଏବଂ ସ୍ଵପ୍ନିପାଟୀ । ବୁଦ୍ଧଦେବରେର ବାକ୍ୟ କିରଣ ପାଞ୍ଜୀର୍ଯ୍ୟାର୍ଥପୂର୍ଣ୍ଣ, ତାହା ପାଠକଗଧେର ଗୋଚରାର୍ଥ ଆମରା ବହ ଅଧେଷଣ କରିଯା କିମଦିଶ ନିମ୍ନେ ପ୍ରକାଶ କରିତେଛି ।—

“ଇମନ୍ତାୟକଳମିତି । ଉତ୍ତପ୍ତାଧାତ୍ମକାତ୍ମକ ତଥାଗତାନାମମୁଣ୍ଡପାଦାଧାତ୍ମକ ହିତେବୈଶ୍ୟଃ ଧର୍ମାଣଃ ଧର୍ମିତା ଧର୍ମହିତିତା ଧର୍ମନୟାମକତା ପ୍ରତୀତ୍ୟସମୁଣ୍ଡପାଦାଧାତ୍ମକତା ଇତି । ଅଥ ପୁନରଙ୍ଗ ପ୍ରତୀତ୍ୟସମୁଣ୍ଡପାଦୋ ବାଭ୍ୟଃ କାରଣାଭ୍ୟଃ ଭବତି ହେତୁପନିବକ୍ଷତଃ ପ୍ରତ୍ୟାମୋପ-ନିବକ୍ଷତଃ । ସନ୍ଦିନ୍ ବୀଜାଦାଧୁରୋହିକୁରାଃ ପତ୍ରଃ ପତ୍ରଃ କାଣ୍ଡାଳଃ ନାଲାକନ୍ଦରୋ ଗର୍ଭାଚ୍ଛକଃ ଶୂକାଃ ପୁଷ୍ପଃ ପୁଷ୍ପାଃ ଫଳମିତି । ଅସତି ବୀଜେହକୁରୋ ନ ଭବତି ଯାବଦମତି ପୁଷ୍ପେ ଫଳମ୍ବ ଭବତି, ସତି ତୁ ବୀଜେହକୁରୋ ଭବତି ଯାବ୍ ପୁଷ୍ପେ ସତି ଫଳମିତି । ତତ୍ ବୀଜନ୍ ନୈବ ଭବତି ଜ୍ଞାନମ୍ ଅହମକୁରଃ ନିର୍ବର୍ତ୍ତୟାମୀତି, ଅକୁର୍ତ୍ତାପି ନୈବ ଭବତି ଜ୍ଞାନମ୍ ଅହ ବୀଜେନ ନିର୍ବର୍ତ୍ତି ଇତି । ଏବଂ ଯାବ୍ ପୁଷ୍ପନ୍ ନୈବ ଭବତି ଜ୍ଞାନମହଃ ଫଳ, ନିର୍ବର୍ତ୍ତୟାମୀତି, ଫଳଶାପି ନୈବ ଭବତାହଃ ପୁଷ୍ପେନିର୍ବର୍ତ୍ତି ମିତି । ତକ୍ଷାଃ ଅସତ୍ୟପି ତୈତନ୍ତେ ବୀଜାଦିନାମମତ୍ୟପି ଚାଞ୍ଚୋତ୍ସମ୍ମିଳିତାତରି କାର୍ଯ୍ୟକାରଣଭାବନିଯମେ ଦୃଶ୍ୟତେ । ଇତ୍ତାକେ ହେତୁପନିବକ୍ଷଃ । ପ୍ରତ୍ୟାମୋ ହେତୁନାଃ ସମବାହଃ ହେତୁ ହେତୁ ପ୍ରତି ଅସ୍ତ୍ରେ ହେତୁରାଣୀତି ତେବେମରମାନନାଃ ଭାବଃ ପ୍ରତ୍ୟାମୋ ହେତୁସମବାହ ଇତି ଯାବ୍ । ସହଃ ଧାତୁନାଃ ସମବାହଃ ବୀଜହେତୁରକୁରେ ଜୀବତେ । ତତ୍ ପୃଥିବୀଧାତୁର୍ବୀଜନ୍ ସଂଗ୍ରହେ କୃତଃ କରୋତି ସଥାହୁବ୍ୟଃ କାର୍ତ୍ତନୋ କୃବତି । ଅଧାତୁର୍ବୀଜଃ ମେହରତି । ତେଜୋଧାତୁର୍ବୀଜଃ ପରିପାଚରତି । ବାୟଧାତୁର୍ବୀଜ-ମଭିନିର୍ବର୍ତ୍ତି ସତୋହକୁରୋ ବୀଜାହିର୍ଗର୍ଭତି । ଆକାଶଧାତୁର୍ବୀଜଜ୍ଞାନାବରଣଃ କରୋତି । କ୍ରମଧାତୁର୍ବୀଜ ବୀଜନ୍ ପରିଗାମଃ କରୋତି । ତନେତେଯାଃ ଅବିକ୍ରତାନାଃ (ଅବିତର୍କ୍ୟାଗଃ

ଅବିକ୍ରତ୍ୟାନାଂ) ଥାତୁନାଂ ସମବାରେ ବୀଜେ ରୋହତ୍କୁରୋ ଜୀବତେ ନାଶଥା । ଉତ୍ତର ପୃଥିବୀଧାତୋନୈବ ଭବତାହଂ ଦୀର୍ଘ ସଂଗ୍ରହତ୍ୟାଂ କରୋମୀତି । ବାହୁତ୍ତତ୍ତ୍ଵ ନୈବ ଭବତାହଂ ଦୀର୍ଘ ପରିଗାମଂ କରୋମୀତି । ଅଛୁରତ୍ତାପି ନୈବ ଭବତାହମେତିଃ ପ୍ରତାରୈ-ନିର୍ବର୍ତ୍ତିତ ଇତି । ତଥାଧ୍ୟାଞ୍ଚିକଃ ପ୍ରତୀତ୍ୟସମୁଦ୍ରପାଦୋ ଧାର୍ଯ୍ୟାମ୍ କାରଣଧାର୍ଯ୍ୟ ଭବତି, ହେତୁ ପନିବକ୍ଷତଃ ପ୍ରତ୍ୟରୋପନିବକ୍ଷତଃ । ତାଙ୍କୁ ହେତୁପନିବକ୍ଷତା ଯଥା—ସମ୍ବିଦ୍ୟା-ପ୍ରତ୍ୟାଃ ସଂକାରା ସାବଜ୍ଞାତିଃ ପ୍ରତାରେ ଜରାମରଣାମୀତି । ଅବିଦ୍ୟା ଚେତ୍ରାଭବିଷ୍ୟ ନୈବ ସଂକାରା ଅଜନିଯାସ, ନୈବ ଜରାମରଣାଦର ଉତ୍ସପନ୍ତ୍ରଣ । ସାବଜ୍ଞାତିଶେଷ-ଭବିଷ୍ୟନୈବ ତତ୍ତ୍ଵବିଦ୍ୟାଯା ନୈବ ଭବତାହଂ ସଂକାରାନଭିନିର୍ବର୍ତ୍ତଯାମୀତି । ସଂକାରାନଭିନିର୍ବର୍ତ୍ତଯା ନୈବ ଭବତି ସାବଜ୍ଞାତ୍ୟ ଅପି ନୈବ ଭବତାହଂ ଜରାମରଣାଦରଭିନିର୍ବର୍ତ୍ତଯାମୀତି । ଜରାମରଣାଦୀନାମପି ନୈବ ଭବତି ବରଂ ଜାତ୍ୟ ଅଭିନିର୍ବର୍ତ୍ତିତା ଇତି । ଅର୍ଥଚ ସଂସ୍ଵିଦ୍ୟାଦିବ୍ୟ ଶୁଦ୍ଧମଚେତନେଷୁ ଚେତନାନ୍ତରାନ-ନିଧିତ୍ତିତେଷୁପି ସଂକାରାଦୀନାମୁଽଭିର୍ବୀଜାଦିଦ୍ୱିବ ସଂରଚେତନେଷୁ ଚେତନାନ୍ତରାନନିଧିତ୍ତ-ପ୍ରଯକ୍ଷୁରାଦୀନାମିତୀଃ ପ୍ରତୀତ୍ୟ ପ୍ରାପୋଦମୁଽପଦ୍ୟତ ଇତି ଏତାବାତ୍ରାତ୍ମ କୃତ୍ତବ୍ୟାଃ । ଚେତନାନିଧିତ୍ତାନ୍ତରାନମୁଽପଲକେଃ । ମୋହର୍ମଧ୍ୟାଞ୍ଚିକମ୍ୟ ପ୍ରତୀତ୍ୟସମୁଦ୍ରାଯମ୍ ହେତୁପନିବକ୍ଷତଃ । ଅଥ ପ୍ରତ୍ୟରୋପନିବକ୍ଷତଃ ପୃଥିବ୍ୟପ୍ରେଜୋବାଯ୍ୟାକାଶବିଜ୍ଞାନଧାତୁନାଂ ସମବାରାତ୍ରବତି କାରମଃ । ତତ୍ର କାରମ୍ ପୃଥିବୀଧାତୁଃ କାଠିଶ୍ଚଭିନିର୍ବର୍ତ୍ତଯତି । ଅପ୍ରଧାତୁଃ ସ୍ରେଷ୍ଠତି କାରମଃ । ତେଜୋଧାତୁଃ କାରମ୍ ଅଶିତ୍ପାତିତେ ପରିପାଚରତି । ବାୟୁଧାତୁଃ କାରମ୍ ଧାସ-ପ୍ରଥାସାଦି କରୋତି । ଆକାଶଧାତୁଃ କାରମ୍ ଶୁଦ୍ଧିରଭାବଂ କରୋତି । ଯତ୍ତ ନାମକପାତ୍ରର-ଭିନିର୍ବର୍ତ୍ତଯତି ପଞ୍ଚବିଜ୍ଞାନାର୍ଥସଂୟୁକ୍ତଃ ସାମ୍ରବ୍ୟ ମନୋବିଜ୍ଞାନଃ ମୋହସ୍ୟଚାତ୍ର ବିଜ୍ଞାନଧାତୁଃ । ଯଦ୍ୟାଞ୍ଚିକାଃ ପୃଥିବ୍ୟାଦିଧାତୁରେ ଭବତ୍ତାବିକଳାନ୍ତମା ସର୍ବେବାଃ ସମବାରାତ୍ରବତି କାରମୋଽପତିଃ । ତତ୍ର ପୃଥିବ୍ୟାଦିଧାତୁନାଂ ବୈବ ଜ୍ଞବତି ବରଂ କାରମ୍ କାଠିଶ୍ଚାପି ନିର୍ବର୍ତ୍ତଯାମ ଇତି । କାରମୋପି ନୈବ ଭବତି-ବିଜ୍ଞାନମହେତିଃ ପ୍ରତାରୈଭିନିର୍ବର୍ତ୍ତି ଇତି । ଅର୍ଥଚ ପୃଥିବ୍ୟାଦିଧାତୁଭୋକ୍ତେତନ୍ୟଶେତନାନ୍ତରା-ନିଧିତ୍ତିତେଭୋକ୍ତୁରମେବ କାରମୋଽପତିଃ । ମୋହର୍ ପ୍ରତୀତ୍ୟସମୁଦ୍ରପାଦୋ କୃତ୍-କାରାତ୍ମଥରିତବ୍ୟଃ । ତତ୍ରେତେବେ ସିଇସ ଧାତୁଯ ମା ମେହସଂଜ୍ଞା, ପିଣ୍ଡସଂଜ୍ଞା, ନିତାସଂଜ୍ଞା, ରୁଥସଂଜ୍ଞା, ମୁଖସଂଜ୍ଞା, ମହୁଜସଂଜ୍ଞା, ଘାତହିତସଂଜ୍ଞା, ଅହକାର-ମୁକ୍ତାର-ମଂଞ୍ଜା, ଦେହମବିଦ୍ୟାହଲ୍ୟ ସଂସାରାନର୍ଥପଢାବସ୍ତ ମୂଳକାରଣମ୍ । ତସ୍ୟାମବିଦ୍ୟାରାଂ ସତ୍ୟାଃ ଲଂକାରାଗଦେଵମୋହା ବିଷସେଷୁ ପ୍ରବର୍ତ୍ତେ । ବଜ୍ରବିମଙ୍ଗ ବିଜ୍ଞପ୍ତି-ବିଜ୍ଞାନମ୍ । ବିଜ୍ଞାନାନ୍ତ

ଟାହାରୋ କୁଣିଶ ଉପାଦାନକାନ୍ତମାମ ତାହୁ ପାଦାମ କୁପମଭିନିର୍ବର୍ତ୍ତତେ । ତଦେକଷମଭି-  
ଶଂକିପ୍ଯ ନାମରପଃ ନିର୍ମଚାତେ । ଖୀରୀର୍ଦ୍ଦୟର କଲଳବୁଦ୍ଧାଦ୍ୟବହୁ । ନାମରପମଞ୍ଚଶିତ୍ତା-  
ମୀତ୍ରିଆଶି । ସଂକରତନେ ନାମକପ୍ରେକ୍ଷିତାଗାଃ ଅଯାଗାଃ ସମ୍ପିତତତ୍ତ୍ଵାଃ ପ୍ରଶଂ  
ଶର୍ମାବେଦନା ଶୁଦ୍ଧାଦିକା । ବେଦନାମାଃ ସତ୍ୟାଃ କର୍ତ୍ତବାମେତ୍ ଶୁଦ୍ଧଃ ପୁରୁଷାଃ ଇତ୍ୟଧ୍ୟବ-  
ସିତଃ ତୃଷ୍ଣା ଭବତି ତତ୍ତ୍ଵପ୍ରାପ୍ତରେ ପ୍ରବର୍ତ୍ତତେ ଇତ୍ୟାଦି ।

ଏହି ପରିଦୃଶ୍ୟମାନ ବିଶେଷ ଜ୍ଞାନପୂର୍ବକ ରଚିତା କେହ ନାହିଁ । ଇହା ପ୍ରମାଣ କରି-  
ବାମ ନିର୍ମିତ ତତ୍ତ୍ଵବାନ୍ ବ୍ୟକ୍ତଦେବ, ଶିଷ୍ୟଦିଗେର ନିକଟ ଜଗତେର କାର୍ଯ୍ୟକାରଣଭାବାଟିତ  
ବ୍ୟକ୍ତତା କରିଯାଇଛେନ ।

ବୌଦ୍ଧମତେ ସକଳ ବଞ୍ଚିଇ ପ୍ରତ୍ଯେତିନିଶ୍ଚିନ୍ନ । ତଜ୍ଜଞ୍ଚ ତାହାରା କାର୍ଯ୍ୟମାତ୍ରକେଇ  
ପ୍ରତ୍ଯେତା ନାମେ ବ୍ୟବହାର କରେ । ସମୁଦ୍ରାର କାର୍ଯ୍ୟେ ଦୁଇ ପ୍ରକାର କାରଣ ଅନୁଯ୍ୟତ  
ଆଛେ । ଏକେକୁ ନାମ ହେତୁପନିବନ୍ଧ ; ଅପରେର ନାମ ପ୍ରତ୍ୟମୋପନିବନ୍ଧ । ହେତୁପ-  
ନିବନ୍ଧ ଏହି ସେ, କାର୍ଯ୍ୟୋଧପତିକାଳେ ଯାହାତେ କେବଳମାତ୍ର ହେତୁଭାବ ଥାକେ । ସେମନ  
ଅଙ୍କୁରୋଧପତିର ପ୍ରତି ବୀଜେ ହେତୁଭାବ । ପ୍ରତ୍ୟମୋପନିବନ୍ଧ ଏହି ସେ, କାର୍ଯ୍ୟୋଧପତିର  
ପୂର୍ବେ କାରଣଦ୍ୱାରେ ମୟବାୟ ( ସଂଘୋଗ ) ଥାକେ । ସଥା ଉତ୍ତମ ଅଙ୍କୁରୋଧପତିର ପୂର୍ବେ  
ପାର୍ଥିବାଦିକାର୍ଯ୍ୟଦ୍ୱାରେ ମୟବାୟ ଛିଲ । ଏହି ହେତୁପନିବନ୍ଧ ଓ ପ୍ରତ୍ୟାମୋପନିବନ୍ଧ ନାମକ  
କାରଣଦ୍ୱାରେ ବାହୁ ଜଗତେ ଆଛେ ; ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ କାର୍ଯ୍ୟେ ଓ ଆଛେ । ତମଧ୍ୟେ ବାହୁପ୍ରତ୍ୟେତା-  
ଶ୍ୟୁଷପତିବିଷୟେ ( ଅର୍ଥାତ୍ ଦ୍ଵାରା ପଟ୍ଟ ବୃକ୍ଷଲତାଦି ଉତ୍ୟପତିବିଷୟେ ) ଏଇକ୍ରପ ନିଯମ  
ଦୃଢ଼ ହୁଏ । ସଥା,—ଅର୍ଥମତଃ ବୀଜ ହିତେ ଅଙ୍କୁର, ଅଙ୍କୁର ହିତେ ପତ୍ର, ଅମ୍ବ କାଣ୍ଡ, ନାଳ,  
ଗର୍ତ୍ତ, ଶୂକ ( ପୁଲ୍ ବା କଲେର କୋଷ ), ପୁଲ୍ ଓ ଫଳ ଜନ୍ମେ । ଏଇକ୍ରପ ପରିପାଟୀଷୁକ୍ତ  
ପରିଗାୟକ୍ରମେ ଏକଟି ହିତେ ଆର ଏକଟିର ଅମ୍ବ ହେଉଥାକେ ହେତୁପନିବନ୍ଧ ବଳା ଥାଏ ।  
ବୀଜ ନା ଥାକିଲେ ଅଙ୍କୁର ଜନ୍ମେ ନା ; ପୁଲ୍ ନା ଥାକିଲେ ଫଳ ଜନ୍ମେ ନା ; ପୁଲ୍  
ଥାକିଲେ ଫଳ ହିତେ ପାରେ ; ବୀଜ ଥାକିଲେ ଅଙ୍କୁର ହିତେ ପାରେ ; କିନ୍ତୁ ବୀଜ  
ସେ ଅଙ୍କୁରକେ ଜନ୍ମାଇ, ତାହାତେ ବୀଜେର ଏମନ କୋଣ ଜ୍ଞାନ ନାହିଁ ସେ, ଆମି ଅଙ୍କୁରକେ  
ଜନ୍ମାଇତେଛି । ଅଙ୍କୁରେର ଏବନ ଜ୍ଞାନ ହୁଏ ନା ସେ, ଆମି ବୀଜ ହିତେ ଅନ୍ତଳାଙ୍କ  
କରିଯାଇ । ପୁଲ୍, ଫଳ, ଏକଲେରଇ ଏଇକ୍ରପ ଜ୍ଞାନିବେ । ଅତଏବ, ବୀଜାଦିର ଚୈତ୍ତନ୍ତ  
ନା ଥାକିଲେଓ, ଚୈତ୍ତନାନ୍ତରେର ଅଧିକାନ ନା ଥାକିଲେଓ, କାର୍ଯ୍ୟକାରଣଭାବେର ବ୍ୟବାତ  
ନାହିଁ । ସବୁ କାର୍ଯ୍ୟକାରଣ ତାବ ନିର୍ମିତରପେଇ ନିର୍ବାହ ହିଲା ଥାକେ । ଅଙ୍କୁର-  
କାର୍ଯ୍ୟର ହେତୁଭାବପକ୍ଷେ ସେମନ, ପ୍ରତ୍ୟମଭାବପକ୍ଷେ ଓ ( ଅର୍ଥାତ୍ କାରଣଦ୍ୱାରେ ସଂଘୋଗ-

ষটনাপক্ষেও) সেইরূপ। পৃথিবীধাতু, জলধাতু, বায়ুধাতু, তেজোধাতু, আকাশধাতু ও কংগধাতু (বৌদ্ধেরা মূল পদার্থকে ধাতু বলে),—এই ছয়টি ধাতুর সমবায় অর্থাৎ সংযোগবিশেষ দ্বারা উক্ত অঙ্কুর উৎপন্ন হয়। তন্মধ্যে পৃথিবীধাতু সংগ্রহ কার্য করে (যে ক্রিয়ার দ্বারা অঙ্কুরের কাঠিন্য জন্মে), জলধাতু অঙ্কুরের ব্রেহতাব সম্পাদন করে (যাহাতে অঙ্কুর সরস থাকে ও বীজের উচ্চনতা জন্মে), তেজোধাতু বীজকে পরিপাক করে (যে ব্যাপারে বা যে ক্রিয়ার বীজাংশ অঙ্কুরভাব প্রাপ্ত হয়), বায়ুধাতু অভিনির্বার করে (যখনে অঙ্কুর বীজ হইতে বহির্গত হয়), আকাশধাতু বীজকে অনাবরণ করে (যাহাতে বীজমধ্যে অঙ্কুর স্থান প্রাপ্ত হয় এবং অঙ্কুরও বাহিরে আসিয়া বাঢ়িবার স্থান পায়), কংগধাতু বীজকে কংগাঞ্চে নিয়োজিত করে (ইহার প্রভাবেই অঙ্কুরাকারে দৃশ্যমান হয়)। এইরূপে পৃথিব্যাদি ধাতুর সমবায় বলেই অঙ্কুর আয়ুলাভ করে। সমবায়, না থাকিলে আয়ুলাভ করে না। এখানেও পৃথিবীধাতুর এমন জ্ঞান হয় না যে, আমি অঙ্কুরিত করিবার নিষিদ্ধ বীজকে সংগ্রহ করিতেছি। বাহুপ্রতীতা সমুৎপাদন মধ্যে (বাহুস্থ অগ্নবস্তুসমূহের মধ্যে) ও ইহার অন্তর্থাত্বাব কোথাও দৃষ্ট হয় না। যেমন বাহুকার্যের জ্ঞানপূর্বক উৎপত্তি নাই, অর্থাৎ উহাদের কেহ শ্রষ্টা নাই, তেমনি আধ্যাত্মিক কার্যেরও শ্রষ্টা নাই।

আধ্যাত্মিক কার্যসমূৎপাদেরও পূর্বপ্রকার দ্বিবিধ কারণ আছে। অবিদ্যা, সংস্কার, ধাবজ্ঞাতি, জরা, মরণ প্রভৃতির উত্তরোত্তর হেতু-হেতুমন্ত্বাব; আর পৃথিবী, জল, তেজঃ, বায়ু, আকাশ ও বিজ্ঞান, এই ষড়বিধ কারণসমূহের সমবায়। এতদ্বিজ্ঞ দেহোৎপত্তি হইতে পারে না। অবিদ্যাব্যতিরেকে সংস্কার জন্মে না, সংস্কার ধাবজ্ঞাতি, ধাবজ্ঞাতি ব্যতিরেকে জরা ও মরণ হয় না। এখানেও যথন অবিদ্যা সংস্কার জন্মায়, তখন অবিদ্যার জ্ঞান হয় না যে, আমি সংস্কার উৎপন্ন করিতেছি। সংস্কারেরও জ্ঞান হয় না যে, আমি অবিদ্যা হইতে অয়লাভ করিয়াছি বা করিতেছি। অতএব বীজাদির জ্ঞান অবিদ্যা প্রভৃতিরও চৈত্ত্ব না থাকিলেও, অন্ত কোন চেতনাবান् পুরুষের অধিষ্ঠান না থাকিলেও সংস্কারাদির জয়লাভ দৃষ্ট হয়। এতদ্বপ্তি আধ্যাত্মিক হেতুপনিবেক্ষণকে যেক্ষণ, প্রত্যারোপনিবেক্ষণ পক্ষেও সেইরূপ। পূর্বোক্ত বড়ধাতুর সমবায় বশতঃ শরীরের উৎপত্তি হয়। পৃথিবীধাতু শরীরের কাঠিন্য সম্পাদন করে; জলধাতু ব্রহ্মত

করে; তেজোধাতু ভূক্তারপানাদি পরিপাক করে; বায়ুধাতু ধাসপ্রশাসকিয়া সম্পাদন করে; আকাশধাতু ছিদ্রভাব জন্মায়। বিজ্ঞানধাতু তাহাতে নাম-ক্লপাদি জন্মায়। এই বিজ্ঞান পঞ্চদশাত্মক। ঈ ষড়ধাতু অবিকলভাবে সংহত হইলেই শরীরের উৎপত্তি হয়, নচেৎ হয় না। এস্বলেও পৃথিবীধাতুর কখনই জ্ঞান হয় না বে, আমি শরীরের কাঠিন্য সম্পাদন করিতেছি। শরীর হইতেই বিজ্ঞানের বা বিজ্ঞানাত্মরের উৎপত্তি হয়; কিন্তু শরীর কখনই জানে না বে, আমি বিজ্ঞানের উৎপত্তি করিতেছি। অতএব পৃথিব্যাদিধাতু সমন্বয় স্বয়ং অচেতন হইলেও এবং চেতনাত্মরের অধিষ্ঠান না থাকিলেও শরীরের উৎপত্তি হয়, অস্থায়া হয় না। ইহা প্রত্যক্ষসিদ্ধ, স্মৃতরাঙ় ইহা অস্থায়া করিবার পথ নাই।\*

উক্ত ধাতুবট্টকের সম্বায়ভাবকে লোকে দেহ, পিণ্ড, নিতা, শুধু, সৰ্ব, পুদ্রণল, মহুজ ইত্যাদি নানা নামে ব্যবহার করে। এবং তাহার স্তৰী, পুত্র, পিতৃ, মাতৃ, দ্রুতি প্রভৃতি নানা নাম কলনা করে। ইহাকেই অনর্থশতসম্ভাব সংসার বলে এবং এই সংসারের মূলকারণ অবিদ্যা। অবিদ্যা হইতে বিষয়ের প্রতি রাগ, দ্রেষ্য, মোহ জন্মে। বস্তু-আকার-ধারী বিজ্ঞানের নাম বিষয়। বস্তুকারবিজ্ঞান চারি প্রকার। রংপুরিশিষ্ট উপাদান স্বত্ব নামপ্রভৃতিকে গ্রহণ করিয়া উৎপন্ন হয়। বিজ্ঞানসম্বয়ের একীভাব নামক্রন্তের আশ্রয়। শরীরের কলন ও বৃহুদ্বাদি অবস্থা, নাম, ক্লপ, তত্ত্বিক্রিয় ইত্যিয়স সকল। ষড়যন্তন, নাম, ক্লপ ও ইত্যিয়ের সংযোগকে স্পর্শ বলে। স্পর্শ হইতে বেদনা (অঙ্গভব শক্তি) জন্মে; বেদনা হইতে তৃষ্ণা (এই স্মৃত পুনর্জন করিব ইত্যাকার ভাবনা) উৎপন্ন হয়। ইত্যাদি।

সংক্ষেপতঃ বৌক-লক্ষণ এইরূপ নির্দিষ্ট হইয়াছে—

“তথাহি কৃত্যাদেবী+ বাক্যঃ

“লোকে তগবতো লোকনার্থাদারভ্য ক্রেবলম্।

যে জন্মবো গতক্রেশান् বোধিস্বানবেহি তান्॥

সাগসেহপি ন কুপ্যস্তি ক্ষময়া চোপকুর্বতে।

বোধিঃ স্বত্তেচ নেচ্ছন্তি তে বিশ্বধরণোদ্যমাঃ॥”

\* এতাবতা এই বলা হইল বে, জগতের কোন চৈতন্যবান ব্যক্তি ও হিঁর কর্ত্তা ঈশ্বর নাই।

+ কৃত্যাদেবী বৌকদিগের ধর্মাধিষ্ঠাত্রী দেবী অথবা আভিচারজনক। মারকদেবতাভিলেব।

ষটনাপক্ষেও ) সেইরূপ । পৃথিবীধাতু, জলধাতু, বায়ুধাতু, তেজোধাতু, আকাশধাতু ও ক্লপধাতু ( বৌদ্ধেরা মূল পদার্থকে ধাতু বলে ),—এই ছয়টি ধাতুর সমবায় অর্থাৎ সংবোগবিশেষ হারা উক্ত অঙ্কুর উৎপন্ন হয় । তবেও পৃথিবীধাতু সংগ্রহ কার্য করে ( যে ক্রিয়ার হারা অঙ্কুরের কাঠিন্য জন্মে ), জলধাতু অঙ্কুরের স্বেচ্ছাব সম্পাদন করে ( যাহাতে অঙ্কুর সরস থাকে ও বীজের উচ্ছুলতা জন্মে ), তেজোধাতু বীজকে পরিপাক করে ( যে ব্যাপারে বা যে ক্রিয়ার বীজাংশ অঙ্কুরভাব প্রাপ্ত হয় ), বায়ুধাতু অভিনিহার করে ( যখনে অঙ্কুর বীজ হইতে বহি-গত হয় ), আকাশধাতু বীজকে অনাবরণ করে ( যাহাতে বীজমধ্যে অঙ্কুর হানপ্রাপ্ত হয় এবং অঙ্কুরও বাহিরে আসিয়া বাড়িবার স্থান পায় ), ক্লপধাতু বীজকে ক্লপাস্ত্রে নিমোজিত করে ( ইহার প্রতাবেই অঙ্কুরাকারে দৃশ্যমান হয় ) । এইরূপে পৃথিব্যাদি ধাতুর সমবায় বলেই অঙ্কুর আস্থলাভ করে । সমবায় না থাকিলে আস্থলাভ করে না । এখানেও পৃথিবীধাতুর এমন জ্ঞান হয় না যে, আমি অঙ্কুরিত করিবার নিষিদ্ধ বীজকে সংগ্রহ করিতেছি । বাহুপ্রতীতা সমৃৎপাদ মধ্যে ( বাহুশৃঙ্খলসমূহের মধ্যে ) ও ইহার অঙ্গথাত্বাব কোথাও দৃষ্ট হয় না । বেমন বাহুকার্যের জ্ঞানপূর্বক উৎপত্তি নাই, অর্থাৎ উহাদের কেহ অংশ নাই, তেমনি আধ্যাত্মিক কার্যেরও অংশ নাই ।

আধ্যাত্মিক কার্যসমৃৎপাদেরও পূর্বপ্রকার দ্বিবিধ কারণ আছে । অবিদ্যা, সংংক্ষার, ধারণাভাব, জরা, মরণ প্রভৃতির উত্তরোত্তর হেতু-হেতুমন্ত্রাব ; আর পৃথিবী, জল, তেজঃ, বায়ু, আকাশ ও বিজ্ঞান, এই ষড়ধূ কারণদ্রব্যের সমবায় । এতস্তিত্ব দেহোৎপত্তি হইতে পারে না । অবিদ্যাব্যতিরেকে সংংক্ষার জন্মে না, সংংক্ষার ধারণাভাবকে ধারণাভাব, ধারণাভাবকে জরা ও মরণ হয় না । এখানেও যথন অবিদ্যা সংংক্ষার জন্মায়, তখন অবিদ্যার জ্ঞান হয় না যে, আমি সংংক্ষার উৎপন্ন করিতেছি । সংংক্ষারেরও জ্ঞান হয় না যে, আমি অবিদ্যা হইতে অস্থলাভ করিয়াছি বা করিতেছি । অতএব বীজাদির হ্যায় অবিদ্যা প্রভৃতিরও চৈত্তন্ত না থাকিলেও, অন্ত কোন চেতনাবান् পুরুষের অধিষ্ঠান না থাকিলেও সংংক্ষারাদির অস্থলাভ দৃষ্ট হয় । এতজ্ঞপ আধ্যাত্মিক হেতুগনিবক্ষণক্ষে যেকুপ, প্রত্যারোপনিষদ্ব পক্ষেও সেইরূপ । পূর্বোক্ত ষড়ধাতুর সমবায় বশতঃ শরীরের উৎপত্তি হয় । পৃথিবীধাতু শরীরের কাঠিন্য সম্পাদন করে ; জলধাতু বেহিত

କରେ; ତେଜୋଧାତୁ ଭୂତଳପାନାଦି ପରିପାକ କରେ; ବାୟୁଧାତୁ ସ୍ଵାସ୍ଥ୍ୟାସକ୍ରିୟା ସମ୍ପାଦନ କରେ; ଆକାଶଧାତୁ ଛିଦ୍ରଭାବ ଅନ୍ତାୟ । ବିଜ୍ଞାନଧାତୁ ତାହାତେ ନାମ-କ୍ରପାଦି ଜୟାଏ । ଏହି ବିଜ୍ଞାନ ପଥଙ୍କର୍ତ୍ତାତ୍ମକ । ଏ ସ୍ତରଧାତୁ ଅବିକଳଭାବେ ସଂହତ ହିଲେଇ ଶ୍ରୀରେର ଉତ୍ପତ୍ତି ହୟ, ନଚେତ ହୟ ନା । ଏହିଲେଓ ପୃଥିବୀଧାତୁମ କଥନଇ ଜ୍ଞାନ ହୟ ନା ସେ, ଆୟି ଶ୍ରୀରେର କାଠିତ ସମ୍ପାଦନ କରିତେହି । ଶ୍ରୀର ହିତେଇ ବିଜ୍ଞାନେର ବା ବିଜ୍ଞାନାଷ୍ଟରେର ଉତ୍ପତ୍ତି ହୟ; କିନ୍ତୁ ଶ୍ରୀର କଥନଇ ଜ୍ଞାନେ ନ ! ସେ, ଆୟି ବିଜ୍ଞାନେର ଉତ୍ପତ୍ତି କରିତେହି । ଅତ୍ୟଏବ ପୃଥିବ୍ୟାଦିଧାତୁ ସମ୍ବନ୍ଦି ସ୍ଵର୍ଗଃ ଅଚେତନ ହିଲେଓ ଏବଂ ଚେତରାଷ୍ଟରେର ଅଧିଷ୍ଠାନ ନା ଥାକିଲେଓ ଶ୍ରୀରେର ଉତ୍ପତ୍ତି ହୟ, ଅଞ୍ଚଳ ହୟ ନା । ଇହା ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷସିଦ୍ଧ, ସ୍ଵତରାଂ ଇହା ଅଞ୍ଚଳ କରିବାର ପଥ ନାହିଁ ।\*

ଉତ୍କ ଧାତୁଯଟକେ ସମ୍ବାଯଭାବକେ ଲୋକେ ଦେହ, ପିଣ୍ଡ, ନିତା, ଶ୍ଵର୍ତ୍ତ, ସ୍ଵର୍ଗଲ, ମହୁଜ ଇତ୍ୟାଦି ନାନା ନାମେ ବ୍ୟବହାର କରେ । ଏବଂ ତାହାର ଝୀ, ପୁତ୍ର, ପିତୃ, ମାତ୍ର, ଦୁଃଖ ପ୍ରଭୃତି ନାନା ନାମ କଙ୍ଗନା କରେ । ଇହାକେଇ ଅନର୍ଥଶତମଞ୍ଜାର ସଂସାର ବଲେ ଏବଂ ଏହି ସଂସାରେ ମୂଳକାରୀ ଅବିଦ୍ୟା । ଅବିଦ୍ୟା ହିତେ ବିଷୟେର ପ୍ରତି ରାଗ, ଦେବ, ମୋହ ଜୟେ । ବଞ୍ଚ-ଆକାର-ଧାରୀ ବିଜ୍ଞାନେର ନାମ ବିଷୟ । ବର୍ଦ୍ଧାକାରବିଜ୍ଞାନ ଚାରି ପ୍ରକାର । କ୍ରପବିଶିଷ୍ଟ ଉପାଦାନ କ୍ରମ ନାମପ୍ରଭୃତିକେ ଗ୍ରହଣ କରିଯା ଉତ୍ପନ୍ନ ହୟ । ବିଜ୍ଞାନଦୟୟେର ଏକିଭାବ ନାମକରଣ ଆଶ୍ରୟ । ଶ୍ରୀରେର କଳଳ ଓ ବୃଦ୍ଧାଦି ଅବହା, ନାମ, କ୍ରପ, ତନ୍ତ୍ରଶିଖିତ ଇଞ୍ଜିନ୍ ସକଳ । ସତ୍ୟାଯତନ, ନାମ, କ୍ରପ ଓ ଇଞ୍ଜିନ୍ ସଂଯୋଗକେ ସ୍ପର୍ଶ ବଲେ । ସ୍ପର୍ଶ ହିତେ ବେଦନା ( ଅହୁଭବ ଶକ୍ତି ) ଜୟେ ; ବେଦନା ହିତେ ତୃଷ୍ଣା ( ଏହି ଶ୍ଵର୍ତ୍ତ ପୁନଶ୍ଚ କରିବ ଇତ୍ୟାକାର ଭାବନା ) ଉତ୍ପନ୍ନ ହୟ । ଇତ୍ୟାଦି ।

ସଂକ୍ଷେପତଃ ବୌଦ୍ଧ-ଲଙ୍ଘ ଏଇକ୍ଲପ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ହଇଯାଛେ—

“ତ୍ଥାହି କୃତ୍ୟାଦେବୀ-+ ବାକ୍ୟଃ

“ଲୋକେ ଭଗବତୋ ଲୋକନାଥାଦାରଭ୍ୟ କେବଳମ୍ ।

ସେ ଜ୍ଞାନୋ ଗତକ୍ରିଯାନ୍ ବୌଧିଦ୍ସର୍ବାନବେହି ତାନ୍ ॥

ସାଗ୍ରେହପି ନ କୁପ୍ରସିଦ୍ଧ କ୍ରମା ଚୋପକୁର୍ବତେ ।

ବୌଧିଃ ସ୍ଵତ୍ରେଚ ନେଛୁଣ୍ଡି ତେ ବିଶ୍ୱଦରଗୋଦ୍ୟମାଃ ॥”

\* ଏକାବତା ଏହି ବଳା ହିଲ ସେ, ଜଗତେର କୋନ ଚିତ୍ତଶ୍ଵାନ୍ ସତ୍ୱ ଓ ଶିର କର୍ତ୍ତା ଈଶର ନାହିଁ ।

+ କୃତ୍ୟାଦେବୀ ବୌଦ୍ଧଦିଗେର ଧର୍ମଧିଷ୍ଠାତ୍ରୀ ଦେବୀ ଅଥବା ଆତ୍ମଚାରଜଞ୍ଜା ମାରକଦେବତା ଶିଥିଲା ।

অর্থাৎ তথ্যবান् লোকনাথ হইতে আরও করিয়া, তবে সকল জীব গতক্ষণ  
(মুক্ত) হইয়াছেন, তাহাদিগকে তুমি বোধিসত্ত্ব বলিবার জান। অপরাধ করিব  
লেও ধীহারা কোপ করেন না, প্রভৃতি ক্ষমাত্মক উপকার করেন, অঙ্গকে গতু  
ফেশ করিয়ার ধীহা করেন, তাহারা বোধিসত্ত্ব, তাহারাই বিশ্বারথে উপর্যুক্ত।

বৌদ্ধগণের মতে তানূশ ধর্ম আর কখন একাণ হয় নাই, যথা “বোধিসত্ত্ব  
পূর্বমুক্তেন্দ্র দশ্মেন্দ্ৰ—” এবং বৃক্ষদেৱকে তাহারা “জয়ামগ্নবিদ্যাতী তিখৰে  
হৈবোধিতত্ত্বঃ” জান কৰিণ। তাহাদিগের মতে মহাবৰ্জন কেবল কষ্টদূরক এবং  
জন্মলেই সকল জীবকে অরা ব্যাধি এবং মৃত্যুর অধীন হইতে হইবে, প্রত্যোই  
জানিগণের নির্বাণ কোমনা করা একাণ কর্তব্য। বৌদ্ধমাত্রেই পূর্বজন্ম এবং  
পরজন্মে বিকাস আছে, এবং তাহাদের মতে মিজকর্ম ধারা জীবমাত্রে বিবিধ বোনি  
পরিব্রহণ করে। কথিত আছে, শাক্যসিংহ দ্বয়ং হস্তী ও মৃগ প্রভৃতি পশুরোনি  
হইতে মহাযজ্ঞ প্রাপ্তি হইয়াছিলেন। সংসার কেবল কষ্টময়; এবং জীব  
মিজকর্ম ধারা স্বত্ব দ্বারা তোণ করিয়া থাকে। \*

নিচীবর সাংখ্য কপিল, ঈশ্বরের সন্তা অধীকার কঁড়িয়াছেন। বৌদ্ধেরা ঈশ্ব-  
রের স্বত্বে কোন বিচার উপস্থিতি করেন নাই বটে, কিন্তু সারখেয়ের জ্ঞান  
ইহারাও নাস্তিক। যুক্তের উপদেশ মধ্যে কোন হানেই ঈশ্বরের অসম নাই।  
বৌদ্ধেরা আম ব্যতীববালী; তাহারা বলে ব্যতী স্ফুর হয় নাই; চিরকালই  
এক অবস্থায় আছে। ইকাট, টেলর, বুক্লন প্রভৃতি অর্জন তত্ত্ববিদ্যাগণের এই  
মত; অধিকত তাহারা ঈশ্বরের সন্তা লোপ করিবার জন্ত মানা কৈশলয় তর্ক-  
পরিপূর্ণ প্রেৰ প্রচার করিয়াছেন। দীপ্তিরাষ্ট্রের জ্ঞান শাক্যসিংহ বৌদ্ধগণকে এই  
মত আজ্ঞা প্রতিপাদন করিতে উপদেশ দিয়াছেন যে, (১) জীবহিংসা করিও না,  
(২) চুরি করিও না, (৩) পরদার করিও না, (৪) মিথ্যা বলিও না এবং (৫) জাহক  
দ্রব্য সেবন করিও না। এই পাঁচটা ভিত্তি ভিত্তিগণকে আর ৫টা আজ্ঞা দিয়াছেন;  
বধি—(১) বিতৌয় অহর বেলা অতীত হইলে আহার করা অকর্তব্য, (২) মাটি-  
কীড়া ও সজীভাদি হইতে বিরত থাকা কর্তব্য, (৩) অলক্ষ্যাদি এবং স্মৃত্যুব্যা  
ব্যবহার করা উচিত নহে, (৪) হংকফেলনিতশক্তার শয়ন অসুচিত, এবং (৫) স্মৃত্য  
ও মৌল্য প্রেৰ করা উচিত নহে।

কুজুম্বীভি অতি অসংকার, তাহা পাঁচ করিলে বৌদ্ধধর্মের উপর ভক্তির

উজেক হয়। আধুনিক সভ্যগণ কহেন, শীতপ্রদীপ্তি উপদেশ একমাত্র স্থৎশাস্তির উপায়বস্তু; কিন্তু বুদ্ধের উপদেশ তাহা অপেক্ষা সহস্র গুণে উৎকৃষ্ট। তাহার প্রমাণ একবার “ধর্ম পদ” গ্রন্থ পাঠে ঝাঁহারা বুঝিতে পারিবেন। বিদ্যারূপস্তি আধুনিক তত্ত্ববিদ্বী অঙ্গই কোমৎ বৌদ্ধগ্রন্থের বিশেব আদর করিয়াছেন এবং উহা প্রত্যক্ষদর্শনবাদিগণকে এক একবার পাঠজল্ল দিন নিরপেক্ষ করিয়া দিয়াছেন।

মায়ামর সংসার পরিত্যাগ করিয়া নির্বাণ লাভ করাই বৌদ্ধগণের শীবেরের মুখ্য উদ্দেশ্য। তিখুল্পণ তত্ত্বস্তু নানা কষ্ট শীকার করিয়া থাকেন। মাধবাচার্য কহেন,—

“কৃতিঃ করণশূর্যৈগং চীরং পূর্বাহত্তোজনম্।

সঙ্গে রক্তাহরতকং শিশিরে বৌদ্ধভিকুতিঃ ॥”

অর্থাৎ চৰ্মাসন, করণশূর্য, মুণ্ড, চীর, পূর্বাহত্তোজন, সমুহাবহান ও রক্তাহর, এই কয়েকটি বৌদ্ধগণের যতিধর্মের অঙ্গ । ইহারা মালা জপিবার সময় এই মাত্র পালি ভাষায় কহিয়া থাকে “অনিত্য হংথম্ অনাত্ম” ইহাকে ত্রিলক্ষণ কহে। বৌদ্ধেরা কোন প্রকার উপাসনা করে না, কেবল বিহারে বুক্ষমূর্তির সমীপে ধর্মগ্রন্থ সকল পাঠ করিয়া থাকে। রোমান কাথলিকগণ পাদ্রির নিকট যেমন প্রতি সপ্তাহে আপনার পাপকার্য সকল শীকার করিয়া আইসে, তজ্জপ পূর্বকালে বৌদ্ধগণ ধর্মসমস্য মধ্যে স্ববিরগণ-সমীপে স্ব পাপ শীকার করিত। প্রিয়দর্শী এজন্ত মানে হইবার স্বতা করিতে সন্তের লিপিতে অমুজ্ঞা দিয়াছেন। মিংহলে তিক্তগণ বিহার মধ্যে ভক্তি সহকারে নিয়মিত্বিত্ব পালি প্রতিজ্ঞা পাঠ করেন। ধৰ্ম—ধূমক পাঠ ।

“নম তস তাগবত অর্হত সম সমবুজসঃ

বৃক্ষম্ শরণম্ গচ্ছামি ।

ধন্বম্ শরণম্ গচ্ছামি ।

সভ্যম্ শরণম্ গচ্ছামি ।

হ্যতত্ত্বিঃ বৃক্ষম্ শরণম্ গচ্ছামি ।

হ্যতত্ত্বিঃ ধন্বম্ শরণম্ গচ্ছামি ।

হ্যতত্ত্বিঃ সভ্যম্ শরণম্ গচ্ছামি ।

\* সর্ববর্ত্মসংগ্রহ । ৮ জননাহারণ তর্কপঞ্জীয়ন কর্তৃক মাজালায় অনুবাদিত । \*

তীক্ষ্ণপি বুক্ম শরণম্ গচ্ছামি ।  
 তীক্ষ্ণপি ধন্ম শরণম্ গচ্ছামি ।  
 তীক্ষ্ণপি সভ্যম্ শরণম্ গচ্ছামি ।

শরণ্যতম্ ॥”

বৌদ্ধ-আচার্য-প্রণীত অনেক সংস্কৃত গ্রন্থ আছে ; কিন্তু আমাদিগের আর্য-শাস্ত্রবায়বসায়িগণ তাহার নাম পর্যাপ্তও প্রবণ করেন নাই । তাহারা, প্রবোধচজ্জ্বালন মাটক এবং সর্ববিদ্যুর সংগ্রহ মধ্যে যেটুকু বৌদ্ধধর্ম সম্বৰ্কীয় বিবৃতি আছে, তাহাই আনেন মাত্র ; কিন্তু ইংরেজের বিষয় এই যে, আমাদিগের কেৱল কেৱল বঙ্গদেশীয় সাম্রাজ্য রৈয়ালিক ভাষাপরিচেদ, সিঙ্কান্তমুক্তাবলী এবং কিয়দংশ কুস্থমাঞ্জলি পড়িয়াই বৌদ্ধমতে দোষারোপ করিতে উদ্যত হইয়া থাকেন । তাহারা যুগ বৌদ্ধগ্রন্থ সকল পাঠ করিলে একপ বালমূলত চাপল্য প্রকাশ করিতে কখনই সাহসী হইতেন না । বৌদ্ধদিগের সংস্কৃত গ্রন্থ সকল অনেক কাল হইতে দুর্লভ হইয়া উঠিয়াছিল । আঁকবর বাদসাহের অমুজ্ঞামুসারে ব্রাহ্মণগণ দ্বারা আবুল-ফজল বহু অমুসন্ধানে একথামিও বৌদ্ধগ্রন্থ সংগ্রহ করিতে পারেন নাই । কিন্তু আমরা ইউরোপীয় পশ্চিতগণকে ধন্যবাদ দিতেছি, তাহাদিগের প্রয়োগে নেপাল হইতে অসংখ্য সংস্কৃত বৌদ্ধগ্রন্থ সংগৃহীত হইয়াছে ।

নেপালের বৌদ্ধগণ কহেন, ৮৪ সহস্র বৌদ্ধগ্রন্থ আছে, তাহার মধ্যে নিম্নলিখিত গ্রন্থগুলি নবধর্ম নামে থাকে । অষ্টাহাশিক, গঙ্গবৃহ, দশভূমীবৰ্ষ, সমবিধিরাজ, লক্ষ্মণতার, সকর্মপুণ্যরীক, তথাগতগুহ্বক, লালিতবিস্তর, স্বর্বপ্রভাস । বৌদ্ধধর্মের গ্রন্থ সকল দ্বাদশ শ্রেণীতে বিভক্ত ; যথা—স্তু, গোত্র, ব্যক্তরণ, গাথা, উদান, বিদান, ইচ্ছাক, জাতক, বৈপুল্য, অক্তৃত ধর্ম, অবাদান, উপদেশ । প্রসিদ্ধ কতিপয় বৌদ্ধগ্রন্থ সংস্কৃত ভাষায় লিখিত ; যথা—প্রজাপারমিতা, সারিপত্রকৃত অভিধর্ম, দেবপুত্রকৃত অভিধর্ম, ধর্মস্বকপদ, কারণবৃহ, ধর্মবোধ, ধর্মসংগ্রহ, সপ্তবুজস্তোক, বিনয়স্তু, মহান্ত স্তু, স্তালক্ষার, জাতকমালা, চৈত্যমাহাত্মা, অমুমানথগু, বৃক্ষশিক্ষাসমুচ্চয়, বৃক্ষচরিতকাব্য, বৃক্ষকপালতন্ত্র, সক্ষীর্ণতন্ত্র প্রভৃতি । এই সকল গ্রন্থের অধিকাংশ অনেক অমুসন্ধানে ইজ্বস্ন সাহেব নেপালীয় বৌদ্ধগণের নিকট হইতে প্রাপ্ত হইয়াছিলেন ।

“বোধিচিন্তিবিবরণ” নামক বৌক্তগ্রন্থ-প্রণেতা ধর্মকীর্তি বলেন, বুদ্ধের বহুতর শিষ্যের মধ্যে,—

“সৌজানিকে বৈভাবিকে বোগাচালো মাধ্যমিকশ্চতি চক্ষাঃ পিয়াঃ ।”

সৌজানিক, বৈভাবিক, যোগাচার ও মাধ্যমিক, এই চারিজন শিষ্যই তদীয় ধর্মের আচার্য। উক্ত সৌজানিক অভূতি শব্দগুলি এছানে নামমাত্-বোধক, কি তাহার শাক্তপ্রস্থানবোধক, তাহা স্থির করা যায় না। আমাদের দেশেন গ্রাম, সাংখ্য, পাতঙ্গল, মীমাংসা অভূতি শব্দ শাক্তপ্রস্থানবোধক, গ্রহকর্তা-দিগের নাম ভিন্ন ; এই সকল শব্দ তৎসমূহ কি না বলা যায় না।

যাহা হউক, উক্ত চারি ব্যক্তি হইতেই বৌক্তধর্মের মতভেদ উপস্থিত হইয়া-ছিল সন্দেহ নাই। অচেৎ বুদ্ধের উপদেশ কখনই বিভিন্ন মতান্ত্রাণ নহে। উক্ত বোধিচিন্তিবিবরণ-গ্রন্থকার ধর্মকীর্তিও এইরূপ বলিয়াছেন ; যথা—

“দেশনা লোকনাথানাঃ সত্ত্বাশয়বশাহুগাঃ ।

তিদ্যন্তে বহুধা লোকে উপায়ৈবহৃতিঃ পুনঃ ॥

গভীরোভানভেদেন কচিচ্ছাত্বলক্ষণা ।

ভিন্নাপি দেশনা ভিন্না শৃঙ্খাত্বলক্ষণা ॥”

লোকনাথ অর্থাৎ বুদ্ধদেবের উপদেশ একরূপ হইলেও তদীয় শিষ্যদিগের অবস্থা ও বৃক্ষ একরূপ না হওয়াতেই বুদ্ধশাস্ত্র বিভিন্নাকার প্রাপ্তি হইয়াছে। বুদ্ধমতের মূল প্রশ্নবল এক হইয়াও আচার্যগণের ভিন্ন ভিন্ন মত দ্বারা বৌক্তধর্ম কর্তব্য বিকৃত ভাব ধারণ করিয়াছে। এমন কি, শাক্যসিংহের মত কিরূপ ছিল, তাহা সহজে আচার্যগণের গ্রহ পাঠে জানিতে পারা যায় না। মাধবাচার্য সর্ববর্ণনসংগ্রহে চারিজন প্রধান আচার্যের মত সংগ্রহ করিয়াছেন মাত্র ; তাহাতে বুদ্ধের নিজের মত দ্বারা, যাহা সারিপুত্র ও আনন্দ উপালী অভূতি গ্রহণ করিয়াছিলেন, তাহার কিছুমাত্র আভাস দেওয়া হয় নাই। কৃষ্ণমিশ্র অবোধচজ্ঞানয় নাটকে যে বৌক্ত মতের উল্লেখ করিয়াছেন, তাহা অতি স্থুগত, বিকৃত ভাবাপর। বোধ হয় তিমি “প্রজ্ঞাপারমিতা” প্রভূতি স্মৃতগ্রন্থ কখনই পাঠ করেন নাই ; কেবল অভ্যর্থনাবলী-প্রণীত আধুনিক সংগ্রহ গ্রহ পাঠে, তাহার অম হইয়াছিল। বুদ্ধের নিজের মত অতি পরিক্রিয়, একস্থ হিলুগণ তাহাকে

ମାନ୍ୟରେ ଅବତାର ସମ୍ପଦ ଥାକେବ । ବଜୀର ବୈକବ ଧର୍ମ ଏବଂ ଐଟ ଧର୍ମର ନହିଁ ବୌଦ୍ଧଧର୍ମର ଅନେକ ସୌଗାନ୍ଧିକୁ ଆହେ ।

ବୌଦ୍ଧଧର୍ମ ବିଷୟ ହିଁତ କବ ଚିଲ, ତିକତ, ମୋହଲିଆ, ଜାଗାନ, ଡାବ, ଉତ୍ତର ସାଇବେରିଆ ଏବଂ ଲାଙ୍ଗୁଳାଣ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଅଚାରିତ ହିଁବାଛି । ଅତି କୋଣ ଧର୍ମର ଏତ୍ୱର ଉତ୍ସତି ହୁ ନାହିଁ । ଏଥନ୍ତି ପୃଥିବୀତେ ୪୫୦୦୦୦୦୦ ବ୍ୟକ୍ତି ବୌଦ୍ଧ ଧର୍ମବଳକୀ ଆହେନ ।

ସିଂହଳେ ଓ ଚିନଦେଶେ ଏକଥିବେଳେ ବୌଦ୍ଧଧର୍ମର ବିଶେଷ ଅବଦର ଆହେ । ତିନ ଦେଶେର ବୌଦ୍ଧ ଏହ ସକଳ ମାନ୍ଦ୍ରତ ଭାବୀ ହିଁତେ ଅଛବାଦିତ । ବିଷୟ ବୌଦ୍ଧ ଧର୍ମର ବଳ ପ୍ରାଚୀର, ତଥାକାର ଏହ ସକଳ ପାଳି ଭାବାର ଲିଖିତ । ବିଷୟ ବୌଦ୍ଧଧର୍ମ ପ୍ରାଚୀର, ତଥା ପାଲିଭାବାର ବୌଦ୍ଧ ପ୍ରାଚିନ୍ତ୍ୟରେ ବିବରଣ ଦତ୍ତ ପ୍ରାଚୀର ଲିଖିତ ହିଁବେ ।

### ଶାକ୍ୟସିଂହେର ମିଥିଜନ୍ମ ।

ଅମର ତରବେ ବୀର ଘୋଧଗଣ,  
ଘନ ଘନ ଆମି କରି ଆଞ୍ଚାଳନ,  
ପ୍ରାବିତେ ଧରଣୀ ଲୋହିତେର ନଦେ,  
ରାଜ-ଗୁରୁଗଣ ସତତ ଧାର ।

ବିପକ୍ଷ ପକ୍ଷର କରି ହର୍ଷ ଚୂର୍ଯ୍ୟ,  
ଚିତ୍ର ମନୋରଥ ହିଁଲେହି ପୂର୍ଣ୍ଣ,  
ହବେ କଞ୍ଚୋଚିତ କାର୍ଯ୍ୟ ଅହୁପମ,  
ଅବିଧ୍ୟାତ କୀର୍ତ୍ତି ହବେ ଧରାକ ॥  
ଏତାମୃତ କରି ନିଷ୍ଠୁରେକାଙ୍କ୍ଷ,  
ପୂଜ୍ୟ ହିଁବରେ ବୀରେର ସମାଜ,  
କମାଚ ବାନ୍ଦା, ଶାକ୍ୟସିଂହ ଧନେ ॥  
ଜନ୍ମେତିନା ହ'ଲୋ କହୁ ଉତ୍ସ ।

ହରେ ଶାଙ୍କଗୁଡ଼ ହେତେ ଶାଙ୍କତୋଗ,  
ନୟିନ ସବୁଲେ ବୋଧି-ପଞ୍ଚ ଧୋପ,  
କରିଲା ଅଭ୍ୟାସ ହରେ ଚିରମୋରୀ,  
କାଳ ଜ୍ଞାନ ଅରି ହ'ଲୋ ବିଜିତ ।

ପରିନେ କୌଣ୍ଠିଲ କମଳଶୁ କରେ,  
ଦେବବନ୍ଦ ହାତେ ଆଶ୍ରମ ଶୋଭା କରେ,  
ପ୍ରଥମ ବନ୍ଦନେ ଶ୍ରୀମଦ କାନ୍ତି  
ହେରିଲେ ଶୁନିର ମାନସ ହରେ ॥

“ଶୁଣ ଅବତାର ମହିମା ଅପାର,  
ବୋଣୀଙ୍କ ଯୋଗେତେ ସଦୀ ଅଗନ ।  
ଶାରାଦେବୀ-ଶୂତ, ବହ ଶୁଣ ଶୂତ,  
ମର୍ତ୍ତ୍ୟ ନରକପେ ନୃପନନ୍ଦନ ॥  
ଅପ ଅପ ଅପ, ସବେ ବଲେ ଅପ,  
ଶିହିଙ୍ଗା ପରମଧର୍ମର ଅପ ।  
ଶର୍ଵ ଜୀବେ ସମ ଦରୀ ଅନୁପମ,  
ହେଲ ଧର୍ମ କରୁ ନା ହବେ କର ॥”

ଏତେକ କହିଲା ଅପର କିମର,  
ଏତେକ କହିଲା ଅପର-ନିକର,  
ଏତେକ କହିଲା ଦେବ ପୁରଳର,  
ଏତେକ କହିଲା ଦେବତା ସବେ ।

ହ'ଲୋ ପ୍ରତିଧରି ‘ଶୁଣ ଅବତାର’  
ହ'ଲୋ ପ୍ରତିଧରି ‘ମହିମା ଅପାର’,  
ବନ୍ଦିଲ ଅର୍ଦେଶ ଦେବ ଅଗଧନ,  
ଶନିରୀ ଅବାକ ମାନସ ସବେ ।  
ପାରିଜାତ ମାଳୀ ଖଲେ ପରିଧାନ,  
ଶର୍ଣ୍ଣ-ବିଦ୍ୟା-ଧରୀ କରେ ହଶୋଗାନ,  
ଶୁଷ୍ଟ ମତ କାବେ ବାଦିତ-ବାଦକ  
ବାଜାର ମଧୁର ଦୀଣା ପଦାବ ।

ମଜେ ବହ ଜାମୀ ଶିଖ ଅଗଣ,  
ନାନା ଶାନ୍ତ ଧାରା କରି ଅଧ୍ୟାତ୍ମ  
ଆର୍ଯ୍ୟ ଶାନ୍ତ ସବ ସାମଞ୍ଜ୍ଞ କରି

ଦୁଃଖୀଙ୍କ କ'ରେହେ ବୁଦ୍ଧ-ପ୍ରଭାବ ॥

ପରମେ କୌମୀନ ସବେ ଉଦ୍‌ବୀନ,  
ଜାନ-ବଳେ ଭୟ-ବକ୍ଷନ-ବିହୀନ,  
ଜୀବନେ ଉଦ୍‌ଦେଶ୍ୟ ନିର୍ବାଗ କାମନା,  
ତୋଗବିଲାସେର ନାହିକ ଆଶ ।

ମୁଖେତେ ସବାର ଜୟ ଜୟ ଧବନି,  
ହୋକ୍ ନବ ଧର୍ମେ ପବିତ୍ର ଅବନୀ,  
ରୂପତଳେ ଧାକ୍ ବେଦ ଧାଗ ଧଜ,  
ପଣ୍ଡ ବଲିଥାନେ ନିତ୍ୟ ଉତ୍ସାସ ॥

ଶୁଦ୍ଧ ବୁଦ୍ଧଦେବ ଜାନେର ଶିଖର,  
ଶାହା ହ'ତେ ଜାନ-ବାରି ନିରୁଷ୍ଟର  
ଉପାଳୀ, ଆନନ୍ଦ, କାଞ୍ଚପେର ମହ  
ପାନ କରି ତୃପ୍ତ କରିଲା ଧରା ।

ଶାରୀମର ଏହ ସଂସାର ଆଁଧାର,  
ତାହେ ଜୀବ ପାଯ କଟ ଅନିବାର,  
ଶୀଘ୍ର କର୍ମଶୁଣେ, ପାପ ଆଚରଣେ  
ସବାଇ ଅଧୀନ ମରଣ ଜରା ॥

ସ୍ଵଭାବେ ଉତ୍ସପନ୍ତି ସ୍ଵଭାବେତେ ଲମ୍ବ,  
ସ୍ଵଭାବେଇ ହସ ଜୀବ ସମୁଦ୍ର,  
ନିର୍ବାଣେଇ ହୁଥ, ବୀଚିରା ଅହୁଥ,  
ଶୁଗତେର ପଦେ ଲଙ୍ଘ ଶରଣ ।

ଯତେକ ଆଚାର୍ଯ୍ୟ ସବେ ଏହେ ବଲ,  
ମିଥ୍ୟା କଦାଚାର ପଦସୁଗେ ଦଲ,  
“ବୌଦ୍ଧଧର୍ମ-ଜଗ” କରି ଘୋର ରବ,  
ବୁଦ୍ଧଦେବ ସହ୍ କରେ ଗମନ ॥

তর্কের তরঙ্গ—সমৰ-তরঙ্গ,  
যতেক তার্কিক সবে দিয়া তঙ্গ,  
লইল বুদ্ধের চরণে আশ্রয়,  
এ ভব যাতনা করিতে নাশ ।

স্বর্ণে দেবগণ, মর্ত্যে কোটি নর,  
ভক্তিভাবে সবে শুড়ি হই কর,  
অক্ষিযুগ শুনি প্রশান্ত অন্তরে,  
মনের বেদনা করে প্রকাশ ॥

“জয় শুণাকর, শোক তাপ হ  
জগতে পবিত্র তোমার নাম ।  
একমাত্র শুক্র, বাঞ্ছা করতে  
তুমিই কেবল আনন্দ ধাম ॥

নানা শুণধর, ত্রিকালভব  
সংসাবের কষ্ট জরী মরণ—  
করহ বিনাশ, এই মাত্র আশ  
তব প্রীচরণে লই শরণ ।”

মানব নিকর আনন্দ অন্তর,  
সবে এই শব করে নিবন্ধন,  
দেবগণ করি পৃষ্ঠ বরষণ,  
জয় জয় ববে করিলা বন্দন



---

# সঙ্গীত-শাস্ত্রানুগত বৃত্য ও অভিনয়।

---

“দেশে দেশে নৃপাতীনাঃ যদাহ্লাদকরঃ পরম্ ।  
ধানঃ বাদ্যঃ তথা বৃত্য—————”

সঙ্গীতদর্শন। )



# সঙ্গীত-শাস্ত্রানুগত নৃত্য

## ও অভিনয়।

প্রকাশন করা হয়েছে

নৃত্য মধুষ্যের স্বত্ত্বাবসিক ; এবং কি আদিম কাল, কি আধুনিক স্মসভা  
কাল, সকল সময়েই ইহা প্রচলিত। আদিমকালের অসভ্য নৃত্য একেবারে  
সভ্যকালে নানা ক্রপাস্ত্র সহকারে, সভ্যসমাজের অভিনয়প্রথাৰ একটা  
প্রধান অঙ্গ হইয়া দাঢ়াইয়াছে। পৃথিবীৰ সকল জাতিব মধ্যেই নৃত্য চিৱকাল  
হইতেই প্রচলিত। সকল প্ৰকাৰ ধৰ্মগ্রহণ নৃত্যের উল্লেখ আছে। স্বয়ং  
মহাদেব নৃত্য কৰিতেন, সৰ্বে গৰ্বৰ্কজ্ঞাগণ নৃত্য কৰিয়া দেবতাগণেৰ মনোহৰণ  
কৰিতেন। মহৰ্ষি ভৱত নাটাশাস্ত্ৰেৰ প্ৰণেতা, তিনিই সৰ্বে অপৰাদিগকে  
নৃত্য শিক্ষা দিতেন। দেবমনিৰ প্ৰদক্ষিণ কৰিয়া নৃত্য কৰিলে মহাপূৰ্ণ হয়,  
এবং চৈতন্যদেবও বৈষ্ণববৃন্দকে হরিনামোচ্চারণ পূৰ্বক নৃত্য কৰিতে বিশেষ  
উপদেশ দিয়াছিলেন।

অতি প্রাচীনকালে গ্ৰীকগণ উৎসব উপলক্ষে নৃত্য ও গান কৰিতে কৰিতে  
গামা দেবতাৰ মন্দিৰ প্ৰদক্ষিণ কৰিত। বৌহুদিগণেৰ মধ্যে নৃত্য অতি প্রচলিত:  
ছিল । ইক্কেলগণ শুক্র বালুকাভূমিৰ ঘায় লোহিত সাগৰ পাব হইলে, শোমেস্ত  
এবং মিৱাএম আৰানন্দধৰণি সহকাৰে নৃত্য কৰিয়াছিলেন। ডেবিডও নৃত্য  
কৰিতেন, গ্ৰীকগণেৰ নৃত্য অভিনয়প্রথাৰ অস্তৰ্ভূত। তাহাদিগেৰ ইউনিন-  
ডেশেৰ অৰ্থাৎ ভয়ানক রসেৱ নৃত্য দেখিয়া অনেকেৰ হৃদয়ে ত্ৰাস উপস্থিত  
হইত। গ্ৰীকদেশীয় শিঙ্গবিদ্যাবিশারদগণেৰ প্ৰস্তৱ-নিৰ্মিত প্ৰতিমূৰ্তিতে নৃত্যেৰ  
বিবিধ ভঙ্গী প্ৰদৰ্শিত হইয়াছে। হোমৱ, অৱিস্ততল, পিণ্ডাৱ, সকলেই স্ব স্ব  
গ্ৰহে নৃত্যেৰ বিশেষ উল্লেখ কৰিয়াছেন, বিশেষতঃ অৱিস্ততল নৃত্যেৰ বিবিধ  
প্ৰণালী উষ্টাবন কৰিব। “পোইটীকৃষ্ণ” গ্ৰহমধ্যে লিখিয়াছেন। স্পাটানগণ  
যুক্তকালে নৃত্য কৰিবাৰ জন্য পঞ্চমবৰ্ষ হইতে নৃত্য শিক্ষা কৰিত, তজ্জন্ম তাহার।

ଉତ୍ତର ପାରମାଣ୍ଵୀ ଶିକ୍ଷକ ଥାରା ଶିକ୍ଷିତ ହିଇତ । ତାହାରିଗେର ସ୍ତରେ ଏହି ମୃତ୍ୟୁର ନାମ “ପାଇରିକ” ରୂପ । ଆଚିନକାଳ ହିତେହି ଅବାଞ୍ଚ ହେବେ ନୃତ୍ୟ, ସ୍ୱରମାନୀ ଲଟଗଣେର ଥାରା ପ୍ରଥର୍ଣ୍ଣିତ ହିଇତ । ସଞ୍ଚାର ରୋହକଗଣ ଧର୍ମ-କାର୍ଯ୍ୟ ଭିନ୍ନ ଆମୋଦେର ନୃତ୍ୟ କରିତେବେ ନା । ଆମୋଦେର ନିଯିତ ନୃତ୍ୟ, ସ୍ୱରମାନିଗଣ ଥାରା ମଞ୍ଚାଦିତ ହିଇତ । ବିଶ୍ଵରମ୍ଭେର ନର୍ତ୍ତକୀଗଣେର ନାମ ଆଶୀର୍ବାଦ । ତାହାରା ଉତ୍ତର କବିତା ଗାନ୍ଧି କରିତେ କରିତେ ନୃତ୍ୟ କରେ, ଇହାର ସହିତ ହିନ୍ଦୁହାନୀ ନାଚେର ସୌମାଦୃଷ୍ଟ ଆଛେ ।

ଇଉରୋପୀରଗଣେର ମଧ୍ୟେ “ବଲେ” ସଞ୍ଚାରବର୍ଗ ହିଇତ ସାଧାରଣ ଶୋକ ସକଳେହି ନୃତ୍ୟ କରିଯା ଥାକେବ । କୋନ କାମିନୀ ବା ପୁରୁଷ ଯିନି “ବଲେ” ନାଚିତେ ନା ପାରେନ, ତିନି ଅକର୍ଷଣ,—ସତ୍ୟ ସମାଜଭୂତ ହିଇରାର ଘୋଗ୍ୟ ନହେନ । ଏହି “ବଲେରୁ” ନୃତ୍ୟର ବିବିଧ ଅକାର ; ସଥା—ପୋଲକା, କୋଗାଡ଼ିଲ୍, କନ୍ଟ୍ରିଡ୍ୟାନଶ ଇତ୍ୟାଦି । ଇହା ଭିନ୍ନ ଅଭିନର୍ଥ କାର୍ଯ୍ୟ ଅନେକ ଅକାର ନୃତ୍ୟ ଆହେ ;—ସଥା ବ୍ୟାଲେଟ, ପାନ୍ଟୋ-ର୍ଯାଇମ ପ୍ରତିଭି । ଆମରା ଏହି ପ୍ରବର୍କେର ଶୀର୍ଷଦଶେର ପ୍ରତାବାହୁମାରେ ବିଦେଶୀରୁ କୋନ ନୃତ୍ୟର ଉଲ୍ଲେଖ ନା କରିଯା ସଂସ୍କୃତ ସଙ୍ଗୀତଶାସ୍ତ୍ରହ୍ୟାନୀ ପ୍ରାଚୀନ ଓ ମଧ୍ୟକାଳେର ଜ୍ଞାର୍ଯ୍ୟ ଜ୍ଞାତିର ମୃତ୍ୟୁର ବିବରଣ୍ୟ ଲିପିବର୍ଜନ କରିଲାମ ।

ଆମାଦିଗେର ପୁରୀଣ ଓ ଧର୍ମଶାସ୍ତ୍ରେ ନୃତ୍ୟର ଉଲ୍ଲେଖ ସେଥିତେ ପାଓଯା ଯାଏ ; ସଥା,—  
ମାର୍କଣ୍ଡେଶ ପୁରୀଣ—

“ନୃତ୍ୟନାଳମରାପେଣ ମିକ୍ରିନ୍ଟାଙ୍କ ରଙ୍ଗତଃ ।

ଚାର୍କଧିର୍ତ୍ତାନବ୍ରତ୍ୟ ନୃତ୍ୟମଶ୍ଵିଭ୍ରମନା ॥”

ଏହି ଶୋକ ଥାରା କରିବିଲା ନଟ ବା ନଟୀର ନୃତ୍ୟକେ ନିଦା କରା ହିଇବାହେ ।

ବରାହପୁରାଣେ— “ନୃତ୍ୟମାନଶ ବକ୍ୟାମି ଫଳଂ ସତ୍ୟ ବନ୍ଧୁକରେ ।”

ଇତାହି ବାକ୍ୟେର ଥାରା ଶୈକର-ମାହାତ୍ମ୍ୟ ନର୍ତ୍ତକେର ଗତି କଥିତ ହିଇବାହେ ।

ଅଦ୍ଵିତୀୟାଣେ— “ନୃତ୍ୟ ! ମଞ୍ଚୁଜିତଂ ଦେବଂ ନୃତ୍ୟମାନୋହମୋଦରେ ।”

ଅର୍ଥାତ୍ ଦେବତାର ପୂଜା ଦେଖିଯା ଯଥାପାତ୍ର ନୃତ୍ୟ ଓ ହର୍ଷ ବିଜ୍ଞାର କରିବେକ, ଏଇକାପାତ୍ରିକା ଆହେ ।

ପ୍ରମନ୍ତ ବିଜୁଧର୍ମୀଜରେ—

“ମେ ନୃତ୍ୟ ପ୍ରହିତୀର୍ଥୀ—”

“ନୃତ୍ୟ ଦସ୍ତା ତଥାପ୍ରେତି କର୍ମଲୋକମଂଶକ୍ରମ ॥”

“বৰং নৃত্যেন সম্ভূত্যা তট্টেবাহুচরো ভবেৎ।”

“নৃত্যতঃ শ্রীপতেরঽগে তালিকাবাদলেন্দৃশ্যম্ ॥”

“যে শুক্তি ছাটিতে নৃত্য করে”—“দেবদেবীর পূজার নৃত্য করিলে ক্ষণ-  
লোক প্রাপ্তি হয়”—“বৰং নৃত্যের হারা দেবের পূজা করিলে পরলোকে সেই  
দেবের অসুচর হয়।” ইত্যাদি একান্ন কলাপ্রতি আছে।

রামায়ণে শ্রীমন্তাগবতের দশৰ কক্ষে নৃত্যের বিশেষ বিস্তার আছে। মহা-  
ভারতীয় বিরাট পর্বে লিখিত আছে, অর্জুন উত্তম নৃত্যক ছিলেন এবং তজ্জ্বল  
তিনি বিরাটের অস্তঃপুরে কামিনীগণকে নৃত্য শিক্ষা দিবার নিমিত্ত নিযুক্ত  
হইয়াছিলেন।

সৃতিতে নটের অধিবা নটীর অপ্র অগ্রাহ বলিয়া ব্যবহা লিখিয়াছেন;  
বথা—

“রঞ্জকশৰ্ম্মকারশ নটী বঙ্গড় এব চ।”

যমসংহিতা।

অর্থাৎ রঞ্জক, চৰ্ম্মকার, নট ইত্যাদি সাত প্রকার জাতি অত্যন্ত নিঝী।  
ইহাদের অপ্র ডক্ষণে প্রাপ্যশিক্ষ করিতে হয়। এইকপ যমসংহিতা প্রভৃতি  
সমূহার সংহিতাতে নটজাতির এবং নাট্যোপজীবীর উল্লেখ আছে, নৃত্যো  
নৃত্যচর্চা এদেশের অতি পুরাতন।

যে দেশের মে প্রকার কৃচি, তদমুসারে তাল-মান-রসায়নিক বিলাসযুক্ত অঙ্গ-  
বিক্ষেপের নাম নৃত্য; ইহাই নৃত্যের সামাজিক লক্ষণ। বথা—

“দেশকচা প্রতীতো যন্তালমানরসায়নঃ।

সবিলাসাঙ্গবিক্ষেপো নৃত্যমিত্যাচ্যতে বৃথৎঃ ॥”

সঙ্গীতদামোদর।

নৃত্য হই একার। তাওক ও লাত। পুঁনৃত্যকে তাওক ও শ্রীনৃত্যকে  
লাত কহে। বথা—

“শ্রীনৃত্যঃ লাতমাধ্যাকঃ পুঁনৃত্যঃ তাওকং পুতুলঃ ॥”

সঙ্গীতনারায়ণ।

ତାଙ୍ଗ ନାମକ ଶୁଣି ତାଙ୍ଗ-ନୃତ୍ୟେର ବିଧି ରଚନା କରିଯାଛିଲେନ, ଇହା ଭରତ ମହିଳକ ଅମରକୋବେର ଟୀକାଯ় ବିଜ୍ଞାରପୂର୍ବକ ଲିଖିଯାଛେ । ତାଙ୍ଗର ଓ ଲାଭ,—  
ଏହି ବିଧି ନୃତ୍ୟରେ ହୁଇ ଥିଲା ପ୍ରକାର । ହୁଇ ଥିଲା ତାଙ୍ଗର ପ୍ରଥମ ପେବଲି, ଆର ଦ୍ଵିତୀୟ ବହୁକଳ୍ପ । ସଥା—

“ତାଙ୍ଗବନ୍ଧ ତଥା ଲାଭଂ ବିବିଧଂ ନୃତ୍ୟମୁଚ୍ୟାତେ ।

ପେବଲିରହୁକଳ୍ପକ୍ଷ ତାଙ୍ଗବନ୍ଧ ବିବିଧଂ ମତମ୍ ।”

ସଞ୍ଜୀତଦାମୋଦର ।

ଅଭିନନ୍ଦଶୁଣ୍ଠ ଅଞ୍ଚବିକ୍ଷେପମାତ୍ରକେ ପେବଲି ; ଆର ଛେଦ, ଭେଦ ପ୍ରଭୃତି ବହୁବିଧ  
ଅଭିନନ୍ଦସହକାରେ ସେ ଅଞ୍ଚବିକ୍ଷେପ,—ତାହାକେ ବହୁକଳ୍ପ ବଲେ ।

ଲାଭ ନୃତ୍ୟରେ ହୁଇ ଥିଲା ପ୍ରକାର । ଏକେର ନାମ ଛୁରିତ, ଅପରେର ନାମ ଘୋବତ ।  
ଭାବରସାଦିବ୍ୟଙ୍ଗକ ଅଭିନନ୍ଦ ସହକାରେ ନାୟକ ନାୟିକା ଉଭୟଙ୍କ ପରମ୍ପରା ଆଲିଙ୍ଗନ  
ଚୂର୍ମନାଦିପୂର୍ବକ ସେ ନୃତ୍ୟ, ତାହାକେ ଛୁରିତ ବଲେ ; ଆର କେବଳ ନର୍ତ୍ତକୀ ସ୍ଵର୍ଗ ସେ  
ଶୀଳାସହକାରେ ନୃତ୍ୟ କରେ, ସେ ନୃତ୍ୟକେ ଘୋବତ କରେ । ସଥା—

“ଛୁରିତଂ ଘୋବତକ୍ଷେତି ଶାନ୍ତଂ ବିବିଧମୁଚ୍ୟାତେ ।

ସତ୍ରାଭିନନ୍ଦନୈର୍ଜାବରସୈରାପ୍ରେସ୍ଚୁର୍ବୈନଃ ।

ମାପିକାନ୍ତାରକୌ ରଙ୍ଜେ ନୃତ୍ୟତ୍ତୁରିତଂ ହି ତେ ॥

ମଧୁରେ ବନ୍ଦଶୀଳାଭି-ନ୍ତାରିତିର ନୃତ୍ୟରେ ।

ବଶୀକରଣବିଦ୍ୟାଭନ୍ଦଂ ତଙ୍ଗଶାନ୍ତଂ ଘୋବତଂ ମତମ୍ ॥”

ସଞ୍ଜୀତଦାମୋଦର ।

ଯତ ପ୍ରକାର ବିଶେଷ ବିଶେଷ ନୃତ୍ୟ ଆଛେ, ତତ୍ତ୍ଵାବତେର ସାଧାରଣ ନାମ ନର୍ତ୍ତନ ।  
ଫଳତଃ, ଚିତ୍ତ-ରଙ୍ଗକ ଅଞ୍ଚ-ବିକ୍ଷେପେର ନାମରେ ନର୍ତ୍ତନ । ଯଥା ନର୍ତ୍ତକନିର୍ଣ୍ଣୟ—

“ଅଞ୍ଚବିକ୍ଷେପବୈଶିଷ୍ୟଂ ଜନଚିତ୍ତାହୁରଙ୍ଗନମ୍ ।

ମଟେନ ମର୍ତ୍ତିତଂ ଯତ ନର୍ତ୍ତନଂ କଥ୍ୟାତେ ତମା ॥”

ଇହାର ଅର୍ଥ ସହଜ । ଅପିଚ ସାଧାରଣ ନର୍ତ୍ତନର ତ୍ରିବିଧ ଜୀବି ଆଛେ ।—ନାଟ୍ୟ,  
ନୃତ୍ୟ ଓ ନୃତ୍ୟ । ସଥା—

“ନାଟ୍ୟଂ ନୃତ୍ୟଂ ନୃତ୍ୟମିତି ତ୍ରିବିଧଂ ତେ ପ୍ରକୀଣିତମ୍ ।”

নাট্য ।—“নাটকাদি-কথা দেশবৃত্তিভাবসমাপ্তম্।

চতুর্ভুজিময়োপেতং নাট্যবৃত্তং ঘনীবিভিঃ ॥”

নাটকাদি অর্থাৎ মৃত্য কাব্য ও তত্ত্বত কথা, দেশ, বৃত্তি, ভাব ও ইসাদি চারি প্রকার অভিনয় দ্বারা প্রদর্শিত হইলে, তাহাকে নাট্য বলা যায়।

মৃত ।—“অগুস্তসর্বাভিনয়-সম্পন্নং ভাবভূষিতম্।

সর্বাঙ্গসম্মূলৰং মৃতাং সর্বলোকমনোহরম্ ॥”

কোন আধ্যাত্মিক! পৃষ্ঠকের অঙ্গত নহে, নেপথ্য বিধানের অধীন নহে, অগুচ রস ভাবাদি দ্বারা বিভূষিত ও তত্ত্ব ইসভাবাদি অভিনয় দ্বারা প্রদর্শিত, একপ হইলে তাহাকে মৃত্য বলা যায়। ইহা সর্বাঙ্গসম্মূল হইলে সকল লোকেরই মনোহারি হয়। এই মৃত্যের লক্ষণ হিন্দুস্থানের তয়ফাওয়ালিদের মধ্যে অনেকাংশে দৃষ্ট হয়।

মৃত ।—হস্তপাদাদিবিক্ষেপেশচমৎকারাঙ্গশোভিতম্।

ত্যক্ত্বাভিনয়মানন্দকরং মৃতং জনপ্রিয়ম্ ॥”

অভিনয়বর্জিত চমৎকারজনক অঙ্গবিশেষের নাম মৃত্য। এই মৃত্যের ভিন্ন প্রকার তেও আছে, যথা—

“মৃত্যে ভেদত্বয়ং চান্তি বিষমং বিকটং লয়।”

বিষম ।—“শঙ্গসঙ্গটেরজাদিভ্রমণং বিষমং হি তৎ ॥”

শঙ্গসঙ্গটের মধ্যে এবং রজ্জুতে পরিভ্রমণ ইত্যাদি প্রকারের নাম বিষম মৃত্য। এই মৃত্য মাত্রাজী বাজীকরণিগের মধ্যে দৃষ্ট হয়।

বিকট ।—“বিৱৰণতোহংবেশাদিব্যাপারং বিকটং মতম্।”

বৈকল্প্যজনক বেশভূষাদি ব্যাপারকে বিকট মৃত্য বলে।

লয় ।—“উপেতং করণেরজৈ-কৃত্পুত্রদৈর্যলয় শৃতম্।”

অল উপকরণ অবলম্বন পূর্বক উৎপুত্তাদি গতিবিশেষের নাম লয় মৃত্য। এই মৃত্য রাসধারীদিগের মধ্যে ব্যবহার হইয়া থাকে।

### অভিনয়।

‘অভি’ এই উপসর্গ পূর্বক ‘নীঞ্জ’ ধাতু হইতে “অভিনয় শব্দ” উৎপন্ন হইয়াছে। ‘অভি’র অর্থ সাংস্কৃত, “নীঞ্জ” ধাতুর অর্থ পাওয়ান। এতাবতা

তত্ত্বয়ের যোগে এইরূপ অর্থ পাওয়া গেল যে, প্রয়োগ সকল যে প্রক্রিয়ার  
ছাঁড়া সাক্ষাৎকারের ছাঁয়া দর্শকের সম্মুখে উপস্থিত হয়, সেই প্রক্রিয়াবিশেষের  
নাম অভিনয়। যথা—

“অভিপূর্বস্ত নীঞ্চ ধাতুরাত্মিমুখ্যাধৰ্মিয়ে।

যশ্চাঽপ্রয়োগং নয়তি তস্মাদভিনয়ঃ স্মতঃ ॥”

অভিনয় চারি প্রকার।

“চতুর্দ্ধাভিনয়ঃ সঃ স্থাঁ বাচিকাহার্যসাত্ত্বিকাঃ।

আঙ্গিকশেতি তন্মধ্যে বাচিকঃ প্রেষ্ঠ উচ্যাতে ॥”

বাচিক, আহার্য, সাত্ত্বিক ও আঙ্গিক, এই চারি প্রকার অভিনয়। তন্মধ্যে  
বাচিক অভিনয়ই প্রেষ্ঠ ও কঠিন।

“অঙ্গনেপথ্যস্বানি বাগর্থং ব্যজয়তি হি।

• তস্মাদ্বাচঃ পরঃ নাস্তি বাগুষি সর্বস্ত কারণম্ ॥”

যেহেতু অঙ্গ, নেপথ্য ও নেপথ্যসমূহ অর্থাৎ প্রাণী, সকলকেই সর্বপ্রকার অর্থ  
বাক্য দ্বারা প্রকট করিতে হয়, এহেতু বাচিক অভিনয় প্রেষ্ঠ।

বাচিক।—“গদ্যপদ্যাদিরহিতা ভাষা প্রাকৃতসংস্কৃতেঃ।

সার্থকৈ রচিতো বাণ্যা বাচিকঃ সোহিত্বীয়তে ॥”

গদ্য পদ্য বা তত্ত্বয় লক্ষণবিবর্জিত অর্থাৎ খণ্ড বাক্য, উহা প্রাকৃতই  
হউক, আর সংস্কৃতই হউক, বা তত্ত্বয়ের সংযোগ করিয়াই হউক, অর্থামুক্তপ  
রচনা করিয়া প্রয়োগ উপস্থিত করিলে, তাহা বাচিক অভিনয়। ইহা অস্ত্রদেশের  
কথকদিগের প্রধান অবলম্বন।

আহার্য।—“আহার্য্যোহভিনয়ো নাম জ্ঞেয়ো নেপথ্যজ্ঞো বিধিঃ ॥”

নেপথ্যবিধানে সাধ্য (অর্থাৎ সাজ্গোজ) অভিনয়ের নাম আহার্য্যাভিনয়।

নেপথ্যবিধি চারি প্রকার। পৃষ্ঠ, অলঙ্কার, সংজীব ও অঙ্গরচনা। যথা—

“চতুর্বিধস্ত নেপথ্যং পুষ্টোহলঙ্কারকস্থা।

সুজ্ঞীবশচাঙ্গরচনা— ॥”

পৃষ্ঠ নেপথ্য আবার তিনি প্রকার। সক্ষিমা, ভাজিমা ও চেষ্টিমা। বন্ধ  
বা চর্মাদি দ্বারা যে দৃশ্য নির্মাণ করা যায়, তাহার নাম সক্ষিমা। সেই দৃশ্য যদি  
যন্ত্রঘটিত হয়, তবে তাহা ভাজিমা। যে দৃশ্য চেষ্টিমান থাকে, তাহা চেষ্টিমা।

পৃষ্ঠা ।—“শৈলযানবিমানানি চর্ষবপ্রামুখধর্জাঃ ।

যানি ক্রিয়ন্তে তাত্ত্বে স পৃষ্ঠ ইতি সংজ্ঞিতঃ ॥”

পর্বত, ধান, বিমান (বোমচারি ধান), চর্ষ, বর্ষ, অন্ত, ধৰ্জ, পতাকা প্রভৃতিকে পৃষ্ঠজাতীয় বলা যায়।

অলঙ্কার ।—“অলঙ্কারশ্চ বিজ্ঞেয়ো মাল্যাভরণবাসসাম্ ।

নানাবিধসমাঘোগো যথাঙ্গেষ্য বিনির্ণিতঃ ॥”

মালা, আভরণ ও বস্ত্রাদি দ্বারা যথাঘোগ্য তত্ত্বদণ্ডের নিমিত্ত যে নির্মাণ করিতে হয়, তাহার নাম অলঙ্কার নেপথ্য ।

সংজীব ।—“যঃ প্রাণিনাং প্রবেশপৃষ্ঠ স সংজীব ইতি স্ফুতঃ ॥”

নেপথ্য হইতে যে প্রাণি-প্রবেশ হয়, তাহার নাম সংজীব ।

অঙ্গরচনা ।—“তৈরক্ষরচনা কার্য্যা নানাবেশপ্রধানতঃ ।”

পুরোজ্ব মাল্যাভরণাদি ও শ্বেত, পীত, নীল, লোহিতাদি বর্ণ দ্বারা যথাঘোগ্য স্থানে যথাঘোগ্যভাবে যে বিভাস করা যায়, তাহাব নাম অঙ্গরচনা ।

রক্ত, পীত, শ্বেত, নীল এই চারি বর্ণই প্রধান । এতৎসংযোগে অস্ত্রাঙ্গ বিবিধ বর্ণ উৎপন্ন হইবেক । যথা, শ্বেত ও নীল যোগ করিলে পাণ্ডুবর্ণ হইয়া থাকে । সংযোগেতে, বর্ণের ভাগবিশেষ, বিশেষক্রমে লিখিত আছে, তাহা আর প্রকট করিলাম না ।

স্মৃথচ্ছাদিজনিত অস্তঃকার্যকে সৰ্ব বলে (মনের বিবিধ বিকার), তৎপ্রযুক্ত ভাবের নাম সাহিক ভাব । সেই সাহিক ভাব আট প্রকার ; ইহা বাহু শরীরের ক্রিয়াবিশেষ দ্বারা অভিনয়কার্যে প্রকাশ করিতে হয় । ‘স্তুত’, ‘শ্বেদ’, ‘রোমাঞ্চ’, ‘স্বরভেদ’, ‘বেপথু’, ‘বিবর্গতা’, ‘অঝ’, ‘প্রলঘ’ । যথা—

“স্মৃথচ্ছাদতো ভাবো মনসঃ সত্ত্বমীরিতম্ ।

তৎপ্রযুক্তশ্চ ভাবশ্চ সাহিকঃ সোহপি চাষ্টিধা ॥

স্তুতঃ শ্বেদশ্চ রোমাঞ্চঃ স্বরভেদোহথ বেপথুঃ ।

বৈবর্য্যমঞ্চ প্রলঘঃ —” ইত্যাদি ।

নর্তননির্ণয় ।

নর্তকগণ রক্ষমধ্যে প্রবেশ করিয়া কুসুম প্রভৃতি উৎকৃষ্ট সুগন্ধ ও মঙ্গলময়

জ্যে বিকীর্ণ করিবেক, অনন্তর অমুক্রপ তামে কোষ্টু, বৃত্তা প্রথমে আরম্ভ করিবেক। বিষম ও উচ্চতাবিহীন নৃত্য কোষ্টল বৃত্তা। ধৰ্ম—

“প্রবিশ্ট নর্তকী রঞ্জং বিকীর্ণ্য শুশুম্বাদিকঃ ।

নিঃসারকেণ তানেন কোষ্টলং নৃত্যমাচরেৎ ।

তত্ত্বিষমোক্তাদ্যৈষ্ঠ বিহীনং কোষ্টলং তবেৎ ॥”

সঙ্গীতদামোদর।

অঙ্গপ্রবেশের অনন্তর যে নৃত্য, তাহা হই প্রকার আছে। একের মাঝে বক্ষনৃত্য, অঙ্গের নাম অবক্ষ। বক্ষনৃত্যে গতি, নিয়ম এবং চারী প্রভৃতি বিবিধ ক্রিয়ার নিয়ম থাকে, অবক্ষনৃত্যে তাহা থাকে না।

নৃত্যের মধ্যে অনেক ব্যাপার আছে, অনেক জ্ঞাতব্যও আছে। মস্তক, চৰু, জ্বল, মুখ, বাহু, ইন্দ্রিয়, চালক, তলহস্ত, হস্তপ্রচার, করকর্ম, ক্ষেত্র, কটি, অঙ্গ, হানক, চারী, করণ, রেচক—ইত্যাদি শারীরিক অনেকবিধ ব্যাপার আছে। নৃত্যশালা ও মটের লক্ষণ, বেখা-লক্ষণ, এবং নৃত্যাঙ্গ ও তাহার সৌষ্ঠব এবং ক্ষিত্রিক, লাসক, মুস্তা, প্রমাণ, সৈভা, সভাধর্ম, সভাসংগ্রহে, বৃন্দলক্ষণ, বশীকরণ-প্রকার—ইত্যাদি অনেকবিধ জ্ঞাতব্যও আছে। পশ্চিত বিট্টল এই সকল ব্যাপার বিজ্ঞার পূর্বক নর্তননির্ণয়ের চতুর্থ প্রকরণে বলিয়াছেন। ৫৪র্থ প্রকরণের উত্তরা-র্দ্বিতীয় প্রতিজ্ঞা প্লোক এই—

“অথাত্রাস্মিন্দি শিরোক্ষিদ্যুম্বৰাগাম্ব বাহবঃ ।

হস্তক। হস্তকরস। চাল। হস্তপ্রচারকাঃ ।

করকর্মাণি ক্ষেত্রাণি কট্যঙ্গি-হানকাণি চ ।

চার্যাম্ব হৃগতা বোঘগতাঃ করণরেচকাঃ ।

লক্ষণং নৃত্যশালায়া নটস্ত চ স্মৃলক্ষণং ।

রেখায়া লক্ষণং পশ্চাং লাঞ্ছাঙ্গাণি চ সৌষ্ঠবম্ ।

লিঙ্গকং লাসকং মুস্তা প্রমাণং সভাসদঃ ।

সভাপতিঃ সভায়োচ্চ নিবেশো বৃন্দলক্ষণম্ ।

বংশস্ত লক্ষণং তত্ত্ব পশ্চাত্তজ্ঞপ্রবেশনম্ ।

বিবিধং নর্তনং চাস্মিন্দি ক্রমহে লক্ষণং তত্ত্বাং ॥”

পশ্চিম বিট্টল এইগুলিকে অতি বিশদজ্ঞপে ব্যক্ত করিয়া গিয়াছেন। এতজ্ঞ অভিনয় সম্পর্কীয় থে কিছু বন্ধ, তত্ত্বাবধি অভীব উত্তমজ্ঞপে বলিয়াছেন।

শিরঃ।—“একোনবিংশধা তচ” শিরঃ-সংখ্যে ১৩ প্রকার ক্রম আছে। “সমঃ যুতঃ বিখ্যুতঃ” ইত্যাদি ক্রমে তত্ত্বাবত্তের নাম ও লক্ষণ স্পষ্ট করিয়া বলিয়াছেন।

দৃষ্টি।—“অদোঃঃ ভাবসংব্যক্তোকনঃ দৃষ্টিকৃতাতে।” দোহৃত্বাহিত রসভাবাদির ব্যক্তক অবলোকনের নাম দৃষ্টি। এই দৃষ্টি তিনি প্রকার। রস-দৃষ্টি, স্থায়ি-দৃষ্টি, সংকারী-দৃষ্টি। এতজ্ঞ বাভিচারীদৃষ্টিও আছে। নর্তক বা নর্তকীদিগের পক্ষে এই দৃষ্টিবিজ্ঞান যেমন কঠিন, তেমন আর কিছুই না। শৃঙ্গার, বীর, কঙ্কণ প্রভৃতি দশ প্রকার রসভাব এই দৃষ্টির ধারাই সূর্ণিমান করিতে হইবে।

যেক্কপে বা যে উপায়ে তাহা হয়, তাহারও উপদেশ আছে; সে সকল ব্যক্ত করিতে গেলে বড় বাহ্য্য হইয়া যাব। ফল, রস-দৃষ্টি আট প্রকার, স্থায়িভাব প্রকাশক দৃষ্টি আট, বাভিচারী দৃষ্টি কৃতি, একুনে ছত্ৰিশ প্রকার দৃষ্টি আছে।

“দৃষ্টি-চারামুগামিত্ত-স্তারাকর্ষপুটাদয়ঃ।” ইত্যাদি, তত্ত্ব তারা-কর্ষ অর্থাৎ চক্ষের মণিবিকারসাধক ব্যাপারও আছে।

অ।—সাত প্রকার অ-ভেদ আছে। সহজা, উৎক্ষিপ্তা, কৃফিতা, রেচিতা, পতিতা, চতুরা, অকুটা, এই সাত। যথা—

“সহজা রেচিতোৎক্ষিপ্তা কৃফিতা পতিতা তথা।

চতুরা অকুটা চেতি সন্তি: সা সপ্তধোরিতা ॥”

“সহজা তু স্বত্ত্বাবস্থা।” ইত্যাদিক্রমে ঐ সকলের লক্ষণও উক্ত হইয়াছে।

মুখরাগ।—“যেনাভিব্যাজাতে চিত-বৃত্তিদীর্ঘরসাধিতা।

রসাভিব্যাক্তিহেতুত্বানুধুরাগঃ স উচ্যাতে ॥”

অন্তরহ রস ( ভাব ) যজ্ঞারা ( মুখে ) প্রকাশ পায়, তামৃশ মুখবর্গকে মুখরাগ দলে। ইহা চারি প্রকার।

বাহু।—অর্ধাৎ বাহুর গতি ষোল প্রকার। উর্ক, অধোমুখ, তির্যক, অপবিক, প্রসারিত, অচিষ্ঠা, মণ্ডলগতি, স্বষ্টিক, বেষ্টিত, আবেষ্টিত, ছাঁচামুগ, আবিষ্ট, কৃফিত, সরঙ, নত্র, আলোগিত, উৎসারিত। যথা—

“উর্ক-চাধোমুখভিয়গপরিক্ষঃ প্রসারিতঃ।

অচিষ্ঠ্যো মণ্ডলগতিঃ স্বষ্টিকাবেষ্টিতাবপি ॥

পৃষ্ঠামুগ্নতথাবিক্ষঃ কুঞ্জিতঃ সরলতথা ।

নত্র আন্দোলিতঃ পশ্চাত্তসারিত ইতি ক্রমাং ॥”

ইহাদের লক্ষণ ও সাধন প্রকার ও বর্ণিত আছে ।

হস্তক !—“নর্তনে রক্তিভনকেৰহ্যজ্ঞবানর্থবোধকঃ ।

পাদেতরাঙ্গুলিলাঙ্গাসবিশেষো হস্তকঃ স্মৃতঃ ॥”

নৃতাকালে আমুরভিজনক, অব্যঙ্গ অথচ অর্থপ্রকাশক যে হস্তাঙ্গুলির বিশ্লাস বা বিক্ষেপবিশেষ—তাহার নাম হস্তক । উহা তিনি প্রকার । সংযুক্ত, অসংযুক্ত ও নৃত্যহস্ত । ইহাদের লক্ষণ ও সাধন উক্তঁ হইয়াছে । পরম্পরাগত সংযুক্তহস্তের আবার আটত্রিশ প্রকার ভেদ আছে । অসংযুক্ত নৃত্যহস্তের ও বিত্রিশ প্রকার ভেদ ও তাহাদের প্রত্যেকের নাম ও শিক্ষাপ্রণালী আছে, যথ—

“পতাকো হংসপঙ্কজ গোমুখশ্চতুরস্তথা ।

নিকুঞ্জকঃ সর্পশিরাঃ পঞ্চাশুশ্চর্যচক্ষুকঃ ॥

চতুর্মুখস্ত্রি-স্বিমুখৌ স্বচ্যাস্ত্রস্ত্রাচূড়কাঃ ।

সন্দেশহংসচক্রাদ্যে ততঃ শান্তিগৃহ্যকঃ ॥

থগুন্তো মৃগশীর্ষচ মুকুলঃ পঞ্চকোশকঃ ।

কুর্মনামাভিধো হস্ত-অলপল্লব-পল্লবাঃ ॥

অলপল্লাভিধোরালো শুকাশুচ লতাভিধঃ ।” ইত্যাদি ।

পতাক, হংসপঙ্কজ, গোমুখ, চতুর, নিকুঞ্জক, সর্পশিরা, পঞ্চাশু বা সিংহাশু, অর্চক্ষুক, চতুর্মুখ, দ্বিমুখ, স্বচ্যাস্ত্র, তাত্রাচূড় ইত্যাদি ।

চালক !—বংশী বা অন্তবিধি লয়ঘন্ত্রের অঙ্গগত করিয়া হস্তবিরেচনের নাম চালক ।

তলহস্ত বা হস্তপ্রচার !—পার্শ্ব, তির্যক, সম্মুখ প্রভৃতি স্থানবিশেষে যে হস্তান্দোলন, তাহার নাম তলহস্ত ।

করকর্ম !—“উৎকর্ষণং বিকর্ষণ তথা আকর্ষণং পুনঃ ।

পরিগ্রাহো নিগ্রহশ্চ ধাত্রানং রোধনং তথা ॥

সংয়োগশ্চ বিয়োগশ্চ রক্ষণং মোক্ষণং তথা ।

বিক্ষেপে ধূননক্ষৈব বিসর্জনস্তর্জনস্তথা ॥

ছেদনং ভেদনক্ষেত্রে ফ্রোটনং মোটনং তথা ।

তাড়নক্ষেত্র হস্তানাং ক্ষুটং কর্মাণি কিংশতিঃ ॥”

উৎকর্ষণ ( উর্জে ), বিকর্ষণ ( দূরে ), আকর্ষণ ( সম্মুখে ), পরিগ্রহ, নিগ্রহ, আহ্বান, রোধন ( অবরোধ করার মতন ), সংপ্রেষ, বিশ্বেষ ( ছাড়াইয়া দেওয়া ), রক্ষণ, মোক্ষণ ( ছেড়ে দেওয়ার ভঙ্গ ), বিক্ষেপ, ধূনন ( কম্পন ), বিসর্জন, তর্জন, ছেদন, ভেদন, ফ্রোটন ( ফুটান ), মোটন ( মট্টকান ), তাড়ন, এই সকল হস্তকর্ষ নামে কথিত হয় ।

হস্তক্ষেত্র ।—“পার্বত্যন্দং পুরস্তাচ পশ্চাদৃক্ষমধঃশিরাঃ ।

ললাটকর্ণস্কোর্নাভয়ঃ কটিশীর্ষকে ।

উত্তুব্রহ্ম হস্তানাং ক্ষেত্রাণীতি ত্রয়োদশ ॥”

পার্বত্যন্দ, সম্মুখ, পশ্চাত, উর্ক, অধঃ, মন্তক, ললাট, কর্ণ, ক্ষু, নাভি, কট, শীর্ষ, উত্তুব্রহ্ম,—এই ত্রয়োদশ হস্তক্ষেত্র অর্থাৎ হস্তবিহ্বাসের প্রধান স্থান ।

কট ।—নির্দেশনত্যযোগ্যা কুশা ( দেহমধ্যে ) কট ছয় প্রকার । যথা—

“সমাচ্ছিমা নিবৃত্তা চ রেচিতা কম্পিতা তথা ।

উদ্বাহিতা তু সা প্রোক্তা ষড়্বিধা চাথ লক্ষণম् ॥”

কুশা, সমাচ্ছিমা, নিবৃত্তা, রেচিতা, কম্পিতা, উদ্বাহিতা । ইহাদের লক্ষণ ও সাধনপ্রকারও নির্দিষ্ট আছে ।

চৱণ ।—নৃত্যের উপযুক্ত চরণের সাধন ও লক্ষণ ত্রয়োদশ প্রকার ; যথা,—

“সমোহঞ্জিতঃ কুঞ্জিতশ্চ সুচাগ্রস্তলসঞ্চরঃ ।

উদ্বট্টিতঃ ষট্টিতশ্চ ষট্টিতোৎসেধকস্ততঃ ॥

বট্টিতো মর্দিতশ্চাথ পার্কিংগশ্চাত্রগস্তথা ।

পার্শ্বগচ্ছেতি পাদঃ আৎ ত্রয়োদশবিধস্ততঃ ॥”

সম, অঞ্জিত, কুঞ্জিত, সুচাগ্র, তলসঞ্চর, উদ্বট্টিত, ষট্টিত, ষট্টিত, উৎসেধক, বট্টিত ( বা ক্রোট্টি ), মর্দিত, পার্কিংগ, অস্তগ, পার্শ্বগ ।

স্থানক ।—“সন্নিবেশবিশেষেৰেহস্থে স্থানং—————”

অমুরক্তিজনক অঙ্গে অঙ্গসন্নিবেশবিশেষের নাম স্থানক । ইহা অসংখ্য প্রকার । তন্মধ্য হইতে নর্তননির্ণয়কার সাতাশটাৰ লক্ষণ ও সাধনপ্রকার বলিয়াছেন । ঐ সাতাশটাৰ নাম এই—

সম্পাদ, পার্শ্ববিষ্ট, অস্তিক, সংহত, উৎকট, অর্জুচন্দ, ধান ( বা বর্জমান ), অল্পাবর্ত্ত, মঙ্গল, চতুরঙ্গ, বৈশাখ, আবহিথক, পৃষ্ঠোখান, তলোখান, অপ্রকাশ্য, একপাদিক, ব্রাহ্ম, বৈকুণ্ঠ, শৈব, আলীচ, প্রজ্ঞালীচ, ধুমহঢ়ি, সমস্তচি, বিষম-হঢ়ি, কুশীগন, নামগবক্ষ, পারম্পর্য, বৃত্তাসন ।

চারী ।—ইহার সাধারণ লক্ষণ এই যে, ধারাতে পাদ, জড়বা, বক ও কটি, এই করেকটি ধারাকে আয়ুষ্ট করা যায় । উহা আয়ুষ্ট হইলে তদ্বারা চরণ করার নামও চারী । সংশরণবিশেষে উহার কোন অংশের নাম চারীকরণ, কোন অংশের নাম ব্যাপ্তাম । পরম্পর ঘাটিত অংশবিশেষের নাম খণ্ড । খণ্ড-সমূহের নাম মঙ্গল । ফল—

“চারীভিঃ প্রস্তুতঃ নৃত্যং চারীভিস্তেষ্টিতং তথা ।

চারীভিঃ শন্ত্রমোক্ষং চার্যো যুক্তে কীর্তিতাঃ ॥”

চারী ( সংশরণবিশেষ ) ধারা নৃত্য প্রস্তুত হইয়াছে । চারী ধারা চেষ্টা সকল সম্পর্ক হইতেছে, চারী ধারা শন্ত্রক্ষেপ সাধিত হয় এবং চারী যুক্তেরও এক প্রধান অঙ্গ বলিয়া অভিহিত হইয়াছে ।

চারী প্রধমতঃ ছিবিধ ।—

“তৌমী চাকাশিকা চেতি দ্বিধা চারী প্রকীর্তিতা ।”

তৌমী অর্থাৎ পৃথিবীসম্বৰ্জীয়া, আকাশিকা অর্থাৎ আকাশসম্বৰ্জীয়া । আকাশ-চারী ও তৌমী চারী, এই উভয়বিধ চারীর আবার ৮২ প্রকার ভেদ আছে । তত্ত্বাবেদের নাম, লক্ষণ ও সাধনপ্রকার নর্তননির্ণয়ে উক্ত হইয়াছে । নাম-শুলি এই ।—

সম্পাদ, হিতাবর্ত্তা, শকটাস্তা, বিচাবা, অধ্যাতিকা, আগতি, এলকা, ঝীড়িতা, সমসারিত, মতন্দী, মতন্দী, উৎসন্নিতা, উড়িতা, সন্নিতা, বকা, জনিতা, উগুঁথী, রংগচক্রা, পরীযুক্তা, নৃপূর্বপাদিকা ( বিক্রিকা ), তির্যাক্ষুখা, মরালা, করিহস্তা, কুলীরিকা, বিপ্লিষ্টা, কাতরা, পার্শ্বিয়রেচিতা, উক্তাড়িতা, উক্তবেণী, তলোহৃতা, হরিণত্রাসিকা, অর্জনগুলিকা, তির্যাক্তুঁকিতা, মদালসা, সংশারিতা, উৎকুঁকিতা, অস্তক্রিডনিকা, লজ্জিতজজ্ঞা, ক্ষুরিতা, আহুকিতা, সজ্জাটা, খুঁজা, অস্তিকা, তলদর্শনী, পুরাঙ্গক্ষুরাটা, সারিকা, ক্ষুরিকা, নিকুঁটা, কলিতা, আকেপা, অর্জ-খলিতিকা, সমস্থলিতিকা, সৌধা ( এইগুলি তৌমীচারীর জাতি ) । অতিক্রান্তা,

অপক্রান্তা, পার্ষ্ণবিক্রান্তা, মৃগপ্রতা, উর্কজামু, রঞ্জিতা, স্থচিবিকা, মূপুরপাদা, দোল-পাদা, দণ্ডপাদা, বিহুস্তুন্তা, ভূমরী, ভূজঙ্গত্রাসিতা, ক্ষিপ্তা, আবিকা, উদ্ধৃতিকা, আতপ্তা, পুরক্ষেপা, বিক্ষেপা, অপক্ষেপা, ডমরা, জজ্যালঘনিকা, অভ্যুত্তাঢ়িতা, লঘিকা, জজ্বাবর্তা, আবেষ্টনা, উর্দ্ধেষ্টনা, উৎক্ষেপা, পদোৎক্ষেপা, প্রয়ুক্তিকা, উর্মোলা, এই একত্রিখ আকাশচারীর জাতি ।

করণ ।—“হস্তপাদসমাযোগঃ করণঃ নর্তনশ্চ চ ।”

নৃত্যকালে যে হস্তে হস্তে, পদে পদে, বা হস্ত পদে সংযোগ করে, তাহার নাম করণ । এই করণ অনন্ত প্রকার হইতে পারে, তথ্যে কতকগুলির নিয়ম “নর্তননির্ণয়ে” উক্ত হইয়াছে ।

লীন, সমনথ, ছিম, গঙ্গাবতরণ, বৈশাখ, রেচিত, পশ্চাজ্জনিত, পুশ্পগুট, পার্ষ্ণ, জামু, উর্কজামু, দণ্ডপক্ষ, তলবিলাসিত, বিহুস্তুন্ত, চজ্বাবর্তক, স্তুতিত, লম্বাটতিলক, নাম্বলতা, বৃক্ষিক, (১৬) এই মৌলিক লক্ষণাদি বিশেষকর্পে উক্ত হইয়াছে ।

রেচক ।—৪ প্রকাব :—

“পাদযোঃ করযোঃ কট্যাঃ গ্রীবায়াশ্চ ভবত্তি তে ।”

পাদরেচক, হস্তরেচক, কটৌরেচক, গ্রীবারেচক । ইহাদের লক্ষণাদি তাৰণ উক্ত হইয়াছে ।

অতঃপর প্রতিজ্ঞাত নৃত্যবস্তু মধ্যে নৃত্যশালা, মটের লক্ষণ, রেখালক্ষণ, লাঙ্গাঙ্গ, সৌষ্ঠব, চিৰকৰ্ষ, মূজা, লাসক, প্রমাণ, সভা, সভাপতি, সভাসন্নিবেশ, বৃন্দলক্ষণ, বংশলক্ষণ, রঞ্জপ্রবেশ,—এইগুলিকে পরিত্যাগ কৰা গেল, কারণ অসকলের উপযোগ নাই ।

বৃক্ত পদার্থের আবাপ, উদ্বাপ, সংযোগ, বিয়োগ বশতঃ বহুবিধ নৃত্য জন্মিতে পারে, এবং জন্মিয়াও থাকে । নৃত্য আৱ কিছুই নয়, কথিত নিয়ম আয়ুত্ত কৰিয়া, তাল লয় সংযোগ কৰিলে উহাই নৃত্য নাম ধাৰণ কৰে । যদৃপি স্বতন্ত্র নৃত্যের বিষয় বলিবার আবশ্যক নাই, তথাপি ২।১টা স্বতন্ত্র লিখিলাম । নৃত্য বিবিধ—বৃক্ত নৃত্য ও অনিবক্ত নৃত্য ।

“কার্যাং তত্ত্ব দ্বিধা নৃত্যঃ বন্ধকং চানিবন্ধকম্ ।

গত্যাদিনিরমেষ্যুক্তং বন্ধকং নৃত্যমুচ্যতে ।

অনিবক্তনিরমাণ—” ইত্যাদি ।



---

# সাহসাক্ষ চরিত।

The aspiring soul, in thoughts celestial woven,  
Dallies in bygone dreams, the dim foretaste of heaven.

THE BHILSA TOPES.



# সাহসাক্ষ চরিত।

সংস্কৃত ভাষার ছই খনি কান্তকুজাধিপতি সাহসাক্ষ নৃপতির জীবনবৃত্তান্তদটিত  
গ্রহ বর্তমান আছে। ইহার মধ্যে প্রথম খনি “সাহসাক্ষ-চরিত” ও অপর এক  
খনি “নবসাহসাক্ষচরিত” নামে থ্যাত। স্ববিধ্যাত কোষকার মহেশের সাহসাক্ষ-  
চরিতের রচয়িতা। এই গ্রহ একশে শুণ্ঠাপা নহে; কিন্তু “বিশ-প্রকাশ” নিষ্টুর  
প্রারম্ভে মহেশের অভ্যন্ত কোষকারের বিষয় লিখিয়া আপন পরিচয় লিপিবদ্ধ  
করিয়াছেন। মহেশের লিখিয়াছেন যে, তিনি গাধিপুরেশের সাহসাক্ষের চিকিৎসক-  
চূড়ামণি শীকুক্ষের বংশধর, এবং তাহার পরিচয় অঙ্গসারে তিনি ১০৩৩ শকে  
বর্তমান ছিলেন; স্বতরাঙ সংস্কৃত বিদ্যাবিশারদ উইল্সন সাহেব যে তাহার  
১১১১ শুষ্ঠাক সময় নিরূপণ করিয়াছেন, তাহা ভ্রমপূর্ণ বৈধ হইতেছে না। বিশ-  
কোবের ১ এবং ১০ প্লোকে স্পষ্ট লিখিত আছে যে, মহেশের ক্ষেত্রে পৌত্র।  
সাহসাক্ষের অপর এক নাম বিজ্ঞমানিত্য, তিনি মহেশের মতে গাধিপুরাধিপতি।  
কেহ কেহ গাধিপুর গুজুপুরের সংস্কৃত নাম মনে করিয়া থাকেন, কিন্তু সেটা  
তাহাদিগের ভূম। উহা কান্তকুজের অপর নাম মাত্র।\* উইল্সন সাহেব  
বলেন যে, হেমচন্দ্রের অভিধান-চিকিৎসামণির মানাৰ্থভাগ “বিশকোব” হইতে  
সংজ্ঞাত, কিন্তু এ কথায় আমরা অশুঠোদন করি না। সে যাহা হউক, বিশকোব  
হইতে আমাদিগের মত-পরিপোষক কবির জীবনবৃত্তসমূহীয় বিবরণ ও গ্রন্থ-  
প্রণয়নের অবতরণিকা নিয়ে উক্ত হইল। যথা,—

শ্রীসাহসাক্ষনৃপতেরনবদ্যবিদ্যবৈদ্যবৈদ্যস্তারঞ্চপদপক্ষতিমেব বিভ্রৎ।

শশজ্ঞচাক্ষপরিতো হরিচক্রনামা সদ্ব্যাখ্যয়া চরকতুমলংচকার ॥ ৫ ॥

আসীদসীমবস্তুধিপবলনীয়ে তত্ত্বাদ্যে সকলবৈদ্যকুলাবতংসঃ ।

শক্তস্ত দত্ত ইব গাধিপুরাধিপতি শীকুক্ষ ইত্যামলকীর্ণি-লতা-বিতানঃ ॥ ৬ ॥

---

\* অসিক্ত কোষকার হেমচন্দ্র “কান্তকুজং গাধিপুরঃ” ইত্যাদি ক্রমে কান্তকুজ বসবের পর্যায়ে-  
‘গাধিপুর’ শব্দ বলিয়াছেন। এইরূপ অস্তিত কোব এবং মহাকারতাবি প্রচেও কথিত  
আছে।

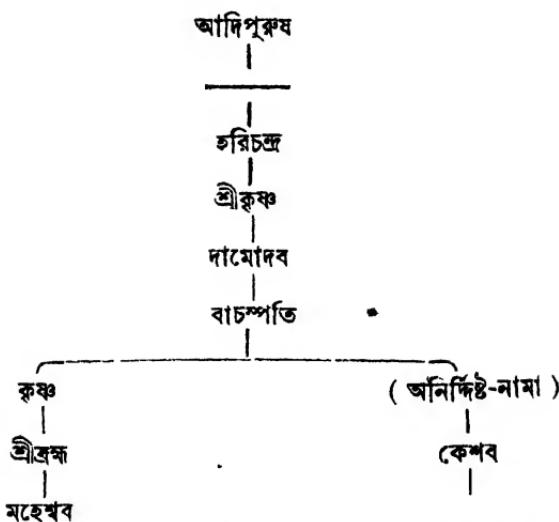
সংকলনসংমিলনমন্তব্যিকলজন-কলানলাকুলিতবাদিসহস্রসিঙ্গুঃ ।  
 তর্কজ্ঞবিদ্বিনয়নস্তনয়স্তদীনেৱা দামোদৰঃ সমভবত্তিষ্ঠাং বরেণ্যঃ ॥ ১ ॥  
 তত্ত্বাত্ত্ববৎ শুল্কদ্বারবাচো বাচস্পতিঃ শ্রীললনাবিলাসী ।  
 সম্বৰ্দ্ধবিদ্যানলিমীদিবেশঃ কৃষ্ণস্ততঃ সংকুমুদ্ধাকরেন্দুঃ ॥ ৮ ॥  
 যদ্বাত্তঃ সকলবৈদ্যকতত্ত্বরত্ন-রস্তাকরপ্রিয়মবাপ্য চ কেশবোত্তুৎ ।  
 কৌর্ত্তিনিকেতনমনিন্দাপদ্মপ্রমাণ-বাক্যপ্রচঞ্চরচনাচতুরানন্দীঃ ॥ ৯ ॥  
 কৃষ্ণ তত্ত চ স্মৃতঃ প্রিতগুণুরীক-দণ্ডাতপত্তিৰভাগবৎপঃপতাকঃ ।  
 শ্রীক্রুক ইত্যাবিকলাঘ্যমুখারবিদ্য-সোভাসভাসিতৰসাৰ্দ্রসৰস্তীকৃৎ ॥ ১০ ॥  
 তস্যাত্মজঃ সরসকৈরেবকাস্ত্রকীর্তিঃ শ্রীমন্মহেশ্বর ইতি প্রথিতঃ কবীজ্ঞঃ ।  
 শ্রীশ্বেতবাহুয়মহার্ণবপারদুৰ্বা শক্তাগমামৃহৃষ্টবিবৰ্তুব ॥ ১১ ॥  
 যঃ সাহসাক্ষচরিতাদিমহাপ্রবক্ষ-নির্মাণনেপুণ্যতো গুণগৌরবত্তীঃ ।  
 খো বৈদ্যকত্বসরোজসরোজবৃক্ষবৃক্ষঃ সতাং চ কবিকেৱকাননেন্দুঃ ॥ ১২ ॥  
 সেৱং কৃতিস্তো মহেশ্বরস্য বৈদ্যকসিঙ্গোঃ পুরুষোত্তমানাং ।  
 দেবীপাতাঃ হৃৎকমলেষু নিত্য-মাকলমাকলিতাকৌস্তুভ্যীঃ ॥ ১৩ ॥  
 লৰকেঃ কথধিদভিজাতস্ত্রবর্গকাৰ লীলেন কোষশ্চত্বারিধিশব্দরঞ্জেঃ ।  
 বিশ্বপ্রকাশ ইতি কাঞ্চন রঞ্চশোভাং বিভূত্যাত্ম ঘটিতো মুখখণ্ড এষঃ ॥ ২৪ ॥  
 কণীখরোদীরিতশ্বককোৰ-রস্তাকরালোড়নলালিতানাম् ।  
 সেবাঃ কথৎ নৈব স্মৰ্বৰ্ষশৈলো বিশ্বপ্রকাশো বিবুধাধিপানাং ॥ ১৫ ॥  
 ভোগীজ্ঞ-কাত্যায়ন-সাহসাক্ষ-বাচস্পতি-ব্যাড়িপুরঃসরাণাম্ ।  
 সবিশ্বরূপামৰ মঙ্গলানাং শুভাক্ষ-বোপালিত-ভাগুরীণাং ॥ ১৬ ॥  
 কোষাৰকাশপ্রকটপ্রভাব-সংভাবিতানৰ্থগুণঃ স এষঃ ।  
 সংপাদয়মেষ্টি বাহিতাৰ্থান্ কথৎ ন চিন্তামণিতাং কবীনাম্ ॥ ১৭ ॥  
 আমিত্রৈশ্লচরমাচলমেখলাদ্বি-কৈলাসভূমিবলয়াদ্যদিহাস্তি কিঞ্চিৎ ।  
 একত্র সংতৃতমগোচরশব্দরত্ন-মালোক্যাতাং তদখিলং সুধিযঃ কবীজ্ঞাঃ ॥ ১৮ ॥  
 ইত্যাদি ।

অর্ধাং যিনি সাহসাক্ষ নৃপতিৰ নিকট বৈদ্যবৃত্তি অবলম্বন কৱিয়া মনোহৰ চরিত্রে অবস্থান কৰতঃ সম্বাধ্যার দ্বাৰা চৰক শান্তকে অলঙ্কৃত কৱিয়াছেন, তাহাৰ নাম হৱিচন্দ্ৰ । ( হৱিচন্দ্ৰকৃত চৰক-টীকা একগে আৱ পাওয়া থাব না । ) এই

হরিচন্দ্রের বংশে বহল-বসুধাপতি-মাতৃ, বৈদ্যকুলোন্তর, নির্মলকীর্তি শ্রীকৃষ্ণ-নামা ব্যক্তি জন্মগ্রহণ করেন। ইনিও ইন্দ্রের অধিনীকুমারের আর গাধিগুরা-ধিপতির বৈদ্য ছিলেন। (৫, ৬) এই শ্রীকৃষ্ণ হইতে সমস্ত ভিগুগণের পূজ্য দামোদর জন্মগ্রহণ করেন। ইহার মানসিক শক্তিসমূজুত বহুবিধ জপকরণ অনলে বাদিকরণ সমূজ পরিতপ্ত হইয়াছিল। এবং ত্রিবিধি তর্কশাস্ত্রে ত্রিনয়ন অর্থাৎ শিবভূল্য ছিলেন। (৭) ইহার পুত্রের নাম বাচস্পতি। বাচস্পতি অতি শ্রী-বিলাসী ছিলেন, এবং বৈষ্ণবিষ্ণুকরণ পুঁজুলের দিবাকর ছিলেন। এই বাচস্পতি হইতে সাধুজনকরণ কুমুদের চক্রস্বরূপ হইয়া কৃষ্ণ উৎপন্ন হন। (৮) ইহার আতুপুত্র কেশব। কেশবও বৈদ্যক শাস্ত্রে পারদৃশ্যা ছিলেন। অপিচ পদ, বাক্য, প্রমাণ ও রচনা-বিষয়ে স্বচ্ছতুর ছিলেন। (৯) তাদৃশ কৃষ্ণের পুত্র শ্রীব্ৰক্ষ। ইনিও সর্বশুণ্মশ্পন্ন। (১০) এই শ্রীব্ৰক্ষের আত্মজ মহেশ্বর। ইনি চন্দ্রের গ্রাম নির্মল কীর্তিলাভ করেন, এবং ইনি কবিগণের শ্রেষ্ঠ, বাক্যকরণ অপার সমুদ্রের পারগমনকারী, শব্দশাস্ত্র-করণ পঞ্চবনের সুর্য হইয়া জন্মগ্রহণ করিয়াছিলেন। (১১) ইনি সাহসাক-চরিত প্রভৃতি মহা-প্রবক্ষ নির্মাণে নিপুণতা প্রকাশ করিয়া, শুণগৌরবে শ্রীসম্পন্ন বৈদ্যক শাস্ত্রকরণ পঞ্চের সুর্য, সাধুজনের বস্তু, কবি, এবং কবিস্তুরূপ কৈরব (নাইলকুল) বনের চক্রস্বরূপ বলিয়া প্রথিত। (১২) এতাদৃশ মহেশ্বরের কৃত এই গ্রহ উত্তম পুরুষদিগের দ্বন্দ্বে আকর্ষ নিত্য শ্রীপুরুষেন্দ্রমের কৌষ্টভ ধৰণের শোভালাভ করুক। (১৩১৪) ফণিপতিকর্তৃক উদ্বীরিত “শব্দকোষসমূজ” আলোড়ন করিতে করিতে ধাহারা লালায়িত হইয়াছেন, তাহাদিগের নিকট কেন না এই সুবর্ণস্মৰেন্দ্রভূল্য “বিশ্বপ্রকাশ” সমাপ্ত হইবে? (১৫)।

ভোগীজ্ঞ অর্থাৎ কণিপতি, কাত্যায়ন, সাহসাক, \* বাচস্পতি, ব্যাড়ি, বিশ্বকরণ, অমর, শুভাক, বোপালিত, ভাগুবি, এবং আদি কবিগণ কি কাঙ্গলশৈলের সেবায় পরাব্যুৎ হন? দেবতারাও কি সেই কাঙ্গল শৈলের (স্মেক্ষণ) সেবা করেন না?—ইত্যাদি ইত্যাদি—( ১৬। ১৭। ১৮ )।

\* সাহসাকহৃত শক্তগ্রহণ ধারা আছে তাহা আমরা দেখিতে পাই নাই, কিন্তু শব্দশাস্ত্রের টীকা-কাবেরা হালে হালে “ইতি সাহসাক দেবঃ” এই বলিয়া উক্ত ব্যক্তির নাম গ্রহণ করিয়াছেন। এবং “দেবঃ” এই বিশেষণের ধারা বেধে হয় যে সাহসাক প্রাক্কণ বা ক্ষতিজ ছিলেন।



অপিচ, রায় মুকুটমণি খাত বৃহস্পতি ৪৫৩২ কলিগতাব্দে অর্ধাং ১৪৩০ খৃষ্টাব্দে অমরকোষের প্রসিদ্ধ টীকা পদচক্রিকা রচনা করেন এবং মেদিনীকার ঠাঁইর পরে স্বীয় কোষ রচনা করিয়াছেন, ইইঁরা উভয়েই বিশ্বপ্রকাশের প্রমাণ উন্নত করিয়াছেন। তথাহি শেদিনি,—

“হারাবলাভিধাং ত্রিকাঞ্চুশেষং রত্নমালাঙ্গং।

অপি বহুদোষং বিশ্বপ্রকাশকোষং সুবিচার্য় ॥”

ইত্যাদি।

কোলাচল মলিনাথ সুরি বিশ্বকোষের প্রমাণ স্বীয় টীকার উন্নত করিয়াছেন। রায় মুকুট, মেদিনীকার এবং হোমাচার্যা, সকলেই মহেশ্বরাচার্যের পরে বর্তমান ছিলেন। একগে প্রকৃত কথার অসুস্রগ করা বাড়ক। মহেশ্বরের সাহসাক্ষ-চরিত রচনার পরে নৈষধকর্তা শ্রীহৰ্ষ নবসাহসীনচরিত রচনা করেন।

আমরা পূর্বে লিখিয়াছি যে, রাজশেখের প্রবক্ষচিন্তামণির প্রমাণালুসারে শ্রীহৰ্ষদেব ১১৬৩ খৃষ্টাব্দে জয়স্ত চক্রের সভাসদ্ব ছিলেন। এই প্রমাণ বিষৎশার্দুল বুলার মহোদয় গ্রাহ করিয়াছেন, স্মৃতরাং আমরাও তাহা রাজশেখের শ্রীহৰ্ষ-প্রবক্ষ পাঠে প্রামাণিক বোধ করিতেছি। পুনরায় রাজশেখের সুরি হরিহর প্রবক্ষে নিখিয়াছেন, হরিহর শ্রীহৰ্ষের বংশদর। তিনি শ্রীহৰ্ষের নৈষধচরিত প্রথম প্রচা-

বিত খণ্ড ১২৫৪ শ্রীষ্টাব্দে গুজরাটে লইয়া গিয়া ঢোলকার রাগা বিমাধ বলের মঙ্গী বস্তুগালকে অতিলিপি প্রদান করিয়াছিলেন। শ্রীহর্ষের সাহসাক্ষ-চরিতের পূর্বে “নব” শব্দ প্রয়োগের তৎপর্য এই যে, তিনি নৃতন রাজা সাহসাক্ষের চরিত-বর্ণনা করিয়াছেন, স্বতরাং এখানি মহেশ্বরের গ্রন্থ হইতে পৃথক নৃপতির চরিত-বর্ণনবিষয়ক গ্রন্থ ; এজন্ত ইহার নাম নবসাহসাক্ষচরিত রাখা হইয়াছিল। যথা—

দ্বাবিংশে নবসাহসাক্ষচরিতে চম্পুকুতোয়ঃ মহা-  
কাব্যে তত্ত্ব কৃতো নলীয়চরিতে সর্গো নিসর্গোজ্জ্বলঃ ॥

ইহাতে টৌকাকার নামাযণ এই ব্যাখ্যা করিয়াছেন—

নবো যঃ সাহসাক্ষনামা রাজা তত্ত্ব চরিতে বিষয়ে চম্পুং গদ্যপদ্যময়ীঃ কথাঃ  
করোতীতি কৃৎ তত্ত্ব বিনির্মিতবত্তঃ সোপি গ্রহস্তেন কৃত ইতি সুচ্যতে ।

অর্থাত—

যিনি অভিনব সাহসাক্ষ রাজাৰ চরিতে লইয়া চম্পু অর্থাৎ গদ্যপদ্যময় গ্রন্থ রচনা করিয়াছেন, এই নলচরিত বর্ণনায়ক মহাকাব্যের দ্বাবিংশ সর্গ তৎকর্তৃক সমাপ্ত হইল। নলচরিত বর্ণনায়ক মহাকাব্যের রচয়িতা এস্তে এই অর্থের স্থচনা করিলেন যে, নবসাহসাক্ষচরিতগ্রন্থও তাহার দ্বারা নির্মিত ।

এই প্রয়াণে স্পষ্ট প্রতীয়মান হইবেক, নৃতন সাহসাক্ষ নৃপতিব চরিত্রবর্ণন গ্রন্থ ; এজন্ত শ্রীহর্ষ উহার নাম “নবসাহসাক্ষচরিত” রাখিয়াছিলেন ।



---

# ବୌଦ୍ଧମତ ଓ ତୃତୀୟମାଲୋଚନ ।

---

What are religions ? Moral legislations,  
and as such, worthy of all respect.

*Louis Viardot.*

---



# ବୌଦ୍ଧମୁଖ୍ୟ ଓ ତେସମାଲୋଚନ ।

କୁଳୀ ନଗରେর \* ସମ୍ପିକଟସ୍ଥ “ପାଓଯା” ଗ୍ରାମେର କାନନ ମଧ୍ୟେ ଶାକ୍ସିଙ୍ଗହୁମୁଖ୍ୟାଯୀ ଶୟନ କରିଯା ରହିଯାଛେ, ତୋହାର ବଦନମଣ୍ଡଳ ପ୍ରଶାନ୍ତ ଏବଂ ତାହାତେ ମୃତ୍ୟୁକୁଳାର ଲକ୍ଷଣ କିଛିମାତ୍ର ଲକ୍ଷିତ ହୁଯ ନା । ଚତୁର୍ଦ୍ଦିକେ ହୁବିରମଣ୍ଡଳୀ ତୋହାକେ ବେଣୁ କରିଯା ରହିଯାଛେ, ସକଳେଇ ମୃତ୍ତି ପ୍ରଶାନ୍ତ ଓ ଗଞ୍ଜୀର—ଦୃଶ୍ୟଟି ଦେଖିଲେ ବୋଧ ହୁଯ, ଯେଣ ଦେବତାଗଣ କୋନ ଅଲୋକିକ କାର୍ଯ୍ୟ ନିୟୁକ୍ତ ହଇଯାଛେ । କାନନ ନିଷ୍ଠକ, ଚତୁର୍ଦ୍ଦିକ୍ ଗଞ୍ଜୀରଭାବେ ପରିପୂର୍ଣ୍ଣ, ଏମତ ସମୟେ ବୁଦ୍ଧଦେବ କହିଲେନ “ଭିକ୍ଷୁଗଣ ! ଯଦି ତୋମାଦିଗେର ବୁଦ୍ଧ, ଧର୍ମ, ସଭ୍ୟ ଏବଂ ମାର୍ଗ ସମ୍ବନ୍ଧେ କୋନ ସମ୍ବେଦ ଥାକେ, ତବେ ତାହା ଏହି ସମୟ ତଙ୍ଗନ କରିଯା ଲାଗୁ ।” ଡଗବାନ୍ ବାରାତ୍ରୀ ଏହି କଥା ବଲିଲେନ; କିନ୍ତୁ କେହିଇ ତାହାର ପ୍ରତ୍ୟାତ୍ମର କରିଲ ନା, ଭିକ୍ଷୁବୁନ୍ଦ ନିଷ୍ଠକେ ଉପବେଶନ କରିଯା ରହିଲେନ । ବୁଦ୍ଧଦେବ ପୁନର୍ବାର ବଲିଲେନ, “ହେ ଭିକ୍ଷୁବୁନ୍ଦ ! ଆମି ତୋମାଦିଗକେ ଏହି ଶେସବାର ଉପଦେଶ ଦିତେଛି ଯେ, ପୃଥିବୀର ସକଳ ସମ୍ପଦ କଷଣଭ୍ରମ ; ଏହା ତୋମରା ନିର୍ବାଗକାମନାୟ ଜୀବନକ୍ଷେପ କର ।” ତିନି ଏହି ଶେସ ବାକ୍ୟ ବଲିଯା ୮୦ ବ୍ୟମର ବରଙ୍ଗରୁମେ ସଂମାର ପରିଭାଗ କରିଲେନ । ଡଗବାନେର ମୃତ୍ୟୁର ପର ଆର୍ତ୍ତଗଣ କହିଲେନ, ବୁଦ୍ଧଦେବ ନିର୍ବାଗ ପ୍ରାପ୍ତ ହଇଯାଛେ । ଡଗବାନେର ମୃତ୍ୟୁ ବହକାଳ ପର ଏକମାତ୍ର ନାଗସେନ ସଗଲାଧିପତି ମହାରାଜ ମିଲିନ୍ଦକେ + କହିଲେନ, “ବହୁଣ୍ଣସମ୍ପନ୍ନ ଡଗବାନ୍ ଜୀବିତ ଆଛେ ।” ତାହାତେ ତିନି ପ୍ରତ୍ୟାତ୍ମ କରିଲେନ, “ତବେ ତିନି କୋଥାର ?” ଆଚାର୍ୟ ନାଗସେନ କହିଲେନ, “ଡଗବାନ୍ ନିର୍ବାଗ ପ୍ରାପ୍ତ ହଇଯାଛେ, ତୋହାଯ ଆର ଜୟଗର୍ହଣ

\* ଏହି ନଗର ଗୋରକ୍ଷପୁରେର ସମ୍ପିକଟ ଛିଲ ।

+ ଇନି ଦୋଷ ବା ସବନରାଜ ମିଲିନ୍ (Bactrian King Menander) । ଭାରତ୍ୟରୀ କୋନ କୋନ ହୁଲେ ଇନି ଶ୍ରୀ ଜୟେଷ୍ଠ ୨୦୦ ବ୍ୟମର ପୂର୍ବେ ରାଜ୍ୟ କରିଯାଇଲେନ । ଦେବମାନର୍ଜିଓ (Demetrius) ଇହାର ପାରିଥିବ ହିଲେନ । ମିଲିନ୍ଦର ସହିତ ନାଗସେନର ଧର୍ମସମ୍ବନ୍ଧକେ ପ୍ରଶାନ୍ତର ପାଲିଭାବର “ମିଲିନ୍ଦ ପହେ” ଲିଖିତ ଆଛେ । \*

করিয়া ভবযজ্ঞাতোগ করিতে হইবে না। তিনি এখানে, সেখানে বা অন্য কোন স্থানেই বর্তমান নাই। অপ্রি নির্বাণ হইলে তাহা কি এখানে বা সেখানে আছে বলা যাইতে পারে? আমাদিগের শগবান্ন সেইরূপ নির্বাণ প্রাপ্ত হইয়াছেন। তিনি চিরকালের জন্য অস্তগত হইয়াছেন, আর উদিত হইবেন না। তিনি আর কোন স্থলেই বর্তমান নাই; কিন্তু তিনি তাহার ধর্মচক্রে বর্তমান আছেন এবং তাহার সেই প্রদর্শিত ধর্ম মধ্যেই তিনি সঙ্গীব রহিয়াছেন।” আমরা একশে বৃক্ষদেৱেৰ সেই পবিত্র ধর্মেৰ সংক্ষেপে কিঞ্চিৎ আলোচনা কৰিব। ইহাতে বৌদ্ধধর্মেৰ সামাংশেৰ আলোচনা কৰা যাইবে, তৎসমৰ্কীয় অঞ্চল বিষয় আমাদিগেৰ অভ্যন্ত প্রস্তাবে লিখিত হইয়াছে।

তগবান্ন শাক্যসিংহেৰ প্রধান বিহারস্থান প্রাবণ্তী। \* তথা হইতে তিনি সকল লোককে ধর্মপদেশ দিয়াছিলেন, এজন্য উহার অপৰ নাম ধর্মপতন। এই স্থলেই সকল লোক তাহার উপদেশকদ্য শ্রবণে মুগ্ধ হইয়াছিল, এমন কি দেবতাগাও তাহার ধর্মবোষণা শ্রবণে আনন্দে মগ্ন হইয়া তাঁহাকে এইরূপ উক্তিৰ দ্বারা স্বৰ কৰিয়াছিলেন—

“উৎপন্নো লোকপ্রদ্যোতো লোকনাথঃ প্রভুরঃ ।

“অক্ষীভূতস্ত লোকস্ত চক্রবৰ্ত্তাতা রংজহঃ ॥

“তগবান্ন জিতসংগ্রামঃ পুণ্যঃ পূর্মনোরথঃ ।

“সম্পূর্ণঃ শুক্লধর্মৈশ্চ জগত্তি তর্পিয়সি ।

\* সহাতারতে লিখিত আছে ‘আবণ্ডী’ ইক্ষ্মাকুবংশীয় রাজাদিগেৰ রাজধানী। মনুস্ত ইক্ষ্মাকু হইতে অধৃতন অট্টমপুরুষ প্রাবণ্তক উহার নির্বাতা। বধ, মনু—ইক্ষ্মাকু—নাশক—কৃৎকৃ—অনেনা:—পুরু—বিবগথ—অস্তি—মুবনাম—প্রাব—আবণ্ডক। এই প্রাবণ্ডক রাজা উহা অনামে বিদ্যাত কৰিয়া দক্ষিণ দিকে হাঁপন কৰেন।

“অজ্ঞেষ্ঠ যুবনাৰ্থ প্রাবণ্ডস্তাজ্ঞোহত্বৎ ।

তত্ত প্রাবণ্ডকো জ্ঞেয় আবণ্ডী যেন বিপর্িতা ॥”

( বনগৰ্ব । )

মহাভাবতে এইরূপ আবণ্ডীৰ উৱেখসন্দেও প্রচলিতামুসৰামী কনিশ্চাম সাহেব, ইহা প্রাচীন অবোধ্যা ( কোশল ) প্রদেশেৰ রাজধানী হিৱ কৰিয়াছেন। ইহার আধুনিক নাম ‘সাহেৎ মাহেৎ’। পালিতামীয় আবণ্ডীৰ নাম স্বাতিপুর।

“চিরম্ স্মৃতিমং লোকং তমঃস্বক্ষাবণ্ণিতং ।  
 “ভবান् অজ্ঞাপ্রদীপেন সমর্থঃ প্রতিবোধিতং ॥  
 “চিমাতুরে জীবলোকে ক্লেশব্যাধিপূর্ণিতে ।  
 “বৈদ্যব্যাটি স্বং সমুৎপন্নঃ সর্বব্যাধি প্রয়োচকঃ ॥  
 “ভবিষ্যস্ত্যক্ষণাঃ শৃঙ্গাস্ত্রি নাথে সমুদ্দগতে ।  
 “মহুষ্যাশ্চেব দেবাশ্চ ভবিষ্যস্তি সুখাদিতাঃ ।  
 “পশ্চিতাশ্চাপ্যারোগাশ্চ ধৰ্মং শ্রোষ্যাস্তি যেহপি তে ॥”

ইত্যাদি ।

অর্থাৎ “আপনি লোকভাস্তৱ, লোকনাথ এবং অক্ষীভূত লোক সকলের চক্ষুর্দ্দাতা হইয়া উৎপন্ন হইয়াছেন। আপনি ষড়ক্ষৰ্যাসম্পন্ন, কামজয়ী, পূর্ণ-মনোরথ, এবং আপনি এই জগৎ শুল্কধর্মের \* দ্বারা পরিতৃপ্ত করিবেন। জগৎ বহুকাল পর্যন্ত অজ্ঞানকৃপ অক্ষকারে আচ্ছন্ন আছে, আপনি ইহাকে জ্ঞানলোক বিস্তার দ্বারা প্রবৃক্ষ করিতে সমর্থ। এই জীবলোক ক্লেশব্যাধিতে প্রগতিত আছে রেখিয়া আপনি বৈদ্যব্যাজ হইয়া উৎপন্ন হইয়াছেন। আপনার ঘাঁরাই এই জীবলোকের সকল পীড়ার অস্ত হইবে। এই জীবলোক এতকাল চক্ষুর্হীন হইয়াছিল, আপনি উদিত হওয়াতে তাহারা সচক্ষ হইবে। কি দেব, কি মহুষ্য, সকলেই সুখী হইবে। ঘাঁরারা আপনার এই ধর্মীপদেশ শ্রবণ করে, তাহারা পশ্চিত হয় এবং গতব্যাধি হয়।” ইত্যাদি ।

একদা ধ্যাননিরীলিত নেত্রে উপবিষ্ট শাক্যসিংহ ভাবিলেন, হায় কি কষ্ট ! এই জীবলোক কেবল কষ্টময় ! জন্মিতেছে—বাচিতেছে—মরিতেছে—চুত হইতেছে ! লোক সকল এই মহাত্মাখন্দের মধ্য হইতে নিঃস্ত হইতে জানে না, এবং জরাব্যাধি প্রভৃতির অস্ত অর্থাৎ নাশক্রিয়া অবগত নহে। এইরূপ গভীর চিন্তাব পর শাক্যসিংহ ভাবিলেন, “কি হেতু জরামরণ হয় ?”

\* শুল্কধর্ম অর্থাৎ অহিংসাধর্ম। অহিংসার্থের শুল্কসংজ্ঞা বৌদ্ধতায়ার অস্তর্গত নহে। ইহা সংস্কৃত ভাষার অস্তর্গত। বেদ হইতে আকর্মণ করিয়া প্রথমতঃ ব্যাস, তৎপরে পতঞ্জলি ইহার ব্যবহাব করিয়াছিলেন।

“জ্ঞানরণ্গ কিংমূলকম্ ?”

এই প্রশ্নামুখের পরক্ষণেই উদ্ধৃত হইল “জাতিপ্রত্যয় হি জ্ঞানরণ্গম্” জাতিপ্রত্যয় জ্ঞানরণ্গের কারণ।

“কিংমূলকং জাতিঃ ?” জাতির মূল কি ?

“জাতিক্রতি ভবপ্রত্যয়া ।” তব অর্থাৎ উৎপত্তিই জাতির মূল। এইরূপ উৎপত্তির বীজ উপাদান (অর্থাৎ পৃথিবীধাত্বাদি), উপাদানের মূল তত্ত্ব, তত্ত্বাঙ্গ মূল বেদনা, বেদনার মূল স্পর্শ, স্পর্শের বীজ বড়ারতন, বড়ারতনের বীজ নামকরণ, নামকরণের বীজ বিজ্ঞান, বিজ্ঞানোৎপত্তির বীজ সংস্কার, সংস্কারের বীজ অবিদ্যা । হংথস্বক্ষের এই হেতু-ভাব অবগত হইয়া বোধিসূত্র, গ্রন্থ হেতু-ভাবের উচ্ছেদচিত্তায় নিমগ্ন হইলেন এবং তৎক্ষণাত তাহার মনে হইল যে—

“অবিদ্যাজ্ঞানসত্যাঃ সংস্কারা ন ভবতি অবিদ্যানিরোধাদ সংস্কারনিরোধাঃ।  
সংস্কারনিরোধাদিজ্ঞাননিরোধাঃ। যাবজ্জাতিনিরোধাজ্ঞানরণ-শোক-পরিদেবন-  
হংথদৈৰ্ঘ্যনঙ্গোপারাশা নিরুদ্ধ্যন্তে। এবমস্ত কেবলস্ত মহতো হংথস্বক্ষে নিরোধে  
ভবতীতি। ইতি হি ভিক্ষবে; বোধিসূত্র পূর্বমঞ্চতেষু ধর্মেষু যোগ্যনিশং  
মনসি কারাদ্বলীকারাজ্ঞানমূলপাদি চক্রবৃদ্ধপাদি—বিদ্যোদ্ধুপাদি—ভূরিভৃদ্ধপাদি—  
মেধোদপাদি প্রজ্ঞাদপাদি আলোকঃ প্রাচুর্বভূব ।”

অবিদ্যাকে নিরোধ করিতে পারিলে সংস্কার নিরুক্ত হয়; সংস্কার নিরুক্ত  
হইলে বিজ্ঞানোৎপত্তি নিরুক্ত হয়; এইরূপে ক্রমে সমস্ত হংথস্বক্ষে নিরুক্ত হইতে  
পারে। অতএব হংথনিরোধের নাম নির্বাণ। নির্বাণ হইলে স্বধৃঢ়ব্যাদি থাকে  
না, আজ্ঞাও থাকে না, একবারে অভাব হইয়া যাব। শাক্যসিংহ এইরূপ চিত্তাত  
চরম ফল প্রাপ্ত হইলেন এবং তিনি “জ্ঞানরণ্গ-বিঅংতী তিষ্ঠুর” বলিয়া  
খাত হইলেন।

\* পাণিভাষাক ভাষণ বিদ্যালয়ের মতও এইরূপ ; যথা, “অবিদ্যা, পদ্মের সঞ্চার, সম্মান  
পদ্মের বিজ্ঞানম্, বিজ্ঞান পদ্মের নামকরণম্, নামকরণ পদ্মের বড়ারতনম্, বড়ারতন পদ্মের  
কামসো, কামস পদ্মের বেদনা, বেদন পদ্মের তত্ত্বিক্ষ, তত্ত্বিক্ষ পদ্মের উপাদানম্, উপাদান পদ্মের  
আবে, আব পদ্মের জ্ঞাতি, জ্ঞাতি পদ্মের জ্ঞানরণ্গম্ শোক। পরিদেব হংথস্ব” ইত্যাদি।

लोके प्रवाद आहे ये, बुद्धदेव वेद निळा करियाहिलेन, तदमूर्त्यारे अक्षयकाऱ्य वोज्जेवा वेदके उग्निप्रिण्ठि वलिया युग्म करिया थाकेन; किंतु बुद्धदेव ये एकेवारे सम्मुळे वेदेव उज्जेव चेष्टा करियाहिलेन एवढ वोध हव ना । कल, वेदेव अभास्तु शीकार तिलि करितेन ना, इहा विश्वासीहय । तिनि अहिंसाधर्मेर उपदेशक, मृत्रां हिंसाघटित बैदिककार्य ताहार मतेव वाहिर । तिनि संसारत्यागेव परिपोषक ओ उपवेशी चिन्तनेश्वलाकारक धर्मेर पक्षपाती, मृत्रां तविरोधी बैदिक-धर्म ओ ताहार मतेव वाहिर । अतएव, ये सकल बैदिक कर्त्ता ताहार मतेव अमृकूल, ताहा ताहार मतश्व वलिया अस्तुमित हय । अस्तुदेवीय जगदेव कवि एहिगृही बुद्धमूर्तिर श्वोत्ते वलिष्ठाहेन,—

“निळसि यज्ञविधरहह अतिजातम् ।

समव्यवहमय दर्शितपञ्चातम् ॥”

ये सकल अतिके पञ्चात्याच्चित यज्ञविधि आहे, तुमि मेरी सकल अतिके निळा करियाह । एतावता सकल अतिके निळा कर लाई, इहाओ व्यक्त करा हील । ”

ये सकल वज्रे हिंसादि दोष नाही, मे सकल यज्ञ करिते ताहार विषेद्य हिल ना, केवला तिलि श्रवः तात्पुर यज्ञ करियाहिलेन; इहा शाकाज्ञेवेव जीवनीतेव पाओवा याव । दर्था—

“आश्वपरहितप्रतिपञ्चाहमृतरप्रति-  
पत्तिश्वरो लोकस्त्वार्थकामो हितकामः  
स्त्रुत्यकाम्ये योगक्षेमकामो लोकाम्-  
कल्पको हितेवी मैत्री विहारी महा-  
कारणिकः संग्रहवस्त्रकूपलः सततश्चमित्ता-  
हपरिच्छिरमानसः सर्वपरिपाक-  
विनश्वकूपलः सर्वसर्वदेवकपुत्रक-  
प्रेमामृगतमनन्दिकारः सर्ववस्त्रनिर-  
पेक्षपरितासी दाने संविभागरतः  
मततपाणित्यागश्वरो षष्ठ्यकः—” इतादि ।

ললিতবিশ্বরের এই প্রমাণের দ্বারা স্পষ্টই উপরক হইতেছে যে, তিনি অহিংসাষাটিত বজ্জের অনুষ্ঠান ছিলেন।

ভগবান् শাক্যসিংহ যে দিন গৃহত্যাগে ক্ষতনিশ্চয় হন, সেই দিন রাত্রে তাঁহারু দৈববাণী হইয়াছিল। তাহা এই—

“অস্মদ্য কালসময়ে নিঞ্জমোতি মতি বিচ্ছেদ্যেহি ।”

হে পুরুষসিংহ ! তোমার এই কাল নিঞ্জমণের নিমিত্ত উপস্থিত হইয়াছে, অতএব নিঞ্জমণ বুঝিকে চিন্তা কর।

“নহি বক্ত মোচারাতী ই বাঙ্কপুরুষো দর্শয়তি মার্গঃ ।

মুক্তস্ত মোচারাতী সচক্ষুরক্ষান্ দর্শয়তি মার্গম् ॥”

“যে সত্ত্ব কামদাসো গৃহধনপ্রত্যার্থপরিশুক্তা তে তুভাঃ শিক্ষমানা নৈজ্ঞম্য-  
মতো স্পৃহা কুর্যাঃ ।”

বক্ত ব্যক্তি অন্ত বক্তকে মুক্ত করিতে পারে না। যেমন অন্ত পুরুষ পথ  
প্রদর্শন করিতে পারে না। যে স্থয়ঃ মুক্ত, সেই ব্যক্তিই অন্তকে মুক্ত করিতে  
পারে। যেমন সচক্ষু ব্যক্তি অন্তকে পথ দেখাইতে পারে।

অতএব যে সকল প্রাণী কামদাস, গৃহ, ধন, পুত্র ও ভার্যাদিতে পরিবৃত  
আছে, তাহারা তোমা হইতে শিক্ষালাভ করিয়া নিঞ্জমণের নিমিত্ত মতি করুক।

খায়দিগের মতে মুক্তি, আর বৌদ্ধদিগের মতে প্রজ্ঞাপারমিত, প্রায় তুল্যার্থ ।  
উপায়ও প্রায় একবিধি। যথা—

“উদ্বারচন্দেন চাশমে নাধ্যাসয়েন করুণা য প্রাণিষ্ঠৎ পাদ্যাতে ।

চিত্তবরাগ বোধায় শব্দে চ রূপ তৃরিয়েভি নিশ্চরী ॥”

“শ্রদ্ধা প্রসাদোহ বিমুক্তি গৌরবঃ নিশ্চাগতা ঔনমনা গুরুণাঃ ।

পরিপূর্জতা কিং কুশলং গবেষণা অনুশৃঙ্গী ভাবহৃশক নিশ্চরী ॥

“দ্বামে দমে সংযমশীল শব্দঃ ক্ষান্ত্যশ শব্দস্তথ বীর্যশব্দে ধ্যানাভিনির্হার  
সমাধি শব্দঃ প্রজ্ঞা উপায়স্ত চ শব্দনিশ্চরী ।”

“মৈত্রায় শব্দঃ করুণায় শব্দো মুক্তিতা উপেক্ষণায় অভিজ্ঞ শব্দঃ ।

চতৃঃসঙ্গহ বস্ত্ব বিনিশ্চয়েন সংস্কৃতপরিপাচন শব্দ নিশ্চরী ।”

ইহার সংক্ষেপ অর্থ এই যে, করুণা, চিত্তেকাগ্রতা, শ্রদ্ধা, প্রসাদতা, গৌরব-  
ত্যাগ, নির্শলতা, গুরুর নিকট নতিশীলতা, কুশলাদ্বেষিত, অনুশুরণ, দান, দম,

কাস্তি, উৎসাহ, ধ্যান, সমাধি, এই সকল প্রজ্ঞালাভের উপায়। এতৎসাধন-  
জন্মা প্রভাব পারে অর্থাৎ অনন্তর নির্বাগ। নির্বাগমুক্তি বৌক্কদিগের যেমন,  
অবিদিগেরও সেইকলে।

শাক্যসিংহ বৃক্খধর্ম্মকে অভিমুখ করিয়াছিলেন, প্রণিধানের মাহাত্ম্য প্রদর্শন  
করিয়াছিলেন, প্রাণীর প্রতি মহাকরূণ প্রকাশ করিয়াছিলেন, প্রাণিগণের  
মৃক্ষিপথ চিন্তা করিয়াছিলেন, সর্বসম্পদকে বিপত্তিপর্যবসানা দৃষ্ট করিয়াছিলেন,  
সংসারকে অনেক উপজ্বব ও ভয়সঙ্কুল দেখিতেন, কাম এবং কলিপাশ ছেদন  
করিয়াছিলেন, সংসারবক্ষন হইতে আস্তাকে উক্তার করিয়াছিলেন, এবং নির্বাগে  
চিন্ত প্রেরণ করিয়াছিলেন, এই বিষ্঵াস সকল বৌক্কদিগের আছে, এবং তাহাদের  
গ্রন্থেও এইকল লিখিত আছে।

“বৃক্খধর্ম্মাংশ্চাভিমুখীকরোতি শ্ব—প্রবিধান-

বলং চাভিনির্বৰ্তি শ্ব—সন্ত্বেষু চ

মহাকরূণাং অবক্রামতি শ্ব—সত্ত্বপ্রমোক্ষঃ

চিন্তযুক্তি শ্ব—সর্বসম্পদো বিপত্তিপর্যব-

সানা ইতি প্রত্যবেক্ষতে শ্ব—অনেকোপ-

জ্বরভয়বহুলং সংসারমুপপরীক্ষতে শ্ব—

মারকলিপাশাংশ সহিনতি শ্ব—

সংসারপ্রবক্ষাদায়ানমুচ্ছালয়তি শ্ব—

নির্বাগে চ চিন্তঃ সন্ত্বেষ বরতি শ্ব—” ইত্যাদি————

ভারতবর্ষীয় আর্য দার্শনিকদিগের মধ্যে যেমন জগতের মূলতত্ত্ব কোন  
মতে পঢ়িশ, কোন মতে ঘোল, কোন মতে সাত,—তেমনি পুরাতন বৌক্ক-  
দিগের মতে জগতের মূলতত্ত্ব ছই, চিন্ত ও ভূত। চিন্ত হইতে পঞ্চক্ষাত্মক  
চৈত্তপদার্থের, ভূত হইতে ভৌতিক পদার্থের, এই উত্তরবিধ পদার্থ দ্বারা বাহু  
ও অভ্যন্তরঘূর্ণিত সমস্ত ব্যবহার নিষ্পন্ন হইতেছে। তদ্যথা—

“ভূতঃ ভৌতিকঃ চিন্তঃ চৈত্তং।”

(শক্রাচার্যাধৃত বৃক্খবাক্য।)

“ধৰন্তেহোক্তেরণশ্বভাবাত্তে পৃথিবীধাত্বাদমুচ্ছবারঃ।”

বৃক্খদেবের মতে ভূত ৪টি, ইনি মূল পদার্থকে ধাতু শব্দে উল্লেখ করিতেন

তদন্তসারে পৃথিবীধাতু, আগ্নধাতু, তেজোধাতু, বায়ুধাতু। এই চারি প্রকার ধাতু অর্থাৎ পরমাণুসমূহ বৌঝানিগের মতে হইতেছে। আকাশ কোন পর্যাপ্ত নহে। আবরণাভাব অর্থাৎ মেখানে কিছু নাই, সেই অবকাশময় হালেকামাত্র আকাশ, তাহা কোনও পদার্থ নহে।

উক্ত চারি প্রকার ধাতু অর্থাৎ পরমাণুর স্বত্ত্বাব তিনি ভিন্ন। পৃথিবীধাতু ধর অর্থাৎ কঠিনস্বত্ত্বাব। পৃথিবীর স্বত্ত্বাবেই বস্তুত কাঠিন্ত জন্মে। আগ্নধাতু সেহস্বত্ত্বাপন্ন, তেজোধাতু উক্তস্বত্ত্বাব, বায়ুধাতু পরমাণু ঈরণ অর্থাৎ চলনশীল। “অস্তুপি স্বাভাব্যমন্ত্ররাস্তি তেবাম্” উক্ত ঐ প্রকার স্বত্ত্বাপন্ন চারি প্রকার ধাতুর অঙ্গ প্রকার স্বত্ত্বাবও আছে, তাহা আকর্ষণ, বিকর্ষণ, বিক্রিয়া-ধর্মস্বত্ত্বাদি অনেক প্রকার। এই চারি প্রকার পরমাণু-রাশির ন্যূনাধিক ও তারতম্য ভাবে সংহত হওয়ার নাম স্ফূল স্থষ্টি। ইহা ভূত হইতে জগত্তাত্ত্ব করে বলিয়া ভৌতিক নামে অভিহিত হয়। এইরূপে ভূত ভৌতিক স্ফূলাত্ত্ব জগতের এক অবস্থা। অবশিষ্ট অবস্থা পঞ্চস্ফূলাত্ত্বক চৈত্তপদার্থের স্ফূলাত্ত্বশুল্প হয়। যথা—

“ক্রপ-বিজ্ঞান-বেদনা-সংজ্ঞা-সংস্কারসংস্কৃতকাঃ পঞ্চস্ফূলাচিত্তচেতাত্ত্বকাঃ।”

( শক্ররাচার্যাখ্যত বৃক্ষবাক্য। )

সবিষয় ইঞ্জিয়কে ক্রপস্কৃত বলে ( বিষয় সকল বাহিঃহ হইলেও অস্তঃহ ইঞ্জিয় ধারাই উহার উপলক্ষ্মি। ) বাস্ত বস্ত কিছু নাই, সমস্তই অস্তঃহ বিজ্ঞান ধাতুর পরিণাম, এই মডেলের উপরান এই স্থান হইতেই হইত্বাছে।

“আহমহিতালয়বিজ্ঞানং ক্রপস্কৃতঃ।”

“আরি আমি” “আমার আমার” এবশ্চকার অহংকারাপন্ন সর্বজ্ঞ উৎপন্ন জ্ঞানপ্রবাহের নাম বিজ্ঞানস্কৃত। স্মৃতঃখনির অসুস্তুব হওয়ার নাম বেদাক্ষৰক। ইহা গো, ইহা মহিয়, উহা অঞ্চ, এই প্রকার হেমস্তুবহুরসংস্কারক জ্ঞানবিশিষ্ট বিকল্পাত্ত্বক প্রতীতির জাত সংজ্ঞাস্কৃত। সংগৃ, বেৰ, বোহ, ধৰ্ম, অধৰ্ম ইত্যাদি আকর্ষণ ভাবসমূহকে সংস্কারস্কৃত বলে। ( বৈকল্পিতে ধর্মাধর্ম কেবল চিত্তগত সংস্কারস্কৃত। )

“বিজ্ঞানবিজ্ঞানিত্বাত্ত্বা হ, অস্তচেতাত্ত্ব স্ফূলচেতাত্ত্ব  
স্ফূললোকব্যাকুনির্মানকাঃ।”

এই মতে আঘাত নিতাতা মাই, হিন্দুতাও মাই। অগতের সকল ভাবই ক্ষণিক; তবে যে হিন্দু বলিয়া প্রতীকি হয়, তাহা কেবল প্রাচীহের প্রতিকে। বর্তমানে দেহে প্রতিকণেই শ্রোতৃর গ্রাহ বিজ্ঞানধাতুর উৎপত্তি বিনাশ হইতেছে। যদি মধ্যে ব্যবধানকাল থাকিত, তাহা হইলেই প্রতীকি হইত, ব্যবধান মাই বলিয়াই যেন বাল্য হইতে মুগ্ধ পর্যাপ্ত এক আঘাত তোগ করিতেছেন বলিয়া প্রতীকি হয়।

“—ত্রুট্যং সংক্ষতং ক্ষণিকঃ ।”

(শক্রাচার্যাধৃত বোধিচিন্তবিবরণ।)

আর্যদিগের মতে যেমন ভাববিকার ছয়, বৌক্ষদিগের মতে ভাববিকার বিংশতিরও অধিক। যথা—

“অবিদ্যা সংস্কারো বিজ্ঞানং নামক্রপং বড়ায়তনং স্পর্শো বেদনাত্মকেপাদানং  
তবো জ্ঞাতির্জ্ঞা মুগ্ধং শোকঃ পরিবেদনা ছঃখঃ হৰ্মনস্তা ইত্যেবংজাতীয়কা  
ইতরেভুবহুকাঃ ।”

(শক্রাচার্যাধৃত বৌক্ষন্ত্র।)

ক্ষণিক বস্তুতে হিন্দু বুক্তির নাম অবিদ্যা। অগতের সকল পদার্থই ক্ষণিক, কিন্তু এ শত বৎসর, ও দশ বৎসর আছে বা থাকিবে ইত্যাদি বুক্তির আমাদের অবিদ্যা। এই অবিদ্যায় রাগ, বেষ, মোহ জন্মে—পচাং সংস্কার জন্মে। সেই সংস্কার বিজ্ঞানকে জ্ঞান। গর্জন তাংকালিক বিজ্ঞান ও আলয়বিজ্ঞান তুল্যার্থ। এই আলয়বিজ্ঞান ক্রমশঃ শরীরহ ও প্রকার ধাতু উগ্রযুক্তিগ্রাপে সংহত করে, তাহারা পরম্পর পরম্পরের প্রভাব প্রকাশ করিয়া পরম্পরাকে পরিপাক করে। তৎপরে ক্লপনিষ্ঠি অর্থাৎ শুক্র শোণিতের নিষ্পত্তি হয়। এইক্লপে নামক্রপ শব্দে গর্জন ও বুদ্বুদ (আদি ব্যবস্থা) পর্যাপ্ত অঙ্গ করিতে হইবে। তৎপরে বড়ায়তন অর্থাৎ ইলিয়। ইলিয়, বিজ্ঞান চারি ধাতু ও ক্লপ, এই ছাইটির সংযোগে উৎপন্ন হয় বলিয়া ইহার নাম বড়ায়তন। নাম, ক্লপ ও ইলিয় এই তিনের সংযোগ হওয়ার নাম স্পর্শ। স্পর্শ হইতে সুখাক্তারা বেদনা, বেদনা হইতে বিষয়ত্বকা, বিষয়ত্বক হইতে প্রবৃত্তি, এই প্রবৃত্তি অসুসাকে ধর্মাধর্ম এই ধর্মাধর্ম হইতে জাতি অর্থাৎ নানাদেহেৰ্গতি। এত সূত্রে পঞ্চক্ষ উৎপত্তির কথা বলা হইল। এই উৎপন্ন পঞ্চক্ষের পরিপাক হয়, সেই পরিপাকের

নাম বাক্যক্য ( ইহাকে জরাকৃষ্ণ বলে । ) তৎপরে নাশ হয় ; অর্থাৎ যে বলে কৃষ্ণ সমুদ্র সংহত ছিল, যে বলের দয় হইলে সকলই লয় হইল—থাকিল সেই মূল ধাতু-মাত্র ।—ঠিকানা নাশ হইলে তৎপত্তি হেতুবাপন জীবের অস্ত্র হেতু নাম শোক । শোক উপস্থিত হইলে “হা পুত্র !” বলিয়া বিলাপ করে । এই বিলাপের নাম পরিবেদনা । যাহা ইষ্ট নয়, অর্থাৎ মনের অঙ্গকূল নয়, তাহার অঙ্গভূত হওয়ার নাম দুঃখ । এই দুঃখ হইতে দুর্মস্তু অর্থাৎ মনোব্যথা জন্মে । অতঙ্গির মান, অপমান প্রভৃতি বিকারাস্ত্রের জন্মিয়া থাকে ।

এই সকলগুলি পরম্পরার পরম্পরার হইয়া হেতু-হেতুমস্তুবে অবস্থান করিতেছে অর্থাৎ যেমন অবিদ্যা সংস্কার উৎপত্তির প্রতি হেতু, তেমনি আবার সংস্কারও অবিদ্যাস্ত্রের উৎপত্তির প্রতি হেতু । এইরূপ প্রাচীন বৌদ্ধগণ জগৎপরীক্ষা সম্বন্ধে মত প্রকাশ করিয়াছেন ।

বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধগণের মতে ভোক্তা আস্তা নাই । বিজ্ঞানই আস্তা এবং বিজ্ঞানই আস্তার ভোগ্য । বিজ্ঞান বাতীত পদার্থাস্ত্রের এ জগতে নাই । এই বিজ্ঞানবিদের নামই মুক্তি । ক্ষণিকস্থ বৃক্ষ জন্মাইবার নিমিত্ত বৌদ্ধবোধ্যান করিয়া থাকেন । বৌদ্ধগণের দর্শনশাস্ত্রীয় ভাষার কতিপয় উদ্বাহরণ নিম্নে প্রদর্শিত হইল ।

|               |              |                  |
|---------------|--------------|------------------|
| বৌদ্ধদর্শন ।  | আর্যাদর্শন । | ( গৌতমাদি        |
| থর            | কার্তিঙ্গ    | অর্থাৎ সংস্কৃত ) |
| ধাতু          | ভূত          |                  |
| হেতুক         | প্রকার       |                  |
| প্রত্যয়      | কারণ         |                  |
| আলম বিজ্ঞান   | গৰ্ভস্থজীবের |                  |
|               | প্রথম জ্ঞান  |                  |
| পুঁগল         | দেহ          |                  |
| প্রতীতা       | কার্য্য      |                  |
| প্রত্যয়হেতুক |              | •                |
| তাব, উৎপাদ    | উৎপত্তি      |                  |
| নিরোধ         | ধৰ্মস        |                  |

|              |   |                   |
|--------------|---|-------------------|
| ଅତିସଂଖ୍ୟା    | } | ଇନନ୍              |
| ନିରୋଧ        |   |                   |
| ଅପ୍ରତିସଂଖ୍ୟା | } | ସ୍ଵର୍ଗ ବିନାଳୀ     |
| ନିରୋଧ        |   |                   |
| ଆବରଣାଭାବ     |   | ଆକାଶ              |
| ସଞ୍ଚାନୀ      |   | ହେତୁ-ଫଳଭାବ        |
| ଶରୀରକୁ       |   | ଅଧିକରଣ            |
| ଅଜୀବ         |   | ଭୋଗ୍ୟ             |
| ଆଶ୍ରାବ       |   | ବିସ୍ମ ପ୍ରସ୍ତି     |
| ସଂସାର        |   | ସମ ନିୟମାଦି        |
| ନିର୍ଜର       |   | ପ୍ରାୟଶ୍ଚିତ୍ତ      |
| ବକ୍ଷ         |   | କର୍ମ              |
| ମୋକ୍ଷ        |   | କର୍ମନାଶ           |
| ଅନ୍ତିକାମ୍ଯ   |   | ତ୍ରୈ ବା ପଦାର୍ଥ    |
| ସାତିକର୍ମ     |   | ପ୍ରେୟଃ-ପ୍ରତିବକ୍ଷକ |
| ଭାଙ୍ଗନୟ      |   | ୟୁକ୍ତରୀତି         |
| ତୌର୍ଥକର      |   | ଆଚାର୍ୟ            |

ଇତାହା ।

ବୁଦ୍ଧଦେବ ଅସଂ କୋନ ଏହି ରଚନା କରେନ ନାହିଁ, ତୀହାର ମୃତ୍ୟୁର ପର ( ୫୫୩ ଖୁବ୍ ଜୟାଗ୍ରହଣେର ପୂର୍ବେ ) ତଦୀୟ କାନ୍ତପ ନାମକ ବ୍ରାହ୍ମଣ ଶିଷ୍ୟ ଅଭିଧର୍ମ, ତୀହାର ଆତୁଶ୍ଚାତ୍ର ଆନନ୍ଦ ସ୍ମର, ଏବଂ ଉପାଳୀ ନାମକ ଶୂନ୍ୟ ବିନିୟ ନାମକ ବୌକ୍ଷମତଶ୍ଚଏହି ରଚନା କରେନ । ଏହି “ରତ୍ନତ୍ରେ” ଶାକ୍ସିଙ୍କର ସମୁଦ୍ରାଯ ବାକ୍ୟ ଗୃହିତ ହିୟାଛେ, ଇହାଇ ପ୍ରାଚୀନ ବୌକ୍ଷମିଗେର ମୂଳ ଧର୍ମଗ୍ରହ ଏବଂ ଇହାତେଇ ବୁଦ୍ଧଦେବ ସଂସାରମଧ୍ୟେ ସଜୀବ ରହିଯାଛେ । ଏହି ଶ୍ରଦ୍ଧାତ୍ମକର ପ୍ରତୋକ ବାକ୍ୟ ଭଗବାନେର ମୁଖନିଃଶ୍ଵତ ବାକ୍ୟ ବଲିଆ ସାମ୍ବରେ ଭିକ୍ଷୁମଣ୍ଡଳୀ ଏହି କରିଆ ଥାକେମ ।

ବୌକ୍ଷମାର୍ଯ୍ୟ ବୁଦ୍ଧବୋଧ କହେନ, “ଏ ସକଳ ବୁଦ୍ଧବଚନ, ଏତଥୁ ଇହାର ସକଳ ଅଂଶେ ଅପରିବର୍ତ୍ତନୀୟ, କେନନା ବୁଦ୍ଧଦେବ ଇହାର ମଧ୍ୟେ ଏକଟୀ ବାକ୍ୟାବୁ ବୃଥା ସ୍ୟବହାର କରେନ ନାହିଁ ।” ଏହି “ରତ୍ନତ୍ରେ” ଅର୍ଥାତ୍ ବିନିୟ, ସ୍ମର, ଅଭିଧର୍ମ, ତ୍ରିବିଧ ଏହିକେ ତ୍ରିପିଟିକ କହେ ।

পালিভাষায় উহার নাম “ত্রিপিটকম্,” ভিল্সাস্তুপ গ্রন্থকার কনিংহাম সাহেব কহেন, বিনয় ও স্তুপিটকে প্রাচীক ও সাধারণ বৃক্ষমণ্ডলীকে সংৰোধন করিয়া উপদেশ দেওয়া হইয়াছিল, এজন্ত উহা আকৃত ; এবং অভিধর্ম পিটক বৌধিসম্ব-গণকে বলা হইয়াছিল, এজন্ত উহা সংস্কৃত ভাষায় রচিত হৈ। কিন্তু আমাদিগের বিবেচনায় সমুদ্ধার পালের বা পালিভাষায় লিখিত হইয়াছিল, কেননা বৃক্ষদেব মাগধীভাষা ভিন্ন অস্ত কোন ভাষায় উপদেশ প্রাপ্ত করেন নাই। তিনি ভিক্ষুবৃক্ষকে সংৰোধন করিয়া কহিয়াছিলেন, “আমার বাক্য সকল সংস্কৃতে অমুবাদ করিও না, তাহা হইলে বিশেষ অপরাধী হইবে। আমি যেমত আকৃতভাষায় উপদেশ দিতেছি, ঠিক সেইরূপ ভাষা গ্রন্থাদিতে ব্যবহার করিবে।” স্তুতরাঙ্গ ইহা নিঃসংশয় হইতেছে, ত্রিপিটক পালিভাষায় রচিত হইয়াছিল। এবং ইহার ঢাকাকারও কহেন “বৃক্ষ-বাক্য সকল সকলিগুলি অর্থাৎ আকৃতভাষায় রচিত।” মহাবংশের লিখনামূসারে স্বত্ত্বতিনামক সিংহলদেশীয় বৌদ্ধাচার্য অমুমান করেন, ত্রিপিটক প্রতির শায় পূর্বে সকলের কঠিন ছিল, তৎপরে অমুমান গ্রীষ্মাম্বের একশত বৎসরের পূর্বে ভট্টগমনীর রাজ্যকালে গ্রন্থক হইয়া লিখিত ও প্রচারিত হইয়াছিল। ৩০৭ খ্রীঃ পৃঃ মহারাজ মহেন্দ্র ত্রিপিটক ও তাহার অর্থকথা সিংহল-বীপে প্রচার করেন এবং তিনি সাধারণ বৌদ্ধগণের জন্ত তাহার সিংহলীয় অমুবাদ করিয়াছিলেন। সিংহলীয় ভাষার সেই অমুবাদ একগে স্ফুলিষ্য নহে। আচার্য বৃক্ষঘোষ চারি শত গ্রীষ্মাম্বে ইহার পুনরায় পালি অমুবাদ করিয়াছিলেন, তাহা সিংহল ও ব্রহ্মদেশে প্রচলিত আছে। বিনয় পিটকে শাক্যসিংহের জীবনচরিত ও বৌদ্ধ ভিক্ষুবৃক্ষের নিয়মিত সর্বসংকর্ষপদ্ধতি লিখিত আছে। স্তু পিটক বৃক্ষদেবের উপদেশ ও বিবিধ আখ্যানে পরিপূর্ণ, এবং অভিধর্ম পিটকে বিজ্ঞানাদি-ঘটত বৌদ্ধধর্মের নিগৃহিত নিকাপিত আছে। ত্রিপিটকের বিভাগ এইন্নপঃ—

বিনয়পিটকম্।

পরাজিকা, পাসিতি, মহাবগ্নগো, পরিবারপাঠোঁ :

স্তুপিটকম্।

দীর্ঘ নিকেয়, মৰ্ম্মি নিকেয়, সামুত, অঙ্গুত্তর নিকেয়, কৃক নিকেয়।  
শেষোক্ত গ্রন্থানি নিয়মিত ভাগে বিভক্ত। খৃদক পাঠোঁ, ধৰ্মপদম্, উদানম্,

ইতিবৃত্তকম্, স্মৃতিপাত, বিমানবাখ্য, থেরগাধা, পেটবাখ্য, থেরীগাধা, জাতকম্, নিদেশো, পতিসমভিদ মাগ্গ, অপাদানম্, বুদ্ধবংশ, সারিয়গিটকম্।

### অভিধর্শপিটকম্।

ধন্মসঙ্গনি, বিভাগম, কথাবাখ্য, পুগ্গল, পানতি, ধাতুকথা, যমকম্, পাঠ্টনম্।

নির্বাণকামনাই বৌদ্ধ জীবনের মুখ্য উদ্দেশ্য। এই নির্বাণপ্রাপ্তির জন্যই তাহারা শাস্ত্রীয় নানাবিধ কষ্ট স্থীকার করিয়া থাকে এবং শাকসিংহও পুনঃ পুনঃ অন্যগ্রহণের কষ্ট হইতে পরিত্বার জন্য, বৌদ্ধগণকে একমাত্র নির্বাণ লাভ করিতে বিধি উপদেশ দিয়াছেন। পৃথিবীতে জন্মগ্রহণই কষ্টদায়ক। সংকার্যের দ্বারা পুনর্জন্ম না হইয়া নির্বাণ লাভ হয় এবং তাহাই বৌদ্ধগণের পরম স্বৰ্থ। বৌদ্ধশাস্ত্রে লিখিত আছে যে,

“জ্ঞিষ্ঠাচ চরম রোগ স্মার পরম দুর্থম্।

এতম্ নতা যথা ভূতম্ নিকাণম্ পরমম্ স্বৰ্থম্ ॥”

অর্থাৎ যেমন ক্ষুধা, রোগ অপেক্ষাও কষ্টদায়ক, সেইমত জীবন, দুঃখ অপেক্ষাও ক্ষেপ্তদায়ক; কিন্তু একমাত্র নির্বাণই পরম স্বৰ্থ। নির্বাণপ্রাপ্তির নিমিত্ত আর্হতগণকে নিয়ন্ত্রিত শুণবিশিষ্ট হইতে হইবেক; যথা,—দান, শীল, ক্ষাত্তি, বীর্যা, ধ্যান, প্রজ্ঞান, উপাস, বল, প্রণিধি ও জ্ঞান, (ইহাকে পারমিতা কহে।) বৌদ্ধেরা নাস্তিক, তাহাদিগের ধর্মগ্রহে ঈশ্বরের নামমাত্রেরও উল্লেখ নাই। বৌদ্ধগ্রহণের আবিদুক্ষবের উল্লেখ আছে। কেহ কেহ তাহার অর্থ ঈশ্বর অহমান করেন; কিন্তু সেটী ভৱ। উহার অর্থ পূর্ব পূর্ব কল্পের দীপক্ষারাদি বুদ্ধ। বুদ্ধের নীতি অতি পবিত্র, তাহা চিঞ্চা করিলে হৃদয়ে অলৌকিক ভাবের উদ্দয় হয়। তত্ত্ববিদ কাট ও কোমৎ, যে সকল অভিনব তত্ত্ব আবিক্ষা করিয়াছেন, তাহার অধিকাংশ শাকসিংহের মুখ হইতে সহস্র সহস্র বৎসর পূর্বে বিনির্গত হইয়াছে। বৌদ্ধধর্মের জোড়ি তারতবর্দ্ধ হইতে বিরীগ হইয়া পৃথিবীর অনেক স্থস্ত্য জাতির হৃদয় উজ্জ্বল করিয়াছিল। এক সময় “ওঁ মণিপঞ্চে হঁ” এই মন্ত্রে পৃথিবী কম্পাত্তি হইয়া উঠিয়াছিল। যে যবনজাতি আমাদিগকে একেবাণে অসভ্য অর্দ্ধশিক্ষিত বলিয়া স্বপ্ন করিয়া থাকে, সেই জাতির পিতামহ শ্রীকৃগ আমাদিগের নিকট বৌদ্ধধর্মে দীক্ষিত হইয়া এই ধর্মের উত্তী

সাধন করিতেন। \* আমরা সেই আর্যজাতি ; এবং ভারতবর্ষের যুক্তিকা হইতেই  
জ্ঞানবীজ অঙ্গুষ্ঠিত হইয়াছিল। কিন্তু হার ! সে দিন কোথায় ! “তে হি মো  
দিবসা গতাঃ” সে দিন গত হইয়াছে ! আমাদিগের সেই অসীম বুদ্ধিবল কালের  
তরঙ্গে চিরকালের জগ্ন বিলীন হইয়া গিয়াছে। প্রাচীন শাস্ত্র আলোচনা করিতে  
গিয়া হৃদয় শোকে আপ্নুত হইয়া উঠিল, স্মৃতরাং অদ্য এই পর্যন্তই ধ্যাকিল।

\* বৌদ্ধধর্ম রক্ষিত অলসেনদ্বা নগর হইতে ১৫৭ খ্রীষ্ট জন্মের পূর্বে সিংহলস্থিতে ধর্মপ্রচার  
জন্ম গমন করিয়াছিলেন। যথা—মহাবংশ—“যোনান-গৱল-সন্ধ বৌদ্ধ-মহাধম-রক্ষিতো।”

---

## পালিভাষা ও তৎসমালোচন।

Atthan páti rakkhati iti tasma páli.



# পালিভাষা ও তৎসমালোচন।

“পালি” অতি প্রাচীন ভাষা। সংস্কৃত ইহার জননী। তথাপি পালিব্যাকরণকর্তা কঢ়ায়ন \* কহেন “এই ভাষা সকল ভাষার মূল।” এই করের আরঙ্গে ব্রাহ্মণ ও অন্যবর্ণের ইহা মাতৃভাষা ছিল, এবং বুদ্ধদেব স্ময়ং এই ভাষার কথোপকথন করিয়াছিলেন। ইহাকে মাগধী ভাষাও বলে। যথা ;—

“সা মাগধী মূলভাষা নরেয় আদি কঞ্চিক ।

ব্রাহ্মণ সম্মুক্তুল্লাপ সম বৃক্ষ চাপি ভাষরে ॥”

পুনশ্চ “পতি-সৰ্বিদ-অস্তুয়” নামক পালিগ্রহে লিখিত আছে “এই ভাষা দেবলোকে, নরলোকে, নরকে, প্রেতলোকে, এবং পশুজাতির মধ্যে সর্বত্থলেই প্রচলিত। কিয়াত, অক্ষক, যোগক, দামিল প্রভৃতি ভাষা পরিবর্তনশীল; কিন্তু মাগধী আর্য ও ব্রাহ্মণগণের ভাষা, এজন্য অপরিবর্তনশীল, চিরকাল সমানকল্পে ব্যবহৃত। বুদ্ধদেব স্ময়ং মাগধী ভাষা সুগম ভাবিয়া পিটক-নিচয় এই ভাষায় সর্বসাধারণের বোধসৌর্কর্যার্থে ব্যক্ত করিয়াছিলেন।”

লিখিতার ও কথোপকথনের ( গৃহধর্মের ) ভাষা স্ফুর্ত স্ফুর্ত প্রকার, এবং এই বিবিধ ভাষা চিরকালই প্রসিদ্ধ। “ন স্নেহিত বৈ নাপত্রংশিত বৈ” এই ঝতিবাক্য, আর “য এব শব্দা লোকে ত এব বেদে,” “লোকবেদেয়োঃ সাধারণ্যাঃ” ইত্যাদি আচার্যবাক্য, এবং “যদ্যয়জ্ঞীয়ং বাচং বদেৎ” এই বেদবাক্য, এবং “যাত্তামঞ্চ যন্তবেৎ” ইত্যাদি স্মৃতিবাক্য দ্বারা স্পষ্ট প্রতীত হয় যে, অতি প্রাচীনকালেও বিবিধ ভাষা প্রচলিত ছিল। বৃহক্ষমপুরাণে লিখিত আছে,—

“তত্ত্বে ভাষাশ্চ সহজে পঞ্চশিং ষষ্ঠি চ সংখ্যয়া ।

তত্ত্বানায় চ বালানাং তত্ত্বাকরণানি চ ॥”

“বিধাতা ছাপাইটি ভাষার স্থষ্টি করিলেন এবং তত্ত্বাবধার ব্যাকরণও করিলেন”। এ কথা বিজ্ঞুর সত্য হটক, তাহার অঙ্গীকৃন নিষ্ঠারোজুর ফল, সমস্ত ভারতবর্ষে আঠারটি শাস্ত্ৰীয় ভাষা প্রচলিত আছে। ইহা ভিজু ব্যবহৃতিক ভাষা নানাপ্রকার আছে। শাস্ত্ৰীয় ভাষা প্রধানতঃ বিবিধ, সংস্কৃত ও প্রাকৃত। শিক্ষাগ্রহে ভগবান् পাণিনি বলিয়াছেন—

“প্রাকৃতে সংস্কৃতে বাপি স্বয়ং প্রোক্তা স্বয়ম্ভুবা।”

স্বয়ম্ভু স্বয়ং সংস্কৃত ও প্রাকৃত ভাষা বলিয়াছেন। এভাবতা শাস্ত্ৰীয় ভাষা বিবিধ হইতেছে, এবং ভাষার প্রভেদ অষ্টাদশ প্রকার। যথা,—(১) সংস্কৃত (২) প্রাকৃত। এই প্রাকৃতের ভেদ (৩) উদীচী, (৪) মহারাষ্ট্ৰী, (৫) মাগধী, (৬) মিশ্রজ মাগধী, (৭) শকাভীয়ী, (৮) শ্রবণ্তী, (৯) জ্বাবড়ী, (১০) গুড়ীয়া, (১১) পাঞ্চাত্যা, (১২) প্রাচা, (১৩) বাহ্লিকী, (১৪) রাষ্ট্ৰিকা, (১৫) দাঙ্কিণ্যাত্যা, (১৬) পৈশাচী, (১৭) আবস্তী, (১৮) শৌরসেনী; এতস্যাদে অষ্টম স্থানে শ্রবণ্তী ভাষা আছে, উহাই পলিভাষা বলিয়া প্রসিদ্ধ। ভগবান্ শাকাসিংহ যে সময় শ্রবণ্তীস্থ জেতবনে বাস করিয়া ভিক্ষুদিগকে উপদেশ প্রদান করেন, সেই সময়েই ঐ বৌদ্ধভাষার সংস্কার হয় এবং সেই সংস্কারপ্রাপ্ত ভাষা পালি নামে প্রখ্যাত হয়। কল্পন পশ্চিত লিখিয়াছেন,—

“বৌদ্ধভাষামুক্তিনো ধাহেৰতয়া নৃপঃ।”

এতস্মারা তাহার বৌদ্ধভাষার ভিন্নতা দেখানই প্রধান উদ্দেশ্য। হৰীর টীকায় উক্ত হইয়াছে;—

“সংস্কৃত শিষ্টভাষা চ শ্রবণ্তী বাক্য বিনামুক।”

অর্থাৎ শিষ্টবিগের ভাষা সংস্কৃত, আর বিনামুকবিগের ভাষা শ্রবণ্তী। বিনামুক শব্দে বৌদ্ধ বুঝায়।

“বৃড়ভিজো দশবলোহৰবদ্বী বিনামুকঃ।”

অতএব, বৃক্ষ এবং বৌদ্ধ উভয়েই বিনামুক। এই আঠার প্রকার ভাষার উদাহরণ “প্রাকৃতলক্ষেৰব্যাকরণে” কিছু কিছু আছে। সে সকল উদাহরণ পর্যালোচনা করিলে পলিভাষার সহিত শ্রবণ্তীভাষার সাম্য দৃষ্ট হইবে।

পালি শব্দের প্রকৃত অর্থ ‘প্রেণী’। যথা—মহাবংশে (মূলপালি) “অম্বপালি দ্যাধনমুত্তু অনি নিবেসিত” অর্থাৎ সেই সময় রাজাৰ ব্যাধগণের নিমিত্ত এক

প্রেরণী বাটী নির্ভিত হইল। আমাদিগের সংকৃত স্মত্র ও তন্ত্রের শার বৌদ্ধদিগের প্রেরণীবক ধর্মগ্রন্থসমূহের ‘পালি’ নামে প্রধানত হইয়াছিল। একথে সাধারণতঃ সেই মাগধী-ভাষায় বিরচিত গ্রন্থসমূহের ভাষামুসারে পালি একটী স্বতন্ত্র বৌদ্ধ ভাষা হইয়াছে। অধ্যাপক চাইল্ডার্স অঙ্গমান করেন যে, বৌদ্ধধর্মগ্রন্থসমূহের গ্রন্থসমূহের একশত বা ছইশত বর্ষ পরে পালি এই নামে প্রচলিত হইয়াছিল। কারণ, কেবল আধুনিক কতিপয় পালিগ্রন্থে, পালি যে কেবল বৌদ্ধধর্মসমূহীয় মূলগ্রন্থকে বুঝায়, তাহার উল্লেখ দেখিতে পাওয়া যাইতেছে। যথা—সামাজিক-কালসমূহ অথ-কথা—“মেবা পালিয়ম্ ন অথ কথায়ম্ দীপ্তি” অর্থাৎ মূল বা অর্থকথায় অর্থাৎ টীকায় ইহার উল্লেখ দেখিতে পাওয়া যাইতেছে না; যথা—লব্ধ-পদ্ম-পুরোহীক “পালিয়ম্ পান বুদ্ধিতি কেন অথেন” অর্থাৎ তাহাকে মূলগ্রন্থে কিঙ্গত বুদ্ধ বলা যায়? পুনশ্চ যথা—মহাবংশ “পিটক-ত্যয় পালিন সন্তস অথকথান” অর্থাৎ মূলত্বিপিটক এবং তাহার অর্থকথা—ইত্যাদি আধুনিক পালিগ্রন্থের ভূরি ভূরি উদাহরণ আলোচনা দ্বারা, পালি যে মূল বৌদ্ধধর্মগ্রন্থের একটী বিখ্যাত নাম, তাহা সপ্তমাংশ হইবেক। পালিভাষায় মূলধর্মগ্রন্থ রচিত বলিয়া পালি শব্দ মূলগ্রন্থকে বুঝাইত; এবং ইহার টীকা অন্ত ভাষায় রচিত, তাহা উপরের লিখিত প্রমাণে স্পষ্ট প্রতীয়মান হইতেছে। সাধারণতঃ পালি মগধদেশীয় ভাষা। এই প্রাকৃত ভাষার নাম মাগধী, কিন্তু ইহা দৃশ্য কাব্যের প্রাকৃত ভাষা হইতে সম্পূর্ণ ভিন্ন। অতি প্রাচীন বৌদ্ধ ধর্মগ্রন্থে “পালিভাষা” এই নামের পরিবর্তে মাগধী ভাষা ব্যবহৃত হইত, এবং তাহাতে পালিভাষাই বুঝাইত। পালিভাষার বৃক্ষদেব বজ্ঞা তা করিয়াছিলেন এবং গ্রীষ্ম-অয়ের ছবি শত বৎসর পূর্বে ইহা মগধদেশের ভাষা ছিল। তখন ইহাকে মাগধী বলিত, পরে সিংহলদ্বীপে ইহা পালি নামে ধাত হইল। একথে পালিভাষা, কথোপকথনের এবং বৌদ্ধধর্মগ্রন্থের মূল প্রাকৃত ভাষাকে বুঝাইতেছে, একস্ত ইহাকে আর মাগধীভাষা বলা যায় না, তাহা দৃশ্য কাব্যের স্বতন্ত্র ভাষা হইয়া থাকিল। ক্ষেত্র লাসেন কহেন, পালির সহিত সৌরসেনী ও মহারাষ্ট্রীয় সৌসামৃষ্ট আছে, কজ্জ্ঞ ইহাকে মাগধী বলা যাইতে পারে না, আমরা তাহার এ কথা অপ্রয়াণ বোধ করিলাম। বরকচির প্রাকৃত প্রকাশের মহারাষ্ট্র ও সৌরসেনীর সহিত পালিভাষার কোন সৌসামৃষ্ট নাই। বৌদ্ধগণের তিনটী প্রাকৃত ভাষা ছিল।

যথা—গ্রথম গাথা, দ্বিতীয় প্রস্তরে খোদিত কৌর্তিক্ষেত্রের ভাষা ও তৃতীয় পাশি-ভাষা। আমাদিগের মতে অশৈক্ষের লাটের ভাষার সহিত আধুনিক পাশির অতি অন্ধমাত্র ভিন্নতা দৃষ্ট হয়। ললিতবিন্দুরের গাথা, নেপালীয় বৌজ্ঞভাষা।

শাক্যসিংহ মাগধী অর্ধাং পালিভাষায় উপদেশ প্রদান করিয়াছিলেন। তাহার শিষ্যবর্গ সেই সকল উপদেশ সংকৃত ভাষায় অনুবাদ করিয়া প্রচার করিতে ইচ্ছা প্রকাশ করিলে, তিনি তাহাদিগকে নিষেধ করিয়া উহা প্রাকৃত ভাষায় প্রচার করিতে আজ্ঞা প্রদান করেন। পালিভাষায় কর্কশ শব্দ সকল পরিভ্রান্ত হইয়াছে। বৃক্ষদেবের বাক্য স্মরণুর করিবার জন্য এই ভাষা ব্যবহৃত হইয়াছিল। নিম্নলিখিত উদাহরণ দ্বারা ইহার সংকৃত ভাষার সহিত বিলক্ষণ মৌসাদৃশ্য প্রতীয়মান হইবেক। যথা—

|            |            |
|------------|------------|
| সংক্ষিপ্ত। | পালি।      |
| অভিধর্ম    | অভিধৰ্ম    |
| অমৃত       | অমত        |
| অর্হত      | অরহ        |
| অর্থকথা    | অথকথা      |
| শ্রান্তি   | শ্রতি      |
| মন্ত্র     | মন্ত্রা    |
| মার্গ      | মাগ্গো     |
| মেছ        | মিলাক্ষো   |
| নির্বাণ    | নিবৰ্বানম্ |
| বর্ণ       | বংশো       |
| যবন        | যোন        |
| পর্বত      | পর্বত      |
| অশ্ব       | অসো        |
| রক্ত       | রক্ত       |
| বৃক্ষ      | বৃক্ষ      |
| শিষ্য      | শিষ্যণ     |
| সর্প       | সপ্ত       |
| সিংহ       | সিহো       |

মগধরাজ মহার্মহেন্দ্র ৩০৭ খ্রি: পুঃ সিংহলদ্বীপে বৌক্ষর্ধ প্রচার করেন, সেই সময় তাহার দ্বারা পালিভাষা তথায় প্রচলিত হইয়াছিল। শ্রীষ্টীয় চারি শত শতাব্দীতে বৃক্ষবোম্ব মগধদেশ হইতে সিংহলদ্বীপে গমন করিয়া তথায় পালিভাষার বিজ্ঞপ্তি উভাতিসাধন করিয়াছিলেন। তিনি বিবিধ উৎকৃষ্ট গ্রন্থ পালিভাষার রচনা করিয়া অবিনাশ্বর কীর্তি স্থাপন করিয়া গিয়াছেন।

কচ্ছায়নকৃত পালিব্যাকরণ অতি প্রসিদ্ধ। আমাদিগের পাণিনি-ব্যাকরণের স্থায় বৌক্ষগণ এই গ্রন্থের মান্ত্র করিয়া থাকেন। সিংহলদ্বীপে সকল বৌক্ষমঠে উহা সামৰণে রক্ষিত হইয়া থাকে এবং উহা বৌক্ষ স্থবিরগণ একালপর্যন্ত বহু পৰিশ্রমের সহিত অধ্যয়ন করিয়া আসিতেছেন। অনেকগুলি পালিব্যাকরণ আছে, তাহাদের মধ্যে কচ্ছায়নকৃত ব্যাকরণ প্রাচীন ও উৎকৃষ্ট। অধার্পক এগ্রিমিং করেন, কচ্ছায়নের পালিব্যাকরণের নিয়মানুসারে কাঠক্রু ব্যাকরণ রচিত হইয়াছে।

এই পালিব্যাকরণ আট ভাগে বিভক্ত। সেই আট ভাগ বিবিধ অধ্যায়ে বিভক্ত হইয়াছে। গ্রন্থকার এইরূপে গ্রন্থারণ্ত করিয়াছেন; যথা—

“সিধান তিলোকমহিতম্ অভিবলি জগান  
 বৃক্ষন চ ধন্ব মমলান্ গণ মুও মঞ্চ  
 সথ্গ তস বচনাথ বরান্ স্ববোধনু  
 ব্যাখ্যামি সুভাষিত মেথ্য সুসম্মিকপ্তান্ ॥  
 সোধান জিনিরিত নেয়েন বৃক্ষ লভন্তি  
 তঞ্চপি তস বচনাথ স্ববোধনেন।  
 অথ্যন চ অক্ষর পদেয় অভোহভাব  
 সিঙ্গাধিক পদ মতো বিবিধন শুন্তেয় ॥”

অর্থাৎ “আমি ত্রিলোক-আরাধা বৃক্ষদেব, তথা নির্বল ধৰ্ম, ও স্থবিরমণুলীকে বন্ধনা করিয়া সম্বিক্ষের গভীরার্থ সূত্র অমুসারে ব্যাখ্যা করিতে প্রবৃত্ত হইতেছি। জ্ঞানিগণ বৃক্ষদেবের উপদেশ ক্ষমত্বে ধারণ করিয়া চিরস্মৃত্যসজ্জোগ করিয়া থাকেন। একথে যাহারা তাদৃশ ধৰ্মার্থ স্থথের আশা করেন, তাহারা এই গ্রন্থের নানা প্রকার বাক্যসংঘোগ প্রবণ করুন।” \*

\* এইস্থলে সর্বানুবাদমাত্র করা হইয়াছে।

পালি ব্যাকরণের স্থত্র যথা—

- ১। অথ অক্ষর সম্ভাস্তো ।
- ২। অক্ষর পাদোম একচতুলিশন् ।
- ৩। তথো উদাস্ত স্বর অথ ।
- ৪। লহু স্বত্র তৰ রস ।
- ৫। অঙ্গ দীঘ ।
- ৬। শেষ ব্যঞ্জন ।
- ৭। বগ পঞ্চা-পঞ্চা-স্ত ।

‘এইজুপে কচ্ছায়ন ব্যাকরণ আরস্ত করিয়া গিয়াছেন। তিনি বার্তিক দ্বারা প্রস্তুত্যাখ্য স্মগম করিয়াছেন। ইহাতে কোন কোন স্থানে পাণিলিঙ্গে অবিকল গৃহীত হইয়াছে। যথা, পাণিনি “অপাদানে পঞ্চমী”, তথা কচ্ছায়ন “অপাদানে পঞ্চমী”। এই গ্রন্থে অনেক বৌদ্ধতীর্থস্থানের উদ্বাহরণ প্রদত্ত হইয়াছে। যথা— প্রবস্তী, পাটলী, বারাণসী ইত্যাদি।

কেহ কেহ অশুমান করেন, কচ্ছায়ন ব্যাকরণের বৃত্তি স্বয়ং রচনা করিয়া-  
ছিলেন; কিন্তু তাহা অপ্রামাণিক; যথা—

‘কচ্ছায়নকুতো ষেগো, বৃত্তি চ সভ্যনন্দিনো ।

প্যায়োগো ব্রক্ষদত্তেন, শাসো বিমলবৃক্ষিনা ॥’

অর্থাৎ মূল কচ্ছায়নকৃত, বৃত্তি সভ্যনন্দীর, উদাহরণ ব্রক্ষদত্তের ও শাসো বিমল-  
বৃক্ষিকৃত ।

রূপসিঙ্কি এই ব্যাকরণের প্রসিদ্ধ টীকাকাব ।

বালাবতার।—এখানি সচিবাচর প্রচলিত পালি-ব্যাকরণ। ইহা কচ্ছায়নের  
ব্যাকরণের সংক্ষিপ্তসার, এবং এপর্যন্ত সিংহলে এতদেশীয় লাঙুকোষুদীর স্থায়  
আদরণীয়। বালাবতার কচ্ছায়নের ব্যাকরণ হইতে বিভিন্ন নিয়মানুসারে সঞ্চলিত।  
ইহার প্রথম অধ্যায়ে সঙ্কি, বিতীয় অধ্যায়ে নাম, তৃতীয় অধ্যায়ে সমাস, চতুর্থ  
অধ্যায়ে তক্ষিত, পঞ্চম অধ্যায়ে আধ্যাত, ষষ্ঠ অধ্যায়ে ক্লৎ ও উপাৰি স্থত্র, এবং  
সপ্তম অধ্যায়ে কারক ও বিভক্তিতে নির্ণয় আছে। গ্ৰহারজ্ঞে একটী গাথা  
আছে। যথা—

“ବୁଦ୍ଧନତି ଦତ୍ତବଳିତ ବୁଦ୍ଧ ଭୁବିଲୋଚନନ୍ ।

ବାଣାବତାରଗ ଭାଷିବନ୍ ବାଣାନାନ୍ ବୁଦ୍ଧ ବୁଦ୍ଧିର ।”

ଅର୍ଥାଏ ପ୍ରକ୍ଷୁଟିତ ପଦେର ତ୍ରୀବ ଆନନ୍ଦର୍ଜନ ବୁଦ୍ଧଦେବକେ ତିନବାର ପ୍ରଗାମ କରିଯା  
ଶୁଭ୍ରମାରମତି ବାଲକେର ଜ୍ଞାନୋତ୍ତମି ଓ ବୁଦ୍ଧବୁଦ୍ଧିର ନିମିତ୍ତ ବାଲାବତାର ରଚନାର ପ୍ରତ୍ୟେ  
ହଇଲାମ । \*

ଦେବରକିତ ନାମକ ସିଂହଲୀର ବୌଦ୍ଧ ପୁରୋହିତ ଇହାର ଶୂଳ ମୁଦ୍ରିତ କରିଯାଛେ ।

କ୍ଲପସିଦ୍ଧି ।—ଏଥାନିଓ କଚ୍ଚାଯନେର ପାଲିବାକରଣେର ସାରସଂଗ୍ରହ ; କିନ୍ତୁ ବାଆବ-  
ତାରେର ଶ୍ଵାର ପ୍ରାଙ୍ଗଳ ଓ ଶିକ୍ଷାପଦ୍ମାଗୀ ନହେ । ସେ ସମୟ ମହାରାଷ୍ଟ୍ର ପ୍ରଦେଶେ ବୌଦ୍ଧଧର୍ମ  
ପ୍ରଚାରିତ ହିଁମାଛିଲ, ସେଇ ସମୟ ଏହି ବ୍ୟାକରଣ ରଚିତ ହେ । ଏହିକାର କଚ୍ଚାଯନେର  
ଏକଜନ ପ୍ରାଚୀନ ସନ୍ଧଲମକର୍ତ୍ତା, ତିନି ମୂଳପ୍ରତ୍ୟେର ବାନାନ ଆଦି ହିଁତେ ବିଷ୍ଟର ଉପ-  
କରଣ ଶ୍ରଦ୍ଧାଗୁଣ କରିଯାଛେ । ସଥ୍ବ—

“କଚ୍ଚାଯନନ୍ ଚ ଚରିଯନ୍ ନମିଷ, ନିଶ୍ଚୟ କଚ୍ଚାଯନ ବାନାନାଦିନ ।

ବାଣାଗବେଦାଖ୍ୟ ଶୁଭ୍ରନ କରିଶନ, ବାଧ୍ୟାନ ଶୁଦ୍ଧାନନ୍ଦନ ପଦଙ୍କପସିଦ୍ଧି ॥”

ଅର୍ଥାଏ “ଆଚାର୍ଯ୍ୟ କଚ୍ଚାଯନକେ ପ୍ରଗାମ କରିଯା ତୀହାର କୃତ ବାନାନ ଆଦି ପର୍ଯ୍ୟା-  
ଲୋଚନା କରଣ୍ଡଃ ବାଲକଗଣେର ଜ୍ଞାନୋତ୍ତମିର ନିମିତ୍ତ କଥେକ କାଣ୍ଡେ ବିଭାଗ କରିଯାଇ  
ଏହି ପଦଙ୍କପସିଦ୍ଧି ରଚନା କରିଲାମ ।”

ଏହିକାର ଆପନାର ଏଇକପ ପରିଚର ଦିଯାଛେ । ସଥ୍ବ—

“ବିଦ୍ୟାତ ଆନନ୍ଦ ଥେରାଭ୍ରନ ବରଗୁରୁନାମ ତ୍ରୈପାଣି ଧଜାନନ ।

ଶିରୋ ଦିପାକରାଧ୍ୟ ଦମିଲ ବସୁମତି ଦିପାଲଧାନ୍ତ କାଶ ।

ବାଲାଦିଚନ୍ଦ୍ର ବାସଦିତ୍ୟ ମଧ୍ୟବସାନ ଅସନାନ ଯୋତିଓ ।

ମୋହୟ ବୁଦ୍ଧପିଲିଭୋରତି ଇମାମୁଜ୍କାନ କୃପସିଦ୍ଧିନ ଅକାଶୀ ।”

ଅର୍ଥାଏ ଏହି ନିର୍ଦ୍ଦୋଷ କ୍ଲପସିଦ୍ଧିଗୁରୁ ବିଦ୍ୟାତ ଆନନ୍ଦ ଶିଷ୍ୟ ତ୍ରୈପାଣି ( ସିଂହଳ )  
ପ୍ରଦେଶେର ଧର୍ମବରକପ ଓ ଧାରିଲ ଦେଶେ ( ଚୋଲ ) ବୀପବରକପ ଏବଂ “ବୁଦ୍ଧପିଲି” ( ବୁଦ୍ଧ-  
ପିଲ ) ବିଦ୍ୟାତ ଦିପକର ରଚନା କରେନ । ତିନି ବାଆଦିଚନ୍ଦ୍ର ଓ ଚୂଡ଼ାମାଣିକ୍ୟ ନାମକ  
ମଠହୀରେ ପୁରୋହିତ ଛିଲେଇ ଏବଂ ତୀହାର ଦାରା ବୌଦ୍ଧଧର୍ମ ଉଚ୍ଚଳ ପ୍ରଭା ଧାରଣ  
କରିବାଛିଲ ।

\* ଏହି ଅନ୍ତାବେ ପାଲି ଓ ଗାଥାମୟହେର ଅନ୍ତର୍ଯ୍ୟ ଅନୁବାଦ କରି ନାହିଁ, କେବଳ ମର୍ଗମୁଦ୍ରା କରି-  
ଯାଇ ଯାଏ ।

সিংহলদেশীয় প্রবাদ অমুসারে গ্রন্থকার সিংহলবীপ্বাসী ছিলেন।

মহাবৎপে উল্লেখ আছে, মহারাজ পরাত্ত্রমবাহু চোল দেশীজ্ঞ ( তাঙ্গোর ) এক-অন হৃবিরের নিকটে বৌদ্ধধর্মে দীক্ষিত হইয়াছিলেন। ইহাতে বোধ হয়, উক্ত নৃপতির সময় হইতে তাঙ্গোর দেশীয় জ্ঞানী ও নামাশাস্ত্রদর্শী বৌদ্ধগণ সিংহলবীপে উপনিবেশ করিয়াছিলেন। রূপসিঙ্গি গ্রন্থকারের মুখবক্ষ প্রোকামুসারে তাঁহাকে চোলদেশবীপী বোধ হইতেছে।

মৌগল্যায়ণ ব্যাকরণ।—এখানিও বিখ্যাত বৌদ্ধ শুক্র মৌগল্যায়নপ্রণীত। “বিনয়াথসম্মুচ্চয়” ও “পঞ্চিকাপদীপ” গ্রন্থে এবং বিখ্যাত আচার্য মেধাকরের গ্রন্থে এই গ্রন্থকারের বিশেষজ্ঞপে শুণ কীর্তিত হইয়াছে। মৌগল্যায়ণ ১১৫০ হইতে ১১৮৬ খৃঃ অব্দ মধ্যে পরাত্ত্রমবাহুর রাজ্যকালে অমুরাধাপুরের খুপারাম অঠের পুরোহিত ছিলেন। এখানি কচ্ছায়নকৃত ব্যাকরণ ও সদানীতি হইতে বিভিন্ন প্রকার কীর্তিতে রচিত। সমুদায় ব্যাকরণ বর্ণতাগে বিভক্ত। যথা—

প্রথম সক্ষি, বিভীষণ সি-আদি, তৃতীয় সমাপ্ত, চতুর্থ নাদি, পঞ্চম খাদি, এবং ষষ্ঠ ত্যাদি। প্রমুকের প্রারম্ভ বাক্য যথা—

“সিঙ্গ সিঙ্গ শুণম সাধু নমাসিষ্ট তথাগতম্।

সধশ্চ সভ্যম ভাবিষ্যন্মগধন শব্দ লক্ষণম্ ॥”

অর্থাৎ প্রথমে বিনীতভাবে বুক্ত, ধর্ষণ, এবং সভ্যকে বন্দনা করিয়া আমি মাগধী ভাষার ব্যাকরণ ব্যাখ্যা করিতেছি।

প্রমুকের সমাপ্তিপ্রাক যথা—

“তত্ত্ব তৃতী সমাসেন বিপুলাখ পকাশিনী ।

রচিত শুন তেনেব সমাপ্ত ঘোত কাৰিব ॥”

এই করেক্ষণানি সচরাচর প্রচলিত ব্যাকরণ ভিত্তি পালিভাষার দীপানি, কচ্ছায়নভেদ টৌকা, মহাশক্তনীতি, পাঠোগসিঙ্গি, গৱালদেশীসংগ্রহ, পঞ্চিকাপদীপ, অক্ষতপদক প্রতৃতি ব্যৱকরণ আছে।

বুজ্জোদ্ধৰ।—এখানি প্রসিঙ্গ পালিজ্ঞানোগ্রহ। ইহা গদেন ও পদ্মে রচিত। ইহা পিঙ্গল, বৃত্তরক্ষাকর প্রতৃতি প্রামাণিক সংস্কৃত ছসোগ্রহের আদর্শে লিখিত। গ্রন্থকার প্রারম্ভ প্রোক্তে লিখিয়াছেন—

“ନମାଖୁଜନ ଶାକନ ତମଶାକନ ଭେଦିଲୋ  
ସମ୍ମାନକ୍ରମଚିନ ମୁନିଦୋଦାତରଚିନୋ ।  
ପିଙ୍ଗଳାଚାର୍ଯ୍ୟ ଦିହିଶଳାନମ ଦିତମପୁରୀ  
ଶ୍ଵର ମାଗଧୀ କାନନ ତନ ନେତ୍ରାଧିତ ସଥିଛିତମ ॥

ତତୋ ମୃଗଥ ଭାଷେର ଲତାବୟ ବିଭେଦନନ  
ଲକ୍ଷ ଲକ୍ଷଣ ସମୁଦ୍ରନ ପଶାନଥ ପଦାକଷମ ।

ଇଦମ ବୁଦ୍ଧୋଦମନ ନାମା ଶୋକୀୟ ଛଳ ନିଶ୍ଚିତମ  
ଅବ ଭିଶ୍ଚମହନ ଦାନି ତେଶମ ମୂର୍ଖ ବିବୁଦ୍ଧିମ ॥”

ଅର୍ଥାଏ “ମୂନୀଜ୍ଞକେ ନମକାର, ସିନି ଚନ୍ଦ୍ରର ଆୟ କିରଣେ ଧର୍ମର ଉତ୍ସଳତା ସ୍ଫୁରି  
କରେନ, ଏବଂ ସିନି ମାନ୍ବଜ୍ଞାତିର ମନେର ତିମିର ନାଶ କରେନ । ପିଙ୍ଗଳାଚାର୍ଯ୍ୟ ପ୍ରତ୍ତି  
ପୂର୍ବ ପଞ୍ଜିତଗଣେର ରଚିତ ଛନ୍ଦୋଗ୍ରେଷ ଦାରା ବିଶ୍ଵକ ମାଗଧୀଭାଷା ଉତ୍ସମରପ ଶିକ୍ଷା କରା  
ଥାଏ ନା, ଏହା ଅତି ମୁଗ୍ମ ମାଗଧୀଭାଷା ଏହି ବୁଦ୍ଧୋଦମ ରଚନାମ ଅସ୍ତ୍ର ହିଲାମ ।  
ଇହାତେ ଉତ୍ସମରପ ମାତ୍ରା ଓ ବର୍ଣ୍ଣର ପ୍ରତ୍ୱେ ଦେଖାଇଯା ପ୍ରତିଲିପି ଛଳଃସୁହେଲେ ରଚନାର  
ବୀତି ଉଦ୍ବାହରଣ ସହକାରେ ପ୍ରଦର୍ଶିତ ହିଲ ।” ଏହି ପ୍ରଥମ ଅଂଶେ ବିଭିନ୍ନ । ଏହି-  
କାରେର ନାମ ସଜ୍ଜରକ୍ଷିତ ।

ଧାତୁମଞ୍ଜ୍ଞା ।— ଏଥାନି ଶିଳାବଂଶ ନାମକ ବୌଦ୍ଧ ସ୍ଵଦିରକୃତ ପାଲିଭାଷାର ଧାତୁ-  
ପାଠ । ଇହା କଚାଇନେର ବ୍ୟାକରଣ-ସମ୍ବନ୍ଧ ଗ୍ରହ, ଏହାର ଅପର ନାମ କଚାଇନ-  
ଧାତୁ-ମଞ୍ଜ୍ଞା । ଗ୍ରହେର ପ୍ରାରମ୍ଭ ଶୋକ ସଥା—

“ନିନ୍ଦକି ନିକର ପାର ପାବାବାରମ୍ଭଗାନ୍ ମୁନିନ୍  
ବନ୍ଦିତ ଧାତୁମଞ୍ଜ୍ଞାନ୍ କ୍ରମ ପବଚନାନ୍ ସଶାନ୍  
ମୁଗତ ଗମ ମଧ୍ୟ ତନ ବ୍ୟାକରଣାନ୍ ଚ ॥” ଇତ୍ୟାଦି ।

“ଅର୍ଥାଏ ଶବ୍ଦମୁଦ୍ର ପାର ହିଲାଛେନ, ଏତାଦୁଃ ବୁଦ୍ଧଦେବକେ ବନ୍ଦନା କରିଯା ସକର୍ମର  
ମାର୍ଗବ୍ସରପ ଏହି ଧାତୁମଞ୍ଜ୍ଞା ରଚନା କରିଲାମ । ବୌଦ୍ଧଧର୍ମ, ବିବିଧ ବ୍ୟାକରଣ ଉତ୍ସମରପ  
ଆଲୋଚନା କରିଯା ଏହି ଧାତୁପାଠ ସଙ୍କଳନ କରିଲାମ ।”

ଶ୍ଵରକାର ଏଇକ୍ରପ ଆପନାର ପରିଚୟ ଦିଯାଛେ । ତଥାହି—

“ରଚିତା ଧାତୁମଞ୍ଜ୍ଞା ଶିଳାବଂଶେ ଧୀମତୀ  
ସଧ୍ୟ ପକ୍ଷେରହ ରାଜହଙ୍ସ, ଅସିଥ ଧାମାଏ ଥିଏ ଶିଳାବଂଶ  
ସଙ୍କାଦିଲେ ନାମ୍ୟ ନିବାସବାସୀ, ସତୀର୍ଥରେ ମୋ ଜମିଦାନ୍ ଅକାଶୀ—”

অর্থাৎ এই ধাতুময়ী প্রথম পাঠার্থিগণের শিলার অঙ্গ পশ্চিমবর শিলাবৎশ কর্তৃক রচিত। এই শিলাবৎশ একজন দক্ষাদিলেন যদিগের পুরোহিত ও তথার অবস্থিতি করেন; তাহার বাসনা বৌকধর্ম বহুকাল প্রচলিত ধার্মিয়া শাঙ্খসের শার ধর্মগ্রহণপ প্রয়বনে ত্রিপুর করক।

ধাতুময়ী।—ডন এনডিশ সিলভিয়া বাতুবাস দেব নামক খৃষ্টধর্মাবলম্বী পশ্চিম ইহা সিংহল ও ইংরাজি ভাষায় অনুবাদ সহ প্রকাশ করিয়াছেন।

অভিধানপর্যাপি।—এখানি সংস্কৃত অমরকোষের তার প্রসিদ্ধ পাণি অভিধান। ইহা অমরকোষের প্রণালীতে আন্দোপাস্ত রচিত।

অহের মজলাচরণ যথা—

“তথাগতো কুর্পাকরো করো  
প্যায়স্তো শ্রোসঞ্জ সুধাপ মহান্ পদ্মন্।

অক পরাধান কলিসম্ তাৰ

নমামি তান্ কেবল দৃঃখ করণ্ করণ্॥”

অর্থাৎ আমি দুর্বার সিঙ্গু তথাগত বৃক্ষদেবকে বদনা করি, যিনি নির্বাণ আপনার আয়তাধীন বিবেচনা করিয়াও অন্তের সুখবর্দ্ধন নিমিত্ত স্বয়ং পুনঃ পুনঃ জন্মগ্রহণের অপার কষ্ট শীকার করিয়াছিলেন। এই রচনার উদ্দেশ্য বৃত্তান্ত যথা—

“সংগ্ কাণ্ডোচ ভূকাণ্ডো

তথা সামাঞ্জ কাণ্ডোচান্

কাণ্ডাট্রুতান বিত এস

অভিধান পদীপিকা

তিদীব মাহিমান ভূজগ বশাধি

সকলাখ সমাভার দিগ্প নিম্নান

ইহও কুশল মতীম সমারো

পাতু হোতি মহা মুনিন বচন ॥”

অর্থাৎ এই অভিধানপদীপিকা ত্রিকাণ্ডে বিভক্ত। যথা—স্বর্গ, পৃথিবী ও সামাজিক কাণ্ড। ইহাতে স্বর্গ, পৃথিবী এবং মাগদেশের সকল বিষয়ের উদ্দেশ্য আছে। বৃক্ষমান বক্তি এই এই অধ্যারন করিলে মহামুনির সকল বাক্য অবগত হইবেন। এই এই লক্ষাধিপতি পরাক্রমবাহুর রাজ্যকাণ্ডে শোগু-

গল্প্যাস্থ কর্তৃক রচিত। পরাক্রমবাহ ১১৫৩ খঃ অন্দে রাজ্যারণ্ত করেন। উপরের লিখিত প্রবক্ষে পালিভাষাসম্বৰীয় ব্যাকরণ, ধাতুপাঠ, ছন্দোগ্রহ এবং অতিধানের সংক্ষিপ্ত বিবরণ সঙ্কলিত হইল, এক্ষণে পালিভাষায় অঙ্গাঙ্গ সাহিত্য গ্রন্থের বিবরণ নিয়ে সংক্ষেপে সারোকৃত হইতেছে। আমরা পালিভাষায় স্মৃতিশুভ্রত নহি, এজন্য স্মৃতিশুভ্রত পাঠক মহোদয়গণ এই প্রস্তাবের অসম্পূর্ণতা বা ঘৰ্গত বা অনুবাদঘটিত দোষ মার্জনা করিবেন।

মহাবংশ।—ইতিপূর্বে সংস্কৃতভাষায় নৃপতি বা কোন মহাভার জীবনী কিংবা কোন দেশের ইতিহাস সঞ্চলনের পদ্ধতি ছিল না। কেবল পুরাণ ও মৃহৎ কথার গ্রাম অলীক গুরুপরিপূর্ণ গ্রন্থ ছিল। আমাদিগের যাহা কিছু পুরাবৃত্ত সঞ্চলিত হইগাছে, তাহা হইতে অগুমাত্র সত্য আবিক্ষার করা যায় কি না সন্দেহ। আমাদিগের সংস্কৃতে প্রকৃত পুরাবৃত্তমধ্যে কেবল একমাত্র রাজতরঙ্গী আমাণিক গ্রন্থ, কিন্তু তাহাও আধুনিক। রাজতরঙ্গী ১১৪০ খঃ অন্দে সঞ্চলিত হইয়াছিল। কিন্তু পালিভাষায় রচিত সিংহলদেশীয় বৌদ্ধ-ইতিহাস-গ্রন্থনিচয় তাহা অপেক্ষা সমধিক প্রাচীন। সিংহলদেশীয় পালিভাষায় বৌদ্ধ-ইতিহাস-সমূহ প্রকৃত পুরাবৃত্তের প্রণালীতে সঞ্চলিত, তাহা হইতে আমরা সিংহল দ্বীপের অনেক বৌদ্ধ-ধর্মসংক্রান্ত প্রাচীন বিবরণ জানিতে পারিতেছি। পালি-বৌদ্ধ-ইতিহাসিক গ্রন্থের মধ্যে মহাবংশ অতি প্রসিদ্ধ এবং প্রাচীন। মহাবংশ মাঝে পালিভাষার দুইখানি পুরাবৃত্ত প্রচলিত, কিন্তু দুইখানি গ্রন্থের বিবরণে পরম্পর অনেক নাই। ইহার মধ্যে প্রাচীন গ্রন্থখানি অমুরাধা-পুরের উত্তর বিহারের কোন স্থবির কর্তৃক রচিত, কিন্তু কোন সময়ে কাহার দ্বারা ইহা সঞ্চলিত হইয়াছে, তাহার কোন বিবরণ অবগত হইতে পাও যায় না। সিংহলেখর ধাতুসেন এই গ্রন্থে পাঠ শ্রবণ করিতেন; তিনি ৪৫৯-৪৭৭ খ্রীঃ অন্দের মধ্যে রাজ্য কবিয়াছিলেন। ইহাতে স্পষ্ট প্রতীয়মান হইতেছে যে, প্রাচীন মহাবংশ গ্রন্থখানি ইহার পূর্বে রচিত। এই গ্রন্থে মহাসেনের মৃত্যু পর্যাপ্ত ( ৩০২ খ্রীঃ অব ) বর্ণিত হইয়াছে। বিতীয় গ্রন্থখানি প্রথম গ্রন্থ হইতে উৎকৃষ্ট এবং সম্পূর্ণ। ইহাতেও মহাসেনের মৃত্যু পর্যাপ্ত ইতিহাস সংকলিত হইয়াছে। এই গ্রন্থ মহানামকৃত। গ্রন্থমধ্যে ৪৩ খ্রীঃ পুঃ হইতে সিংহল দ্বীপের প্রাচীন ইতিবৃত্ত লিখিত হইয়াছে। মহাবংশ এক প্রকারে

বৌকদিগের পুরাণ বলিলেও হয়, এজন্ত তাহাতে আমাদিগের পুরাণের জ্ঞান অনেক অলোকিক বিবরণও আছে। কিন্তু তাহা হইলেও ইহাতে ঐতিহাসিক বিবরণসমূহ স্মৃতিশালী-সহকারে বিবিধ প্রাচীন সিংহলদেশীয় গ্রন্থ হইতে সঙ্গ-লিপি হইয়াছে। আমাদিগের সংস্কৃত পুরাণের জ্ঞান এ গ্রন্থখানি কেবল “কাহিনী” নহে। মহাবংশে ঐতিহাসিক সত্যের অপলাপ করা হয় নাই। মহানায়কুর মহাবংশ ৪৫১ হইতে ৪৭৭ খ্রঃ অব্দের মধ্যে সংকলিত। ইহা এক শত অধ্যায়ে বিভক্ত এবং আদ্যোপাস্ত পালি কবিতায় গ্রথিত। গ্রন্থকার ইহা টীকাসহ রচনা করিয়াছেন।

মহাবংশের আর এক অংশ আছে, তাহার নাম স্মৃতুবংশ। এই অংশে পরাক্রমবাহুর (১২৬৬ খ্রীঃ অব্দ) রাজ্যশাসন পর্যন্ত কীর্তিত হইয়াছে। এই গ্রন্থ কীর্তি শ্রীমহারাজের অমুজ্ঞামুসারে ও তিবতবয় দ্বারা রচিত।

জর্জ টেরনার মহোদয় দ্বারা মহাবংশের ৩৭ অধ্যায় অমুবাদনহ সুজ্ঞিত ও প্রাচীরিত হইয়াছে।

দ্বীপবংশ।—মহাবংশের জ্ঞান এখানিও সিংহলদেশীয় প্রসিক পালি-ইতিবৃত্ত। যেঁ টেরনার সাহেব অমুমান করেন, এই গ্রন্থ উভর বিহারের বৌক স্থবিরগণের মহাবংশ গ্রন্থ। দ্বীপবংশ স্মৃতিশালী অমুসারে রচিত নহে, এজন্ত কেহ কেহ অমুমান করেন, এই গ্রন্থ এক সময়ে এক বাস্তির দ্বারা রচিত হয় নাই। এই গ্রন্থে বৌক ধর্মের ঐতিহাসিক বিবরণ বিস্তারিতরূপে শিখিত হইয়াছে।

পালিভাষায় অনেক উৎকৃষ্ট উৎকৃষ্ট গ্রন্থ আছে। তত্ত্বাবত্তের নাম অতাঙ্গবংশ, দাতাবংশ, ব্রহ্মজালস্মৃতি, জাতক (পঞ্চ) ক্লুদক পাঠ, স্মৃতি নিপাত, মহা পরিনিষ্পত্তি স্মৃতি, ধন্দপদ প্রভৃতি। এই সকল গ্রন্থ অতি প্রসিক এবং সিংহলদেশে প্রচলিত।

পালিভাষা একখনে সিংহল দ্বীপে ও ব্রহ্মদেশে প্রচলিত আছে। এই ভাষার অনেক গ্রন্থ চাইল্ড্বার্স' ফস্বুল, ক্লফ ও কুমার শামীর যদ্দে সুজ্ঞিত হইয়াছে।

---

# বেদ।

"The vedic Literature will always remain the most attractive object of study in relation to India."—Dr. Burnell's *Elements of South Indian Paleography*.



# বেদ ।

বেদ হিন্দুবিগের মূল ধর্মগ্রন্থ এবং ইহা হইতেই অগ্নাত্য শাস্ত্র ক্রমে ক্রমে জন্ম লাভ করিয়াছে। বেদে আর্যজাতির অটল বিশ্বাস। আমাদিগের ঐতিক পারত্তিক সকল কার্যই বেদমূলক। বেদ অমাত্য করিলে হিন্দুধর্মের জীবন মাখ করা হয়, স্মৃতিরাং সনাতন-হিন্দুধর্মাবলম্বিগণের বেদ অমাত্য করিবার অধিকার নাই। কি জেন্দ আবেস্তা, কি বাইবল, কি কোরাণ, পৃথিবীর সকল প্রকার ধর্মগ্রন্থ মধ্যে বেদ প্রাচীন, এবং কেবলমাত্র ভূমণ্ডলের একমাত্র প্রাচীন গ্রন্থ বলিয়া বিদেশীয় পণ্ডিতগণ যাহার পর নাই ইহার আদর করিয়া থাকেন।

বিদ্ ধাতু হইতে বেদ শব্দ, এজন্য ইহার প্রাকৃতিক অর্থ এই যে, জ্ঞান-লাভ অথবা শ্রেণোভাব হয় যদ্বারা, তাহারই নাম বেদ। বেদের অপর নাম অংশী অর্থাৎ তিন বেদ—ঝৰ্ণ, যজুঃ, সাম। খণ্ডে এই তিন বেদের উল্লেখ আছে। যথা—

“ অহে বুরিয় মন্ত্রং মে গোপায়া যমুষমঞ্জয়ী-  
বেদা বিহুঃ খচো যজুংবি সামানি ॥”

তগবানু মন্ত্র কহেন—

“ অগ্নিবায়ুরবিভ্যস্ত অস্রং ব্রহ্ম সনাতনং ।

তুদোহ যজ্ঞলিঙ্কার্থ-মৃগ্যজুঃসামলক্ষণং ॥”

অর্থাৎ—তিনি (ঈশ্বর) যজ্ঞকার্য সিদ্ধির নিমিত্ত অগ্নি হইতে সনাতন ঝৰ্ণবেদ, বায়ু হইতে যজুর্বেদ, এবং শূর্য হইতে সামবেদ উদ্ভৃত করিলেন। \*

উপনিষদের সময় চারি বেদ প্রচলিত ছিল। যথা—

“ত্বষ্টুতস্ত মহতো ভূতস্ত নিশ্চিতমেতদ্যদৃথেদো যজুবেদঃ  
সামবেদোহথর্বাপ্তিরসঃ ।” ইত্যাদি—

পণ্ডিত ভরতচন্দ্র শিরোমণি কর্তৃক অনুবাদিত। মনুসংহিতা ১২ পৃষ্ঠা দেৰ । \*

অর্ধাং প্রস্তাৱিত পৱনাঙ্গা হইতে, নিষ্ঠাস যেমন পুকুৰের প্রথম ব্যাতীঙ্গ ঘৰ্হণত হয়, সেইৱপ খক, যজু, সাম ও অথৰ্বাচৰিস প্ৰভৃতি শাস্ত্ৰও বিৰ্গত হইয়াছে।

পৌৱাণিক কালে খক, যজুঃ, সাম, অথৰ্ব, এই চারি বেদই প্ৰচলিত ছিল; এজন্ত মহাভাৰত, বিশ্বপুৰাণ, মাৰ্কণ্ডেয় পুৱাণ, ভাগবত, হৱিরংশ প্ৰভৃতি অহে এই চারি বেদেৰ উল্লেখ দেখিতে পাওয়া যায়। বেদসমূহ মন্ত্ৰ ও আক্ষণ্যাত্মক। মন্ত্ৰগুলি সংহিতা-বক্তু হইয়া আছে, অবশিষ্ট ব্রাহ্মণ। মন্ত্ৰভাগ পদ্যে ও ব্রাহ্মণভাগ গদ্যে রচিত। ব্রাহ্মণ শব্দেৰ অর্থ বেদেৰ ব্যাখ্যা। যথা—পাণিনিৰ মতে “ব্ৰহ্মগো বেদস্ত ব্যাখ্যানম্” এইৱপ বাক্যে “ব্রহ্মণ” শব্দ নিষ্পত্তি হওয়াৰ স্পষ্টতাৰ প্ৰতীয়মান হইতেছে, অগ্রে মন্ত্ৰভাগ ও তৎপৰে ব্রাহ্মণভাগ রচিত হইয়াছিল, কেননা ব্যাখ্যা পৱেই হইয়া থাকে।

বেদবাক্য সকল তিনি শ্ৰেণীভুক্ত। লোকিক বাক্য সকল যেকপ পদ্য, গদ্য, গীত, এই তিনি প্ৰকাৰ ভিন্ন চাৱিপ্ৰকাৰ নাই, বেদেও সেইৱপ পদ্য গদ্য গীত এই তিনি শ্ৰেণীৰ রচনা আছে। পদ্যগুলি খক, গদ্যভাগ যজুঃ ও গীতভাগ সাম। যথা—জৈবিনিস্তুত “তেষামৃগ্যত্বার্থবিশেন পাদব্যবহৃতা,” “গীতিশু সামাখ্যা, শেষে যজুঃশক্তি”।

যজুৰ আৱ একটি নাম নিগদ অর্ধাং গদ্য। অথৰ্ব বেদেৰ স্বতন্ত্ৰ কোন লক্ষণ নাই, অপৱ তিনি বেদেৰ কোন কোন অংশ লইয়া অথৰ্ব-নামক অৰি ইহা প্ৰচাৰ কৰেন। এই বেদ পাৱলোকিক ফলপ্ৰাৰ ধৰ্ম-ধৰ্মেৰ উপকাৰী বৰে, ইহা সাংসারিক ব্যবহাৰ উপকাৰী।

জৈবিনি বেদকে পৌৱনৰে অর্ধাং পুৰুষনিৰ্মিত বলেন না, ঈশ্বৱনিৰ্মিতও নহে। তাহাৰ মতে বেদেৰ মৰ্মাতা কেহ নাই। শব্দ, অর্থ ও তছন্ত্ৰেৰ সমৰ্পক (বোধ বোধক ভাৰ) নিত্য। মহুৰ্যেৰ কঢ়ে যে শব্দ হয়, তাহা ধৰনিমাত্ৰ; তাহাৰ নিত্যতা নাই। ধৰনি সকল অনিত্য। আমৱা বাস্তুবিক শব্দেৰ ক্লপবিশেষ আবিৰ্ভাৰ কৱিবাৰ জগ্য ধৰনিমাত্ৰ কৱিবাৰ থাকি। এই ধৰনি দেশ, কাল, পাত্ৰ ও প্ৰবলতাদেৰ মহুৰ্যেৰ বাগ্যন্ধেৰ তাৱতম্যহেতু শব্দপ্ৰকাশক সক্ষেত্ৰবনিগুলি ভিন্ন প্ৰকাৰ হইয়া যায়। আমি বলি-আম লবণ, একজন বলিল লুণ, আৱ একজন ধৰনি কৱিল ডুবণ;—লক্ষ;

সকলেরই এক। একজন বলিল “মাতৰ,” একজন বলিল “মা,” আর একজন বলিল, “মাতারি,” অপরে বলিল “মাদুর,” ইহাতে সকলেই সেই জননীবোধক শব্দ প্রকাশ করিবার প্রয়াস পাইল। এই মর্শ্চ জৈমিনি মীমাংসাশ্রতের প্রামাণগাদে কহিয়াছেন,—

“উৎপত্তিক্ষণ শব্দস্থার্থেন সম্ভবতত্ত্ব জ্ঞানমুপদেশোহ্যত্বিতরেকশার্থেহস্তপলকে তৎপ্রমাণং বাদরায়ণত্বানগেকস্তাৎ।”

এই স্তুতি হইতে ইহার অন্তর একত্রিশ স্তুতি পর্যাপ্ত সমূদায় স্তুতে শব্দ-অঙ্গের বিচার করিয়াছেন। অপিচ, উচ্চপ্রকার শব্দের কল্প প্রকাশ করিবার জন্য লোকে নানাবিধি সঙ্কেত কলনা করায় লোকিক শব্দের অনেক ধারণা হইয়া উঠিয়াছে। এই লোককৃত সাঙ্কেতিক শব্দের প্রামাণ্য নাই। লোকিক শব্দই পৌরুষের, কেননা পুরুষগণ ইহার সঙ্কেত করিয়াছে। বৈদিক শব্দ কাহারও সঙ্কেত দ্বারা স্থাপিত হয় নাই, কেননা উহার সঙ্কেতকর্তা কেহ দৃষ্ট হয় না, অহুমিতও হয় না। “বেদাংশ্চকে সন্নির্বর্দং পুরুষাখ্যা” (২৭ সং), “অনিতাদর্শনাচ্চ” (২৮ সং), “সারস্বতং সূক্ষ্মু” (অর্থাৎ সরস্বতী-প্রণীত), “কর্তশাখা”—কর্তনামক ঋষিপ্রণীত শাখা; এই কল্প পৈঘংলাদক, মৌছল, মৌলগল প্রভৃতি বেদভাগের বক্তা বিবেচনা করিয়া এবং “বৰঃ প্রাবাহণি-রকাময়ত,” “উদ্বাগকি-রকাময়ত,” এই সকল ব্যক্তিবৃটিত আখ্যায়িকা দেখিয়া ও ব্যক্তিবিশেষের বিশাসের প্রতি লক্ষ্য করিয়া উচ্চ স্তুতের দ্বারা বেদ পুরুষবিশিষ্ট এবং বেদের বিষয়বিশেষও অনিত্য অর্থাৎ বৎকিঞ্চিং কাল ছিল, এখন নাই, এইকল্প পূর্বপক্ষ করিয়া পরিশেষে “উৎকৃষ্ট শব্দপূর্বত্ত্বং” (২১ সং) “আখ্যাপ্রবচনাং (৩০ সং) ইত্যাদি স্তুতে জৈমিনি তাত্ত্ব বিশাসের বাচাত জন্মাইয়া দিয়াছেন। এই বিচারের সংক্ষিপ্ত মৰ্শ্চ এই যে, কাঠক প্রভৃতি আখ্যান কেবল কর্তাদি ঋষিগণ উহা প্রথমে বা প্রাধান্যক্রমে অমুষ্ঠান করিয়াছিলেন বলিয়া ঐকল্প সমাখ্যান হইয়াছে।

সাংখ্যকার কঠিল, “ন ত্রিভিরপৌরুষেয়ত্বাদেবস্তু তদৰ্থত্বাতীন্ত্রিযবাদং” (৫ অঃ ৪১ সং) এই স্তুতে আরম্ভ করিয়া “ন পৌরুষেয়ত্বং তৎ কর্তৃঃ পুরুষস্ত-সম্ভবাদং (৫ অঃ ৪৬ সং) এবং অন্তাত বহুতর স্তুতি দ্বারা নানাপ্রকার আশকা উত্তোলন করিয়া পরিশেষে সিদ্ধান্ত করিয়াছেন যে, বেদ কোন পুরুষ বুঝি দ্বারা

নির্মাণ করেন নাই, চিরকালই আছে। তবে কলাস্তকালে বে ব্যক্তি প্রথম শরীরী হন—তিনি অর্থাৎ হিরণ্যগর্জ বা ত্রিশ প্রকাশ করেন নাই। স্মৃত্যুক্তি প্রতিবুদ্ধ হইলে যেমন পুনর্কার তাহার পূর্বাভ্যন্ত পদার্থের জ্ঞান স্বতঃই উৎপন্ন হয়, সেইরূপ বেদও তাহার জ্ঞানে স্বতঃই উদ্বিত হইয়াছিল; এবং পুরুষের যেমন খাসপ্রাপ্তি উৎপাদন করিতে বৃক্ষ বা যত্ন অপেক্ষা করে না, সেইরূপ বেদ উচ্চারণ করিতেও তাহার বৃক্ষ বা যত্ন অপেক্ষিত হয় নাই। বেদান্তও এইরূপ বলেন। গৌতম বলেন, বেদ জন্ম বটে, কিন্তু তাহার প্রমাণ অগ্রাহ নহে। কেবলনা ভ্রমপ্রামাদাদিরহিত আপ্তপুরুষ ইহার বক্তা। “মন্ত্রাযুর্বদ্ধপ্রামাণ্যবচ্ছ তৎপ্রামাণ্যম্” এই স্বত হারা বেদের প্রামাণ্যপরিগ্রহের দৃষ্টান্ত দেখান। “মন্ত্রকে ও আযুর্বেদকে” গৌতম যদিও স্পষ্টভিধানে ঈশ্বরপ্রণীত বলেন নাই; কিন্তু গতিকে তাহার ঈশ্বরপ্রণীত বলা হইতেছে। তাহার মতে তাদৃশ আপ্তপুরুষ ঈশ্বর ব্যক্তিত আর কেহই নাই। মহু প্রভৃতি ঋবিদিগেরও এই মত। আস্তিক আর্য গ্রন্থকারদিগের মতে অপৌরুষেয় বাক্যের নাম বেদ, কেহই তাহা মহুয়াপ্রণীত বলিয়া স্বীকার করেন না।

এ সকল শাস্ত্রীয় তর্ক ত্যাগ করিয়া যুক্তি অবলম্বন করিলে দৃষ্ট হইবে, বৈদিক ঋবিগণই উহার প্রণেতা। তাহারাই আগমনাদের অভৌষ্ঠিসাধনের অন্ত দেবতাদিগের নিকট ছন্দোব্যুক্ত স্তোত্র লইয়া গমন করিয়াছিলেন। যথা—

“অর্থং পশ্চান্ত খয়েৱো দেবতাশ্ছলোভিবভ্যধাবন्।”

বৈদিক স্তোত্রনিচয় এক সময়ে রচিত নহে, তাহা সময়ে সময়ে ঋবিগণ কর্তৃক এক এক অংশে রচিত হইয়াছিল। বর্তমান বেদ যাহা আমরা ব্যবহার করিতেছি, বাদের পূর্বে ইহা একপ ছিল না। পরাম্পরানস্থ কুরুবৈপুরূষে কুরুপাণ্ডবদিগের যুদ্ধের পূর্বে সমুদ্বাগ বেদ ছলপ্রণালীবক করিয়া প্রচার করেন, এবং তাহার নাম বেদান্ত হইয়াছে। তিনি চারিজন শিষ্যকে চারিখে উপবেশ দিয়াছিলেন; যথা—বহুচ-নামক ঋগবেদ সংহিতা পৈলকে, নিগদার্থ ঘজুর্বেদ সংহিতা বৈশম্পায়নকে, ছন্দোগ-নামক সামবেদ সংহিতা জৈমিনিকে, এবং আঙ্গিনী-নামক অধর্ক-সংহিতা স্মৃতকে শিক্ষা দিয়াছিলেন।

আমজ্ঞাগবত ১২শ স্তুক ৬ষ্ঠ অধ্যায়ে লিখিত আছে—“পৈল বীর সংহিতা হই তাগ করিয়া ইন্দ্রপ্রমতিকে ও বাকলকে কহিলেন, এবং বাকল তাহা

চতুর্থ বিভক্ত করিয়া বোধ্য, যাজ্ঞবক্ষ, পরাশর ও অগ্নিমিত্র এই চারি শিষ্যকে উপদেশ দিলেন, এবং ইন্দ্রপ্রমতি ও সীয় পুত্র মাঙ্গুকেয় ঋষিকে ও মাঙ্গুকেয়ের শিষ্য দেবমিত্র সৌভরি প্রভৃতিকে অধ্যয়ন করাইলেন। পরে মাঙ্গুকেয়ের পুত্র শাকল্য সেই সংহিতাকে পাঁচ ভাগ করিয়া বাস্ত, মুক্ত, শালীয়, গোখল্য ও শিশির-নামক পাঁচ শিষ্যকে প্রদান করিলেন, এবং শাকল্যের শিষ্য জতুকর্ণ সীয় সংহিতাকে পাঁচ ভাগ করিয়া নিরুক্তের সহিত বলাক, পৈল, জাজল ও বিরং, এই চারিজনকে শিখা দিলেন। পরে বাস্তলের পুত্র বাস্তলি উক্ত সর্বশাখা হইতে সংগ্রহ করিয়া একখানি বাল-থিল্যনামক সংহিতা প্রস্তুত করিলেন, এবং বালায়নি, ভূজ্য ও কাশ্মার এই তিনি দৈত্য তাহা ধারণ করিল \*। ঋথেদসংহিতার শাকল্য শাখা প্রচলিত। উহা ৮ অংশকে বিভক্ত এবং তাহা পুনরায় ৬৪ অধ্যায়ে বিভক্ত হইয়াছে। ইহার মধ্যে ২০০৬ বর্গ আছে, তাহাতে ১০৪১৭ পাঁচ দৃষ্ট হয়। অন্তর্মতে ঋথেদ ১০ মণ্ডলে এবং ১০০ শত অনুবাকে বিভক্ত, তাহাতে ১০০০ এক সহস্র শত আছে। এই সংহিতায় সর্বসমেত ১৫৮২৬ পদ বর্তমানসময়ে প্রাপ্ত হওয়া যাইতেছে। শৌনক মুনিকৃত “চৰণবৃহ” গ্রন্থ-শুসারে বেদের অনেক অধ্যায় এ সময় প্রাপ্ত হওয়া যাব না, সে সমস্ত লোপ পাইয়াছে; রুতরাং তাহাদের উল্লেখ এখানে করা গেল না।

ঋথেদের দ্বাই থানি ত্রাঙ্গণ, গ্রিতলেষ ও সাঞ্চায়ন বা কৌবিতকী ত্রাঙ্গণ। গ্রিতরের ত্রাঙ্গণ আট পঞ্চিকায় বিভক্ত, তাহাদের প্রত্যেকে ৫টা করিয়া অধ্যায় আছে। এই সমুদ্বায় অধ্যায়ে ২৮৫ থণ্ড আছে। সাঞ্চায়ন বা কৌবিতকী ত্রাঙ্গণে ৩০টা অধ্যায় আছে। ঋথেদের সংহিতার ও ত্রাঙ্গণের টীকাকার সামনবাধব এবং শুল্কবজ্জ্বল্যান্তরালার্থের প্রতিক্রিয়া করিয়া দেওয়া হইয়েছে।

যজুর্বেদসংহিতা, কৃষ্ণ ও শুল্ক, এই দ্বাই অংশে বিভক্ত। ইহাকে তৈত্তি-সীয় ও বাজসনেয়ী সংহিতাও কহে। ইহার শাখার নাম তৈত্তিরীয়, মাধ্য-লিন ও কাষ। কৃষ্ণযজুর্বেদের ত্রাঙ্গণ তৈত্তিরীয়, এবং শুল্কযজুর্বেদের শতপথে ত্রাঙ্গণ। কৃষ্ণযজুর্বেদের ও ত্রাঙ্গণের টীকাকার সামনবাধব এবং শুল্কবজ্জ্বল্যান্তরালার্থের প্রতিক্রিয়া করিয়া দেওয়া হইয়েছে।

বেদের শাধ্যদলিনী শাথার টীকাকার মহীধর এবং উষ্ট ; কিন্তু ইহার ব্রাহ্ম-গ্রের টীকাকার সামনাচার্য।

সামবেদসংহিতা পূর্ব ও উত্তরভাগে বিভক্ত। ইহার শাথার নাম কৌশ্যম এবং রাণ্যায়ন। সামবেদের আট খানি ব্রাহ্মণ আছে ; তাহাদের নাম যথা,— প্রৌঢ় রো পঞ্চবিংশ, ষড়বিংশ, সামবিধান ব্রাহ্মণ, আর্দ্রের, দেবতাধ্যায়, বৎশ এবং সংহিতোপনিষদ্ ব্রাহ্মণ। সামনাচার্য এই আট খানি ব্রাহ্মণের উপরেখ করিয়াছেন। ইহা তিনি সামবেদের অন্তুত ব্রাহ্মণ নামক আর একখানি ব্রাহ্মণ বর্তমান আছে।

শ্রীমন্তুগবতের সামন স্বকে সপ্তম অধ্যায়ে লিখিত আছে—“অথর্ববিঃ স্মস্ত কবন্ধনামক শিষ্যকে স্বীয় সংহিতা অধ্যয়ন করাইলেন, এবং কবন্ধ তাহাকে দ্রুই ভাগ করিয়া পথ্য ও বেদদর্শসংজ্ঞক শিয়াস্তকে শিক্ষা দিলেন। বেদদর্শের চারি শিয়া। সৌকায়নি, ব্রজবলী, ঘোদোষ, পিঙ্গলায়নি। পথ্যের তিনি শিয়া কুশদ, শুনক ও জাজলি, ইচ্ছারা সকলেই অথর্ববিঃ। অঙ্গি-রার পুত্র শুনক স্বীয় সংহিতাকে দ্রুই ভাগ করিয়া পথ্য ও সৈক্ষবায়নকে প্রদান করিলেন, ‘সৈক্ষবায়নের শিধা সাবর্ণি প্রভৃতিরাও পরে তাহা গৃহণ করিলেন। পরে নক্ষত্রকল্প, শাস্তিকশ্তুপ (কল্প) ও অঙ্গিরা প্রভৃতি খণ্ডিগণ অথর্ববেদের আচার্য হইয়াছিলেন।’\* অথর্ববেদের শৌনক শাথামাত্র বর্তমান আছে। ইহার বিংশতি কাঁও ৬০১৫ শ্লোক প্রাপ্ত হওয়া যায়। গোপথ ব্রাহ্মণ অথর্ববেদের ব্রাহ্মণ।

মহামুনি যাক্ষেব নিরুক্ত অনুসারে পূর্বে বেদ-ব্যাখ্যা হইত। এখনও নিরুক্তবিহুক বেদব্যাখ্যা বুদ্ধমণ্ডলীর অপার্থ্য। যাক্ষের পূর্বেও বেদশব্দের নিরুক্তি বর্তমান ছিল, তাহা যাক্ষই বলিয়া গিয়াছেন। যথা—

“হূলোষ্ঠীবিন’ ক্লপয়তি ন স্নেহয়তি—ত্রিভ্য আধ্যাত্মেৰা জাগ্রতে ইতি শাকপুনিঃ—উর্বন্নাতনামকো মুনিজু’হোতি-ধাতোৱৃপঞ্জো হোতৃশব্দো মন্ততে।” ইত্যাদি।

হূলোষ্ঠীবি, শাকপুনি ও উর্বন্নাত প্রভৃতি নিরুক্তকার যাক্ষের পূর্বে বর্ত-

\* শ্রীমন্তুগবত। ষআনন্দচন্দ্র বেদান্তবাচীশের অনুবাদ।

মান ছিলেন। আমরা ধাক্ক মুনির নিঙ্কের সাহায্যে নিষে দেবতা ও বৈদিক শব্দ সংস্কৃতে কিঞ্চিৎ বর্ণনা করিলাম।

খাখেদের দেবতা। প্রথমতঃ দেবতা হই-শ্রেণী।—যাগাঙ্গ দেবতা এবং স্তোত্রাঙ্গ দেবতা। স্তোত্র বা শক্ত \*।—যাহাদের শুণমাহায্যাদি বর্ণনাপূর্বক প্রশংসনা করা যায়, সে সকল স্তোত্রাঙ্গ দেবতা। যজকালে হত, মধু, দধি, পাশব মাংস প্রভৃতি যাহাদের উদ্দেশে আছতি প্রদত্ত হয়, তাহারা যাগাঙ্গ দেবতা। খক্ক সংহিতা এবং যজুঃ সংহিতায় বচতর দেবতার উল্লেখ আছে। ইদানীস্তন কালেও বচতর অবৈদিক দেবতার নাম, রূপ, মাহায্যবর্ণনা দৃষ্ট হয়। সে সকল দেবতা না শক্রাঙ্গ, না যাগাঙ্গ; কেবল পূজা বা উপাসনার অনুকরণ প্রভৃতি কার্যের নিমিত্ত পৌরাণিক সময়ে কল্পিত হইয়াছে। বৈদিক দেবতার সমস্ত নাম সংগ্রহ করিবার আবশ্যকতা নাই; কতিপয় নাম সংগ্রহ করা যাইতেছে, তাহাতেই পাঠকবর্গ বুঝিতে পারিবেন।

অপ্তি, + বায়, ইন্দ্রবায়, মিত্রাবর্ণণ, অশ্বিনীকুম্ভাব, ঐন্দ্র, বৈশদেব, সারস্ত, মক্ষ, অপ্তিবিশেষ (স্বসমিক্ষ, ইতীক, সমিক্ষবাপ্তি, তন্মপাণ, নবাশংস, ইল, বহিদেবী, দ্বার, উজাঞ্জো, নজা), দৈবা, হোত্যুগল, প্রচেতাদ্বৰ, সরস্বতী, নাতারাত্য, ত্রষ্ণা, বনস্পতি, স্বাহাকৃতি, বহুস্পতি, মিত্রাপ্তি, পূষা, ডগ, আদিত্য (সূর্যবিশেষ), মক্ষণণ, বৃক্ষস্পতি, সোম, সদস্পতি, নারাশংসী, দক্ষিণা, খরু, সবিতা, দ্যা, বিষ্ণু, + অপ, ইন্দ্রাণী, পৃথিবী, অগ্নাণী, বঙ্গণানী, বৈশ্বরী, প্রজাপতি, উলুখল, মুহল, হরিশচন্দ, অধিধবন, উবঃকাল, ইত্যাদি

\* স্তোত্র এবং শক্ত এতদ্ভৱের এইমাত্র প্রভেদ যে, গীতের উপবৃক্ত মন্ত্র দ্বাবা যেহানে দেবতার প্রশংসনা করা যায়, সেই শান্তেই স্তোত্র; আম যাহা গীতের অনুপযুক্ত শক্ত, তাহা শক্ত।

+ “অপ্তিবৈদিক তত্ত্বাত্মনি নামানি—সর্ব ইতি প্রাচ আচক্ষতত্ব ইতি যথা বাহিক পশুবাল্পতি কঞ্জোহগ্নিরিতি তাত্ত্বাসন্তানি নামানি অগ্নৈত্যে সন্তান্যম।” (ইতি শতপথ: বাক্ষণ ।)

+ অতো দেবা অবস্থ নো যতো বিষ্ণুবিচক্রমে পৃথিবী সপ্তধামভিঃ। ইংব বিষ্ণুবিচক্রমে জেবা লিঙ্ঘে পদং। সমৃতবস্ত পাংশুরে। খথেদং, ১ম মঙ্গলং। এই স্তোত্র পৌরাণিক চতুর্দশ বিষ্ণু বৃক্ষাত্মকত্বে হইতেছে না। যাক্ক খথি ইহার অর্থ করিতেছেন।—

“বিষ্ণুঃ আদিত্যঃ কথমিতি যথাহং ত্রিধা নিধায় পদং নিধত্তে পদং নিধানং।”

অনেক দেবদেবী আছে। এই সকল দেবদেবীর স্তোত্র মধুচন্দ, বিশ্বামিত্র, জেতা, যেধাতিণি, শুনঃশেক, হিরণ্য, স্তুপ, সব্য, গোতম, অঙ্গীরস, প্রক্ষেপ (ঘোর খুবির পুত্র), কুৎস প্রভৃতি খুবিগণ কর্তৃক গায়ত্রী, উক্ষিক, অশুষ্টুপ, ত্রিষ্ঠুপ, জগতী, অযুজোবুহতী, প্রস্তার-পংক্তি প্রভৃতি ছলে গ্রথিত হইয়াছে। খণ্ঠেদের দ্বাইটী স্তোত্র নিম্নে অনুবাদ করিয়া দিলাম।

### ইন্দ্র।

১

আকাশের জ্যোতি—ভীম বজ্রধর !  
 মহামতি ইন্দ্র সর্বগুণাকব !  
 তব স্তুতিচয় যোরা নিরস্তুর  
 মধুর স্বরেরে কবিব গান।  
 কোমল, মধুব, নবীন গাথায়,  
 যাহাতে দেবেব মানস ভুলায়  
 —নহজে যুড়ায় তাপিত প্রাণ।

২

এস এস দেব ছাড়ি স্বরপুর,  
 শুনিতে এহেন সঙ্গীত মধুর।  
 যে সঙ্গীতে শোক তাপ হয় দুর—  
 এহেন সঙ্গীত কর শ্রবণ।  
 শুভময় অদ্বি-উৎসের সমান  
 বিমল আনন্দ করিব প্রদান—  
 শুন—করযোড়ে করি বন্দন।

স্বর্ণময় রথে করি আরোহণ,  
এস এস ইন্দ্ৰ এ মৰ্ত্য-ভবন ।  
কৰুক সারথি রথ সঞ্চলন  
বেগে বজ্রনাদে বিমানপথে ।  
ত্রস্ত ব্যাস্ত হয়ে সুৱৰ্বালা-দলে  
বিশ্ব-উৎকুল-লোচনে সকলে,  
হেরিবে তোমায় সুবৰ্ণরথে ।

৪

ব'সো দৰ্ভাসমে লও উপহার  
অন্নব্যঙ্গনাদি বিবিধ প্রকার,  
গৰুদ্রব্য নানা—সোম—সুধাধার  
( দেবেৰ হৱ'ভ অপূৰ্ব ধন )  
কৰযোড়ে মোৱা তোমারে আহ্বান  
কৰিতেছি, শুনি এই স্ববগান  
বিপক্ষেব ভয় কৰ ভঞ্জন ।

৫

অতীব কাতৰে আমৱা এখন  
লয়েছি তোমাৰ চৱণে শৱণ ।  
কৱ দেব কৱ অভীষ্ঠ সাধন,  
সুধা-সোমৱস কৱিয়া পান ।  
অয় অয় দেব বজ্রনাদ কৱ,  
বিপক্ষেব ভয় আমাদেৱ হৱ—  
তব ষশ মোৱা কৱিব গান ।

## উষা । \*

১

পরিণীতা রোমা সম দীপ্তি দান  
 মোদের হৃদয়ে—( স্মথের নিদান ),  
 তোমার কৃপায়, অম্বি উষাদেবি !  
 ঘোর অক্ষকার হইল নাশ ।  
 উর্ত্তিল মানব তব পদ সেবি,  
 তব কান্তিচ্ছটা হ'লো প্রকাশ ।

২

দুরে বা নিকটে করিয়া গমন  
 চেতাইলে যত জীব অগণন,  
 সবে স্বীয় কার্য্যে হ'লো! ধাৰমান্ব!  
 হেরিয়া তোমার মধুর বেশ,  
 ধন প্রসবিতা কৃপার নিদান  
 স্বৰ্বৰ্গ বৱণ শোভা অশ্বে ।

৩

হাদেবতা পূজী কমনীয়া উষা,  
 অঙ্গে শোভে সদা রমণীয় ভূষা,  
 স্তুতিশ্রিয় অতি, মৱণ-রহিত,  
 এস যজ্ঞস্থানে ডাকি তোমায় ।  
 কর দেব-বালা আমাদের হিত,  
 নিয়োজিত মোরা তব পূজ্যয় ।

\* এই কবিতাটি ইতিপূর্বে জ্ঞানাক্ষুরে অকাশিত হইয়াছিল ।

যথা প্রভাতের হইলে আলোক,  
তোমার আজ্ঞায় যত দেবলোক  
সৌমরস পানে আনন্দ অন্তরে  
যজ্ঞহানে সবে করে গমন ।  
গো, অশ্ব, অষ্ট, আমাদের ঘরে  
তেমতি কৃপাল কর স্থাপন ।

## ৫

দুর্বল হউক বিপক্ষের বল,  
তব জয়ধ্বনি আমরা সকল  
পবিত্র হৃদয়ে করিব প্রদান ।  
বিচ্ছিন্ন-বসনা মঙ্গলময়ি ।  
সতত করিব তব যশঃ গান,  
হই যেন মোরা বিপক্ষজয়ী ।  
অযি উষাদেবি ! হ্যালোক-ছছিতা,  
বশিষ্ঠ প্রত্তি যাজ্ঞিক-পূজিতা,  
তোমার কৃপেতে তমঃ হয় দূর—  
বিশ্ববরণীয় মধুর ক্লপ !  
তব কৃপা সদা পাইতে প্রচুর  
হইয়াছি মোরা অতি লোলুপ ।

জৈমিনির মতে দেবতা নামক কোনও জৈব পদার্থ নাই। “ইন্দ্র” এই শব্দই দেবতা। তত্ত্বিন “ইন্দ্র” এই শব্দের অর্থ সহস্রাক্ষাদিযুক্ত কোন জীব নাই। যাগকালে দ্র্যত্যাগের উদ্দেশ্যভূত দেবতার, “ইন্দ্রায় স্বাহা” এই মন্ত্র-মাত্রই দেবতা। মীমাংসা-দর্শনের ঘটাধ্যায়ে ইহার একপ্রকার বিচার করা হইয়াছে—

“ফলার্থষ্টিৎ কর্মণঃ শান্ত্রং সর্বাধিকারং তাৎ।”

ইত্যাদি স্থত্রের ঘারা দেবতাদিগের যাগমণ্ড করার অধিকার নাই, ইহা প্রতিপাদন করা হইয়াছে। দেবতাদিগের কোনপ্রকার বিগ্রহ নাই। এই অংশে জৈমিনি খে সকল যুক্তি প্রদর্শন করিয়াছেন, তাহা বলা যাইতেছে। স্বত প্রভৃতি দ্রব্য যেমন যাগের একটি অঙ্গ, দেবতাও তজ্জপ একটি যাগের অঙ্গ। যাগকালে দেবতাদিগের আহ্বান করিতে হয়, দেবতা যদি শরীরী হন, তবে তাঁহাদিগের আগমন-কালে যজ্ঞমানের প্রত্যক্ষ হওয়া উচিত, আর যদি তাঁহারা মহিমাবলে অস্ত্রাদিত অপ্রত্যক্ষ হইয়া অবস্থান করেন, এমত হয়, তথাপি এক সময়ে বহলোক যাগ করিতেছে এবং সকলেই এককালে আহ্বান করিয়াছে, তাহাতে তাঁহার এক সময়ে সর্বত্র গমন অসম্ভব এবং শান্তামুসারে তাঁহার সর্বত্রই অধিষ্ঠান করা উচিত ; স্বতরাং তাহা ঘটিবার সম্ভাবনা নাই। আর যদি মন্ত্রই দেবতা হয়, তবে যে, যে স্থলে যাগ করুক না কেন, “ইন্দ্রার স্বাহা” এই মন্ত্র উচ্চারণ করিলেই যজ্ঞসিদ্ধি হইবেক। \* “বজ্রহস্তঃ পুরন্দরঃ” ইত্যাদি শান্ত্রবাক্য সকল স্তুতিবাক্যমাত্র। জৈমিনি এই-ক্লপ দেবতা ও যজ্ঞসম্বন্ধে অনেক তর্ক বিতর্ক করিয়াছেন, তাহা আধুনিক ক্লচির সম্পূর্ণ বিপরীত, এজন্ত উল্লেখ করিলাম না।

সোমলতার উল্লেখ বেদমধ্যে বিশেষজ্ঞে দৃষ্ট হইয়া থাকে। আবিগণ সোমের স্তুতি করিয়াছেন, তাঁহার রস স্বয়ং পান করিয়াছেন ও দেবতা-গণকে অর্পণ করতঃ পরমানন্দ উপভোগ করিয়াছেন। বেদে লিখিত আছে, সোমলতার রস তৃপ্তিকর, হর্যজনক এবং অতি মধুর। সোমলতা \* পার্বতীয় লতাবিশেষ। সামবেদীয় বড়বিংশ ত্রাক্ষণে এক আধ্যায়িকায় উক্ত হইয়াছে, সোমলতা পৃথিবীমধ্যে আর উৎপন্ন হয় না, এজন্ত সোমব্যাগ প্রতিনিধিত্বয়ের ঘারা সম্পন্ন করিতে হইবেক। এক্ষণে পুনা প্রভৃতি স্থান হইতে যে সোম-লতা আনীত হয়, তাহা বৈদিক কালের প্রকৃত সোমলতা নহে, কিন্তু সেই জাতীয় বটে। সংস্কৃত বিদ্যাবিশারদ হৌগ সাহেব এই লতার আস্তাদ অতীব তিক্ত, দুর্গঞ্জ্যুক্ত এবং মন্ত্রাক্ষরক, এইরূপ লিখিয়াছেন ; † কিন্তু বেদে ইহার

\* Asclepias Acida.

† Ait. Br. Vol. II. p. 439.

সম্পূর্ণ বিপরীত বর্ণনা দৃষ্ট হয়। তাহাতে লিখিত আছে, সোমলতার রস  
সুমিষ্ঠ, মাদক ও অত্যন্ত হর্ষজনক; যথা কথে—

“গ্রো ত্রিগ্রস্ত ইদং বো মৎসরা মাদরিষ্মবঃ । দ্রপ্তা মধুশচমুষদঃ ।”

হে ইন্দ্র-আদি দেবগণ! আপনাদের নিমিত্ত উৎকৃষ্ট সোম সম্পাদিত  
করা হইতেছে, ইহা অত্যন্ত তৃপ্তিকর, হর্ষের হেতু, বিন্দু বিন্দু কবিয়া  
নিষ্কাশিত, অতি মধুর এবং চমু অর্থাৎ পাত্রবিশেষে অবস্থিত আছে। পুনশ্চ  
“অশ্বিনৌ পিবতং মধু” অর্থাৎ হে অশ্বিনৌকুমার! এই মাধুর্যাগুণবিশিষ্ট সোম  
পান কর। এইকপ সর্বত্রাই বেদে সোমের ঘৰ্ষিতা বর্ণিত আছে, বিশেষ  
উনিশবর্গে সোমসুক্ত-নামক ধূকসমূহে সোমের ঘৰ্ষিতাস্ত স্পষ্ট বর্ণনা করা  
হইয়াছে। সোমের রস ছফ্টের আয় ও গাঢ়; যথা “সংস্তে পয়াৎসি সমুচ্ছ  
রাজা” অর্থাৎ হে সোম! তোমার পূর্বোক্ত গুণযুক্ত পয় অর্থাৎ ক্ষীর  
সকল তোমাকেই প্রাপ্ত হউক। ইহার বর্ণনাকে এইমাত্র উক্ত হইয়াছে,  
“রাজ্ঞে মু তে বরুণশ্চ ব্রতানি বৃহস্পাতেবং তব সোম ধাম—”

অর্থাৎ হে সোম! তুমি রাজবান বরুণের আয়, তোমার তেজ অতি  
বিস্তীর্ণ এবং গাঙ্গীর্যযুক্ত। ইহাতে এইমাত্র অনুভব হইতেছে যে, সোমের  
বর্ণ জলের আয় শুভ। সোমলতার আকার পুত্রিকা \* লতার সদৃশ (পুঁই  
শাকের মত) হইবার সন্তানবন্না, কেননা সোমলতার অভাবে পুত্রিকা  
লতার বিধান আছে—“সাদৃশ্যে প্রতিনিধিঃ” শান্ত্রকাবেরা কোন বস্তুর অভাব  
হইলে তৎসদৃশ বস্তুবের গ্রহণ বিধান করিয়াছেন; স্মৃতরাঃ সোমাভাবে  
পুত্রিকার বিধি; যথা—

“সোমাভাবে পুত্রিকামভিমুণ্যাঽ ।” শ্রতিঃ।

বড় বিংশ ব্রাহ্মণ প্রভৃতি ব্রাহ্মণগ্রন্থে সোমাভাবস্থলে পুত্রিকা-বিধানের অনেক  
বাক্য আছে।

সোম তত্ত্বযুক্ত অর্থাৎ অভাস্তরে অঁশযুক্ত লতা। যথা—

“আপ্যায়স্য মন্দিতম সোম বিশেতিরঃগুভিঃ ।

ভৱা নঃ সুশ্রব স্তমঃ সথা বৃষ্টে । ১৪ অ, ১৯ স্তুত ।

অর্থাৎ হে অতিশয় মদযুক্ত সোম! তুমি তোমার সমুদ্র তত্ত্ব দ্বারা  
আমাদিগকে আপ্যায়িত কর।

সোমরসের বিবিধ শুণের মধ্যে পুষ্টিকারিতা ও রোগনাশক্তি শুণ আছে।

যথা— “গরঞ্জানো অমিহী বসুবিং পুষ্টিবর্দ্ধনঃ।” ১৪ অ, ৯১ স্থ।

অর্থাৎ হে সোম ! তুমি ধনের বৃদ্ধিকারী, রোগসমূহের নাশক, শরীর ও মনের পুষ্টিকারক।

আর্বকালের খবিগণই সোমলতা প্রকাশ করেন। যথা—

“ঃ সোম প্রচিকিত্তো মনীষত্বং রজিপ্যমমুনেষি পথাঃ।”

অর্থাৎ হে সোম ! তুমি আমাদের বৃক্ষ দ্বারা পরিজ্ঞাত হইয়াছ।

সোমরস কগুন দ্বারা অর্থাৎ কুটিয়া অভিযব অর্থাৎ নিঙ্কাশন করা হইত। ইহা রাখিবার পাত্রকে চমু করে। এই পাত্র কাষ বা গোচর্মনির্ধিত হইত। উহার রস উঠাইবার পাত্র পৃথক, তাহার নাম গ্রাহ।

“ঃ সানোঃ সামুমারুহঃ ভৃষ্যম্পষ্টকস্তঃ।

তদিজোহর্থং চেততি যথেনঃ বৃষ্টিরেজ্জতি॥”

যৎকালে যজমান সকল সোমবল্লী আহরণের নিমিত্ত এক পর্বতশিখের হইতে শিখরাস্ত্রে আরোহণ করেন, তখনই তাহাদিগের সোম-যাগ আরম্ভ করা হয়। ইন্দ্র তৎকালে যজমানের প্রয়োজন বুঝিয়া তাহাদের যজ্ঞস্থলে আগমন করেন।

খাদ্যে পুরুষা, যথাতি প্রভৃতি রাজাদিগের নাম পাওয়া যায় ; যথা—

“মহুষ্যদপ্তে অঙ্গিরস্যাঙ্গিরো যব্যাতিবৎসননে পূর্ববচ্ছলতে।”

বেদের সংহিতা, বিশেষতঃ ত্রাক্ষণে অনেক রাজা ও অঞ্চল ব্যক্তিগণের আখ্যায়িকা আছে, তাহাকে পুরাণ বলা যায় ; \* ইহা ভিন্ন বৈদিক কালে অঞ্চল পুরাণ ছিল না ; তবে মহাভারত, রামাযণ ও অগ্নাঞ্চ পুরাণ প্রভৃতি বেদামুহূর্তী অঞ্চল অর্থাৎ অনেকাংশের অবলম্বন-পীঠ বেদ। পশ্চিম দ্যানদ সরোবরীর সহিত কাশীর পশ্চিমগণের তর্কবিতর্ক উপস্থিত হইলে তিনি বৈদিক আখ্যায়িকাকেই পুরাণ বলিয়া মান্য করিয়াছিলেন ; উহা ভিন্ন তিনি স্বতন্ত্র পুরাণ মান্য করেন নাই।

ভাষা, পার্থিব অবস্থা, মহুষ্যগণের প্রকৃতি এবং তাহাদের আচার ব্যবহার সমূদায় পরিবর্তনশীল। স্মৃতরাং সহজেই এইক্রম উপলক্ষ্মি হয় যে, এখন আমরা যাহা দেখিতেছি ও শুনিতেছি, অতি পূর্বকালে এক্রম ছিল না। কিন্তু ছিল, তাহাও নিরূপণ করা যায় না। তবে কি না পুরাকালের ভাব মনোমধ্যে

\* “ঞ্চঃ দার্শানি ছচ্ছানি পুরাণঃ যজ্ঞে গহ।”—অধর্ববেদ।

আবিষ্ট্র্ত হইলে অনির্বচনীয় আয়োদ উপস্থিত হয় বলিয়া কথফিং নিরূপণ করিতে ইচ্ছা হয়।

অহুসঙ্গের বিষয় বহুপ্রকার হইলেও প্রধানতঃ ৪টা বিভাগ স্থির করা গেল। ভাষা (১), পার্থিব অবস্থা (২), জীব-প্রকৃতি (৩), তাহাদের ব্যবহারপক্ষতি (৪)। ইছাব স্পষ্টতার জন্য চারিটা কালেবও উল্লেখ হউক। বৈদিক কাল (১), আর্ষকাল (২), আচার্যকাল (৩), পরাভূত কাল (৪)। যে কালে সংহিতা ও আক্ষণ সকল প্রচারিত হয়, তাহাই বৈদিককালের লক্ষ্য। আর্ষকালের লক্ষ্য মধ্যকাল (অর্থাৎ যে সময় স্মৃতি ও নানাবিধি পুরাণ প্রকটিত হয়।) এই আর্ষকাল ও পরাভূত কাল এতভূতয়ের অন্তরাল কালকে আচার্যকাল বলিয়া আনিতে হইবে। পরাভূতকাল, বর্তমানকাল ৫০০ বৎসর পর্যন্ত গ্রহণ করা গেল। এই চারিটা কালের সহিত উপর্যুক্ত চারিটা বিষয়ের প্রত্যেকের সম্বন্ধ ধাকিবে।

প্রথমে বৈদিক কালের ভাষাসমূক্ষে লেখা যাইতেছে।

ভারতবর্ষের প্রধান ভাষা সংস্কৃত। তত্ত্ব অন্ত ভাষাও দেখা যাইতেছে। এইরূপ আদিমকালেও ছিল কি না—অহুসঙ্গান করিলে, ছিল বলিয়াই প্রতীতি হয়। সংস্কৃতের অবস্থা কথফিং বুঝা যাইতে পারে বটে, কিন্তু অন্ত ভাষা কিন্তু আকারে ছিল, তাহা বুঝা যাব না। বৈদিক গ্রন্থ সকল পর্যালোচনা করিলে স্পষ্টই প্রতীতি হয়, সংস্কৃত ভিন্ন ভাষাস্তরেরও প্রচার ছিল, এবং তাহা এক্ষণকার স্থায় শ্রেণীবিশেষে বিভিন্ন আকারে ছিল। দেবতারা কিংবা আর্যেরা যথাকে “গোঁ” বলিতেন, তৎকালে অস্তবেবা তাহাকে “গাবী” “গোনী” “গোপোঁলী” ইত্যাদি বলিত। তাঁহাবা শক্রদিগকে “হে অরঘঃ!” বলিয়া সম্মুখে করিতেন, অস্তবেরা “হেল্য” বলিয়া তাঁহাদিগকে প্রত্যুত্তর দিত। যথাবা আদিমকালের অস্তুব, তাহাবাটি মধ্যকালের প্লেচ। কেন না, মহর্ষি জৈমিনি “চোদিতস্ত প্রতীতেন অবিরোধাং প্রমাণেন।” ইত্যাদি স্তুতি দ্বাবা প্লেচ সাক্ষেত্রিক পদাৰ্থকেও ঘজকার্যে গ্রহণ করিতে উপদেশ দিয়া পূর্বোক্ত আস্তুবৰিক বাক্যকে প্লেচবাক্য বলিয়া উদাহৰণ দিয়াছেন। “পিক” “নেম” “সত” “তামুরস” প্রভৃতি অনেকগুলি শব্দ এক্ষণে সংস্কৃত ভাষামধ্যে নিবিষ্ট হইয়াছে, বস্তুতঃ ঐ সকল শব্দ সংস্কৃতই নহে। ঐ সকল শব্দ তত্ত্ব অর্থে পূর্বকালের অস্তবেরা বা প্লেচেরাই ব্যবহার করিত। তাহারা কোঁকিলকে “পিক,” নামকে

ও অর্ধভাগকে “নেম,” পক্ষকে “তামরস” বলিত। সংহিতা গ্রন্থে যাহাদিগকে অসুর বলা হইয়াছিল, আঙ্গণগ্রন্থে তাহাদিগকে প্লেচ বলা হয়, তদ্দ্বিতীয়ে ও অসুর একমূলক বা তুল্যজাতি বলিতে হইবে। পরবর্তী “প্লেচ” এই নামাস্তর হইবার অন্ত কোন কারণ দৃষ্ট হয় না। পুরাকালেও একশণকার শাস্তি সাধারণ ব্যবহার্য ভাষাস্তর ছিল, তাহার আর সন্দেহ নাই। বিশেষতঃ,—

“তেহসুরা হেলৱ হেলৱ ইতি কুর্বস্তঃ পরাবত্তুরুঃ। তস্মাহুক্ষণেন ন প্রেচিত  
বৈ নাপতাষিত বৈ প্লেচোহবা যদেষ অপশব্দঃ।”

ইত্যাদি আঙ্গণ বাক্য দ্বারা স্পষ্ট প্রতীতি হয়, যাহারা অসুর, তাহারাই প্লেচ, এবং সংস্কৃত ভিন্ন নানাপ্রকার অপশব্দ ছিল। “নায়জিঙ্গাঃ বাচঃ বদেৎ” ইত্যাদি মন্ত্রকাণ্ডেও যজ্ঞকালে অপশব্দ বলিতে নিষেধ থাকাতে উপযুক্ত সিদ্ধান্ত দৃঢ়ভূত হইতেছে। অতএব সংস্কৃত ভিন্ন অন্ত প্রকার ভাষাও ছিল, ইহাতে অগুমাত্র সন্দেহ নাই।

ঝাখ্দের অথবা তৎসমজাতীয় গ্রন্থের সংস্কৃত আমরা বুঝিতে পারি না। তাহার কয়েকটী নিগৃত কারণ আছে। প্রথমতঃ বর্তমানকালের সংস্কৃত ব্যাকরণের অধীন, বেদের সংস্কৃত ব্যাকরণের অধীন নহে। (ব্যাকরণই বেদবাক্য অসুস্থানে রচিত—যেহেতু ব্যাকরণ বেদের অনেক পরে)। দ্বিতীয়তঃ বাক্যের আকার ও সংস্থান একশণকার অপেক্ষা অনেক বিভিন্ন। তৃতীয়তঃ পূর্বে যে সকল শব্দ দ্বারা যে সকল বস্তুকে বুঝাইবার প্রধা ছিল, একশণে আর সেই সকল শব্দ দ্বারা সেই সকল বস্তু বুঝান হয় না এবং শব্দ সকলের সম্বন্ধটনা একশণকার রীতিবিহীন। মনে করুন—

“সত্যঃ হেৰা অমবস্তু ধৰ্মাখিদ। ক্লিন্দ্রিসঃ। মিহ ক্লৰ্ববাতাং॥”

ঝাখ্দের (১ অং, ১ম অংক, ১ম, ২৮ স্তুত, ৭ শ্লক) এই শব্দ পাঠ্যাত্মে, বোধ হয় কেহই অর্থ-বুঝিবেন না। না বুঝিবার অন্ত কিছু কারণ নাই, কেবল ঐ সকল শব্দ ও ঐরূপ রীতি আমরা কখন অমুভব করি নাই। “সত্যঃ” এই শব্দটী আমরা ব্যবহার করি—উহা বুঝা গেল। তৎপরে “হেৰা” বুঝিলাম না, আমাদের বুঝি—তু+এয়া এইরূপ গ্রহণ করিতেই প্রথমতঃ ধারিত হইবে, কিন্তু তাহা নহে। আমরা যেরূপ তলে “ত্বিষ্” ব্যবহার করি, তজ্জপ তলে “হেৰা” শব্দ ব্যবহৃত হইয়াছে। “হেৰা” ঐ ত্বিষ্ শব্দেরই তুল্য। “অমবস্তু”

অম হইলে বল বুঝাই । “অম” এইটা যে বলের একটা নাম, তাহা আমরা আর শনিতে পাই না স্বতরাং বুঝিতেও পারি না । “ধৰ্মঞ্জনা”—“ধৰ্মন্” অঙ্গভূমি, “চিৎ” আয়ুশঃ । ইহা বুঝিলেও বুঝা যায় বটে, কিন্তু “চিদা” এই চিৎ শব্দের পরে আকার ধারাতেই গোলযোগ । ঐ আকারটার সহিত “অবাতাং” শব্দের সম্ভব । আ অবাতাং । আ মমস্তাং ।—এইজন্ম অর্থ হইবে, ইত্যাদি । পূর্বে ব্যাকরণ ছিল না । যথা—

“বৃহস্পতিরিঙ্গায় দিবাং বর্ষসহস্রং প্রতিপদোক্তানাং শৰ্কানাং শৰপারায়ণং প্রোবাচ নাস্তং জগাম ।”

এই বেদবাক্য দ্বারা প্রতীতি হয় যে, পূর্বকালে চীনদেশীয় বর্ণবালাৰ জ্ঞানৰ একটা করিয়া শব্দবাশি শিথিয়া গ্ৰহাধ্যায়ন কৰিতে হইত । কিছুকাল পরে কিঞ্চিৎ কৌশলসম্পন্ন প্ৰণালী নিবক্ষ হইল—অৰ্দ্ধাং নাম, আধ্যাত, উপসর্গ, নিপাতন, এই চারি-জাতি শব্দ হিৱ হইল ।

“চৰারি শূঙ্গা অযোহস্ত পাদা বৈ শীর্ষে সপ্ত হস্তা সোহস্ত । ত্ৰিধা বক্ষে বৃষত্বো রোবৰীতি মহো দেবো মৰ্ত্যাং আবিবেশ ।”

শব্দসমূদ্রের পার প্রাপ্তিৰ নিমিত্ত কতকগুলি স্মৃতিময় সংস্থাপিত হইলে উপযুক্ত কৃপক বাক্যটা লোকে আনন্দের সহিত পাঠ কৰিয়াছিল । বৈৱাক-অণিক বস্তুগুলি উহাতে বৃষক্রমে বর্ণিত হইয়াছে । যথা—নাম, আধ্যাত, উপসর্গ, নিপাত, এই চারি প্রকার পদসমূহ ঐ বৃষের শৃঙ্গ । তিনটা কাল তাহার পদ । স্মৃত ও তীক্ষ্ণ এই তিন স্থানে ঐ সমূদয় গ্ৰথিত । এই বৃষ অগতে আবিভূত হইবামাত্ৰ শব্দকার্য রব কৰিয়া উঠিল । যাহা ইচ্ছা তাহাই প্ৰকাশ কৰা যায় বলিয়া উহা নানাপ্ৰকাৰ নামে ধৰ্মত হইল । কিছুকাল পৱেই ব্যাকরণ জন্মে । ব্যাকরণ বলিলে যে পাণিনি-ব্যাকরণ বুঝিবে তাহা নহে । কেননা, পাণিনি পূৰ্ব পূৰ্ব আচাৰ্যদিগেৰ মত প্ৰকাশ কৰিয়াছেন এবং “ব্যাকরণ” এই নামও পাণিনি-ব্যাকরণ অপেক্ষা প্ৰাচীন গ্ৰন্থে দৃষ্ট হয় । বৰ্তমান ব্যাকরণ, বৰ্তমান নিৰুক্তগ্ৰন্থ, বৰ্তমান কোষগ্ৰন্থ, এ সকলেৰ পূৰ্বেও ঐ ঐ জাতীয় গ্ৰন্থ ছিল । পাণিনি যেমন পূৰ্ব ব্যাকরণেৰ উল্লেখ কৰিয়াছেন, নিৰুক্তকাৰ যাক মুনিও তেমন অন্ত নিৰুক্তেৰ উল্লেখ কৰিয়াছেন ।

মেদিনী প্রভৃতি কোষগ্রন্থের পূর্বে “বৃহৎপলিনী,” “উৎপলিনী” প্রভৃতি কোষগ্রন্থ ছিল, এই সকল এখন আর পাওয়া যায় না। “আক্ষণ্যসর্বস্ব” প্রভৃতি বেদমন্ত্র-ব্যাখ্যা-গ্রন্থে এই সকল প্রাচীন কোষ হইতে শব্দগৰ্ম্মাদ্ধ উচ্চ হইয়াছে। অতএব পাণিয়াদি মুনিগণ আদিম আচার্য নহেন। বৈদিকগ্রন্থে বলের নাম আটাইশ, সংগ্রামের নাম ছ-চলিশ, অপত্যের নাম পনর, বাক্যের নাম সাতার, ধনের নাম আটাইশ, ইত্যাদি দেখা যায়। মে সকল নাম একস্বে আর ব্যবহার করিতে প্রায় দেখা যায় না। আদিম কালের কোন বস্ত্রের নাম দশ ছিল, একস্বে তাহার ২০০ নাম দেখা যায়। আবার কোন বস্ত্রের পঞ্চশটী ছিল, এখন পাঁচটীও নাই। এতদুর বিপর্যয় ঘটিয়াছে। কতকগুলি শব্দ আদিম কাল হইতে সমান চলিন্ন আসিতেছে; যথা—গো, অশ্ব ইত্যাদি। কতকগুলি মেছ শব্দ সাধারণে চলিত আছে। মেছ শব্দ শুনিলে সাধারণে মনে কবে, পারসী কি ইংরাজী; বস্তুতঃ তাহা নহে। যুধিষ্ঠিরকে বিহুর মেছভাষ্য শুন্ত জতুগৃহের কথা বলিয়াছিলেন; এই কথার সাধারণে মনে কবে, বিহুর ও যুধিষ্ঠির পারসী জানিতেৰ; উহা অ.ম.।

ফল মেছভাষ্যসমূহকে যেরূপ আর্যশাস্ত্রে উল্লেখ দেখা যায়, তাহাতে এই-জন্ম অর্থ দাঢ়ায় যে, মেছভাষ্য আর কিছু নহে, কেবল প্রকৃতি প্রত্যয়াদি বৈয়াকরণিক সমস্তহীন ভাষাই মেছভাষ্য। মেছভাষ্য সমূহে এইরূপ নির্ণয় আছে:—

শুন্ত ভাষা তিৰ প্রকারে কপাস্তবিত হইয়া মেছভাষ্য পরিণত হইয়াছে। কোন স্থলে বর্ণাদিকাবশতঃ, কোথাও বর্ণবিপর্যয়বশতঃ কোথাও বা বর্ণলোপ-বশতঃ, স্থলবিশেষে বর্ণ-স্বাদি বিকৃত হইয়া মেছভাষ্যানামে প্রচলিত হইয়া যায়। কাষ শতপথ আক্ষণ প্রভৃতি বৈদিকগ্রন্থে উক্তপ্রকার ভাষার ভূরি প্রমাণ পাওয়া যায়। আধুনিক আটকাদিতে যেমন তত্ত্ব ও ইতৱ লোকের কথাবার্তা বিভিন্ন, তত্ত্বপ্রবৰ্তন বৈদিক গ্রন্থেও দেবতাদিগের ও অস্তুর মেছদিগের কথাবার্তা বিভিন্ন। কাষ শতপথ আক্ষণে, ইন্দ্র অস্তুরদিগকে জিজ্ঞাসা কৰিলেন—

“ ইমাঃ চিত্রাখ্যাং মদীয়ামিষ্টকামু পধাত্তে । ”

তোমাদিগের নিমিত্ত আমি এই আমার ইষ্টকা অঞ্চিতে নিক্ষেপ কৰিলাম।

অস্মৈরো উত্তর করিল, “উপহি” । এটা “উপধেহি” হইলে শুন্দ হইত, কিন্তু বর্ণলোগ্য হওয়াতে তাহা না হইয়া প্রেছভাষ্যম পরিণত হইয়াছে । এইরূপ—

“তেহসুরা হেলৱ হেলৱ ইতি বদন্তঃ পরাবত্তুবঃ ।”

এছলে “হেলৱ” এই শব্দের স্থানে দেবতারা বা আর্যোরা “হে অরঘঃ” প্রয়োগ করিয়াছেন । এছলে বর্ণ বিপর্যয়ামুসারী প্রেছভাষ্য জানিতে হইবে ।

এইরূপ বৈদিক ভাষার আলোচনা করিলেও বৈদিক কাল নিন্দপুণ করা সহজ ব্যাপার নহে । বেদের সংহিতা ও ব্রাহ্মণ এক সময়ে রচিত হয় নাই । তিনি তিনি সময়ে বিভিন্ন অংশ রচিত হইয়াছে । পশ্চিমবর হৌগ সাহেব অমু-মান করেন, বেদের সংহিতা ২৪০০ হইতে ২০০০ শ্রীষ্ট জন্মগ্রহণের পূর্বে, ও ব্রাহ্মণভাগ ১২০০ শ্রীঃ পুঁ রচিত হইয়াছে ।

ব্রাহ্মণ ও বিপ্র শব্দে পূর্বে বৈদিকমন্ত্রের বক্তা বুরাইত । এক্ষণে সূত্র-ধারী ব্রাহ্মণ যেমন এক জাতি হইয়াছে, পূর্বে সেকুপ ছিল না । যাহারা যজন, যাজন, অধ্যয়ন, অধ্যাপনাদি ব্যবসায়ে নিযুক্ত থাকিতেন, এবং ধর্মের প্রচার করিতেন, তাহারাই ব্রাহ্মণ নামে বাচ্য হইতেন । পরে ক্রমে পুত্রপৌত্রাদির একটি ব্যবসা অমুসারে ব্রাহ্মণ এক জাতি হইয়া উঠিয়াছে । ব্রাহ্মণগণের বৈদিককাল হইতেই শিখা রাখা প্রাসঙ্গ ; কিন্তু সে সময় “তর-মুজের বৌটাসম টাকি শোভে শিরে” ছিল না, তাহা শাস্ত্রামুসারে মন্তকের অধিকাংশ স্থান ব্যাপিয়া থাকিত ; এই শাস্ত্রীয় টাকির নাম “বেঢ়ী ।” ইহা তিনি তিনি বংশ অমুসারে ভিন্ন ভিন্ন প্রকারের ছিল । যথা—

“ দক্ষিণকপদী বাণিষ্ঠা আত্মেয়ান্ত্রিকপদিনঃ ।

আঙ্গিসঃ পঞ্চচূড়া মুণ্ডা ভৃগবঃ শিখিনোহগ্নে ॥”

এইরূপ শিখা রাখা কেবল টুপী বা পাগড়ীর প্রতিনিধি । বৈদিককালে টুপী বা পাগড়ী বস্তন করিতে হইত, তাহা না করিলে লোকসমাজে নিলা করিত । যথা—মহৰি আপন্তন্ত কহিয়াছেন,—

“ন সমাবৃত্তা বপেঘুরন্ত্র বীহারাদিত্যোকে । অথাপি ব্রাহ্মণ এষ রিঙ্গে বা পিহিতন্ত্রেব তদেব পিধানং যচ্ছিথা ॥”

অর্থাৎ গৃহস্থ ব্রাহ্মণ মন্তক মুণ্ডন করিবে না, কেননা গৃহস্থ ব্যক্তির মন্তক আবরণশৃঙ্খল হইলে, সে লোকের নিকট ত্রুচ্ছ হয় ; এজন্ত যে ব্যক্তি শিখা রাখে, তাহার শিখাই ঐ আবরণশৃঙ্খলায় ।

বৈদিককালের আর্যেরা ক্ষয়জীবী ছিলেন, তাঁহারা ক্ষয়কার্যেই বিশেষ স্মৃথ অভ্যন্তর করিতেন। বেদের মধ্যে গ্রাম ও চতুর্দিকে প্রাচীরবেষ্টিত পুরের উল্লেখ আছে। ব্রাহ্মণগ্রহে দৃষ্ট হয়, যতবেদী ইষ্টকে নির্মিত হইত, ইহাতে বোধ হব গৃহাদিগ্রহে ইষ্টক দ্বারা নির্মিত হইত। খণ্ডের মন্ত্রভাগেও ইষ্টকনির্মিত পুরীর উল্লেখ থাকা দৃষ্ট হয়। আদিমকালে অসভ্যজাতি অস্মুরেরা দৌরাত্ম্য করিত এবং আর্যাগণ তাহাদিগকে দমন করিবার জন্য সর্বদা যুক্ত করিতেন, আর কোন কোন সময়ে কোন উপার না দেখিয়া দেবতাদিগের নিকট তাহাদের দমনের জন্য প্রার্থনা করিতেন। রাজার দ্বারা গ্রামাদি শাসিত হইত, ভাব্য প্রচুর রাজার উল্লেখ খণ্ডে আছে। সে সময় আর্যজাতির ব্রীহি (ধন্ত), ধৰ, মারকলাই, তিল, ওবধি (শস্ত), বীরুৎ (লতা), করন্ত (ফল) —“ব্রীহিমথো যবমথো মারমথো তিলঃ” প্রধান আহারের দ্রব্য ছিল। সময়ে সময়ে তাঁহারা অপূর্প অর্থাত পিষ্টক এবং যজককার্য ভিন্নও মেষ, মহিষ, গো প্রভৃতির মাংস ভক্ষণ করিতেন। \*

সোমরস এবং বিবিধপ্রকার স্তুতার সে সময় অত্যন্ত ব্যবহার ছিল এবং স্তুতাবিক্রেতারও অস্তুব ছিল না। খণ্ডমধ্যে আর্যজাতির মানাপ্রকার ব্যবসায়ের উল্লেখ আছে। অধিকাংশ লোকই ব্যবসাকার্য দ্বারা জীবনযাত্রা নির্বাচ করিত। আদিমকালে মহুয়োর আয়ু ১০০ বৎসরের অধিক ছিল না। অনুবলেন,—সত্যযুগে মহুয়োর আয়ু ৪০০ বৎসর, ত্রেতায় ৩০০ বৎসর, ধাপরে ২০০ বৎসর, কলিতে ১০০ বৎসর; এ সকল কলনামাত্র; কেননা, বেদে দেখা যায়, পুরুষের আয়ু শত বৎসর—“ধন্তে শতাক্ষরা ভবত্তি শতায়ঃ পুরুষঃ।” পুনশ্চ ধৃক্যম্বজ্ঞে দেখা যায়, আর্যাগণ প্রার্থনা করিতেন, “জীবেষ শরদঃ শতম্” অর্থাত আমি ধেন শত বৎসর জীবিত থাকি এবং আশীর্বাদ করিবার সময়েও বলিতেন “দাতা শতং জীবতু” —দাতা শত বর্ষ জীবিত থাকুন। ইত্যাদি।

আর্যজাতির আচার ব্যবহারসম্বন্ধে পুনরায় লেখনী ধারণ করিবার ইচ্ছা আছে, এজন্তু এতৎসম্বন্ধে এস্তে বহুল আলোচনা করিলাম না।

\* মহাত্মারতোষ চর্ণণ্ডী ননী ও রাস্তিদেব রাজার বৃত্তান্ত পাঠ করিলে গোমাংস ভক্ষণ বিষয়ে সংশয় থাকিবে না।

# শালিবাহন বা সাতবাহন নৃপতি ।

Let us sit upon the ground and toll  
Sad stories of the death of kings.

( K. Richard ), *Richard II.*



# শালিবাহন বা সাতবাহন নৃপতি ।

সুবিধ্যাত শালিবাহন নৃপতি মগধে রাজ্য করিয়াছিলেন। ইহার স্বারা শ্রীষ্টজন্মের আটাত্তর বৎসর পরে শকের স্থষ্টি হয়। বৃহজ্ঞাতক ও বৃহৎ-সংহিতার টীকাকার ভট্ট উৎপল বিক্রমাদিত্যকে শকের স্থষ্টিকর্তা স্থির করিয়াছেন। শালিবাহনকে, শকারি বিক্রমাদিত্য বলিয়া তাহার ভূম হইয়াছিল। শকজন্মাবস্থার মতানুসারে শকারি বিক্রমাদিত্য ৪৬৬ শকে ( ৫৫৪ শ্রীষ্টাব্দে ) সিংহাসনাক্রম হইয়াছিলেন।

এহলে আমরা বিক্রমাদিত্য ও শালিবাহনের কাল নিরূপণ করিতে প্রস্তুত হই নাই। আমাদিগের উদ্দেশ্য পৃথক। আমরা অদ্য মহারাষ্ট্ৰাধিপতি শালিবাহনের বিবরণ লিপিবক্ত করিব। ইনি মগধেষ্ঠের শালিবাহন হইতে পৃথক ব্যক্তি।

শালিবাহন বা সাতবাহন মহারাষ্ট্ৰপ্রদেশের প্রতিষ্ঠানপুরীর অধীন্ধর। তাঁহার রাজধানী গোদাবৰীতে স্থাপিত ছিল। ইহার আধুনিক নাম পাটন। শালিবাহন-শক, এক্ষণে মহারাষ্ট্ৰপ্রদেশের নৰ্মদা নদীৰ দক্ষিণে, এবং বিক্রমাক্ষ ও নদীৰ উভয়ৰাখণে প্রচলিত আছে। কথিত আছে, কলিয়গেৱের প্রায়স্তে যুধিষ্ঠিৰ, বিক্রম এবং শালিবাহন, তৎপরে বিজয়াভিনন্দন, নাগার্জুন ভূপতি এবং কক্ষী এই ছয় ব্যক্তিৰ শক প্রচলিত হইবে। যথা—

“যুধিষ্ঠিৰে বিক্রম-শালিবাহনৈ ততো মৃপঃ শাদিজয়াতিনন্দনঃ ।

ততস্ত নাগার্জুনভূপতিঃ কলৌ কক্ষী যত্তেতে শককারকাঃ স্মৃতাঃ ॥”

এতৎসমষ্টকে বোধাইপ্রদেশস্থ পঞ্জিকাকারণগণ কহেন, যুধিষ্ঠিৰেৰ শক+ ৩০৪৪

\* ইহার সহিত বৃহৎসংহিতার ১৩ অং ৩ শ্লোকেৰ ঐক্য নাই। যথা—

“আসৰাঘান্ম মুনয়ঃ শাসতি পৃথীঃ যুধিষ্ঠিৰে মৃপতো ।

থড়হিকপঞ্চবিযুতঃ শককালস্ত রাজ্যে ।”

অৰ্বাচ যুধিষ্ঠিৰ বধন পৃথিবী শাসন কৰিয়াছিলেন, তখন সপ্তর্ষিযন্তস মহাসকলে অবস্থিত হিল। এই যুধিষ্ঠিৰেৰ শক ২৬২৫ বৎসর পর্যাপ্ত হিল।

এই রোকটী রাজ্যত্বক্ষেত্ৰ অবিকল ঐক্যে পঞ্চিত হইয়াছে ।

পর্যন্ত প্রচলিত ছিল ; তৎপরে উজ্জিল্লীর বিক্রমাদিত্যের শক ১৩৫ বৎসর-মাত্র প্রচলিত হইয়া প্রতিষ্ঠানাধিপতি শালিবাহনের শক আরম্ভ হই। তাহা ১৮০০০ বৎসর প্রচলিত থাকিবে এবং এই শকের পরে গৌড়দেশের ধারা-তীর্থ নগরের অধীন্তর নাগার্জুনের শক ৪০০০০০ বৎসর এবং অবশেষে ঘূর্ণনাধিপতি কর্ণটদেশের করবীরপত্নাধিপতি (কোলাপুর) কর্কীর শক ৮২১ বৎসর প্রচলিত হইবে।\* আমাদিগের এই ভবিষ্যত্বান্বীর উপর বিচাস নাই, স্মৃতরাঙ এ বিষয়টা প্রসঙ্গক্রমে উল্লেখ করিলাম মাত্র।

জিনপ্রভাসুরি-প্রণীত কল্পপ্রদীপনামক জৈনগ্রন্থে সাতবাহন মৃপতির একটা গল্প লিখিত আছে। প্রস্তাবের প্রারম্ভে গ্রহকার মহারাষ্ট্র প্রদেশস্থ প্রতিষ্ঠান-পুরীর বিবিধ বর্ণন করিয়া লিখিয়াছেন যে, তথায় এক কুস্তকারগুহে কতিপয় ব্রাহ্মণ একটা তগিনীসহ বাস করিতেন। একদা তাঁহাদিগের তগিনী গোদাবরী হইতে বারি আনয়ন মানসে গমন করিয়াছিলেন, তথায় শেষ নাগ তাঁহার ক্লপলাবণ্য দর্শনে মোহিত হইয়া মহুষ্যদেহ পরিগ্রহ করতঃ তাঁহার প্রতি প্রেমাভূরাগ প্রদর্শন করিলেন। এবং তাঁহারই গর্জে সাতবাহন জগ্ন-গ্রহণ করিয়াছিলেন। জিনপ্রভাসুরি কহেন, লোকে তাঁহাকে এই কারণে সাতবাহন বলিত। যথা “সনোতের্নাৰ্থস্তাং লোকৈঃ সাতবাহন + ইতি ব্যপদেশঃ লস্তিতঃ” অর্থাৎ সন্ধাতু-নিষ্পত্তি সাত শব্দের অর্থ দান, তিনি দানে রুত ছিলেন, অর্থাৎ দানধর্মের প্রবর্তক ও অত্যন্ত দাতা ছিলেন বলিয়া লোকে তাঁহাকে সাতবাহন বলিয়া ধ্যাত করিয়াছিল মহারাষ্ট্ৰভাষার শালিবাহনচরিতেও এইরূপ আধ্যাত্মিক লিখিত আছে। তাহার শেষে লিখিত আছে যে, বিক্রম সাতবাহন ধারা যুক্ত পরাম্পরিত হইয়া উজ্জিল্লীতে পলা-

\* মহাভাগবত প্রভৃতি পুরাণে লিখিত আছে, তগিনী কর্কী সভলগ্রামে জগ্নগ্রহণ করিবেন। সেই সভলগ্রাম একখণ্ড সমৃদ্ধ মোরাদাবাদ” নামে বিখ্যাত।

+ “সাতসাহন ইতি ব্যপদেশঃ লস্তিতঃ” এইরূপ পাঠ বহু পুস্তকে দৃষ্ট হই। এত-দমুসারে এবং “প্রাকৃতে সাতবাহনঃ” এই বাক্য অমুসারে “সাতবাহন” নাম হওয়াই উচিত এবং বিশুদ্ধ। কিন্তু আমাদের প্রচলিত আবৃত্তি অমুসারে ‘সতবাহন’ নামও ব্যবহার করা যাইতে পারে।

ମନ କରିଯାଇଲେନ ଅଭିଷ୍ଟାନ ସାତବାହନେର ରାଜଧାନୀ । ତାହା ତିନି ଶ୍ଵରମ୍ୟ ହର୍ଯ୍ୟ-ପରିଧାବେଣ୍ଟିତ ଦୁର୍ଘ ଦ୍ୱାରା ପରିଶୋଭିତ କରିଯାଇଲେନ । ତିନି ଦକ୍ଷିଣାପାଠେର ସକଳ ଲୋକଦିଗଙ୍କେ ଖଣ୍ଡମୂଳ ଓ ଅଧୀନ କରନ୍ତଃ ତାପୀ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଜୟ କରିଯା ସ୍ଥିର ଶକ ପ୍ରଚଲିତ କରେନ । ଜିନପ୍ରଭାସ୍ତ୍ର କହେନ, ତିନି ଜୈନଧର୍ମେ ଦୀକ୍ଷିତ ହଇଯା ପ୍ଲଦୃଷ୍ଟ ଚୈତ୍ୟ ନିର୍ମାଣ କରିଯାଇଲେନ । ତୋହାର ସେମାଗତିଗଣେର ମଧ୍ୟ ପଞ୍ଚାଶ ଜନ ଜୈନଧର୍ମ ଗ୍ରହଣ କରିଯା ସ୍ଵ ସ୍ଵ ନାମେ ମନ୍ଦିର ପ୍ରତିଷ୍ଠା କରିଯାଇଲେନ, ଜୈନଧର୍ମ ସାତବାହନେର ପ୍ରୟେ ଉଜ୍ଜ୍ଵଳପତ୍ର ଧାରଣ କରିଯାଇଲ । ରାଜଶେଖରଙ୍କୁ ପ୍ରବନ୍ଧ-କୋଷେ ଓ ସାତବାହନକେ ମହାରାଷ୍ଟ୍ରପ୍ରଦେଶରେ ଅଭିଷ୍ଟାନପୂରୀର ଅଧୀଶ୍ଵର ବଳା ହଇରାହେ । ଜିନପ୍ରଭାସ୍ତ୍ର ୧୫ ଶତ ସନ୍ତ ମଧ୍ୟ, ଓ ତିଳକସ୍ତ୍ରର ଶିଖ ରାଜଶେଖର ୧୪୦୫ ଶକେ ବର୍ତ୍ତମାନ ଛିଲେନ । ରାଜଶେଖର ଚତୁର୍ବିଂଶତି ପ୍ରବନ୍ଧେ ଅନ୍ତାଶ୍ଚ କବି ପ୍ରଭୃତିର ମଧ୍ୟ ସାତବାହନ, ବକ୍ଷାଚୂଳ, ବିକ୍ରମାଦିତ୍ୟ, ନାଗାର୍ଜୁନ, ଉଦୟନ, ଲକ୍ଷ୍ମଣଦେବ ଏବଂ ମଦନବର୍ଣ୍ଣ, ଏହି ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ନୃପତିର ବିବରଣ ଲିପିବନ୍ଦ କରିଯାଇଛେ ।

ଜିନପ୍ରଭାସ୍ତ୍ର ପ୍ରତିଷ୍ଠାନ ରାଜଧାନୀର ଏଇକୁପ ବର୍ଣନ କରିଯାଇଛେ । ସଂକ୍ଷିପ୍ତ—

ଆୟାଜୈତ୍ରେ ପତନଂ ପ୍ରତମେତନାଦାବର୍ଯ୍ୟା ଶ୍ରୀପ୍ରତିଷ୍ଠାନସଂତ୍ରଃ ।

ମୁହାପିଡଃ ଶ୍ରୀମହାରାଷ୍ଟ୍ରଲକ୍ଷ୍ମୀ ରମ୍ୟ ହର୍ଷମର୍ମାର୍ତ୍ତଶୈତ୍ୟଚ ଚୈତ୍ୟୋଃ ॥ ୧ ॥

ଅଷ୍ଟାଷଟିଲୌକିକା ଅତ୍ର ତୌର୍ଣ୍ଣ ଦ୍ୱାପଞ୍ଚଶଜ୍ଜଜିରେ ଚାତ୍ର ବୀରାଃ ।

ପୃଥ୍ବୀଶାନଂ ନ ପ୍ରେବଶୋହତ ବୀରକ୍ଷେତ୍ରରେ ପ୍ରୌଢ଼ତେଜୋ ବସିଣାଃ ॥ ୨ ॥

ମଞ୍ଚତ୍ତିତି ପୁଟଭେଦନତୋହ୍ସାଂ ସଟିଯୋଜନମିତଃ କିଳ ବଞ୍ଚି ।

ବୋଧନାମ ଭ୍ରମକର୍ମଗର୍ଜବାଜିତୋ ଜିନପତିଃ କମଠାକଃ ॥ ୩ ॥

ଅସିତତ୍ତିରବତେରବଶତ୍ୟ । ଅଭ୍ୟେହତ୍ର ଶରଦାଂ ଜିନମୋକ୍ଷାଂ ।

କାଳକୋ ବ୍ୟଧିତ ବାର୍ଧିକମାର୍ଯ୍ୟ-ପର୍ବତ ଭାଦ୍ରପଦଶୁକ୍ଳଚତ୍ରର୍ଥ୍ୟାମ୍ ॥ ୪ ॥

ତତ୍ତଵାୟତନପଂକ୍ତିବୀକ୍ଷଣାଦତ୍ ମୁଖତି ଜନୋ ବିଚକ୍ଷଣଃ ।

ତ୍ତକ୍ଷଣାଂ ଶ୍ଵରବିଜ୍ଞାନଧୋରଣୀ-ଶ୍ରୀବିଲୋକବିଷୟର କୁତୁହଳ ॥ ୫ ॥

ସାତ ବାହନପୁରଃମରା ମୁପା-ଶ୍ରୀକ୍ରିକାରିଚରିତା ଇହାତବନ୍ ।

ଦୈଵତେରବର୍ଷବିଧିରଧିଷ୍ଟିତେ ଚାତ୍ର ସତସହନାଶନେକଶଃ ॥ ୬ ॥

କପିଲାତ୍ମେ-ବୃହଳ୍ପତି-ପଞ୍ଚାଳା ଇହ ମହିଭୃତପରୋଦ୍ବାଦ ।

ଶ୍ରୀ ଶ୍ରଦ୍ଧାତୁରକ୍ଷଣାର୍ଥଃ ଶ୍ଲୋକମେକମପ୍ରଥମନ୍ ॥ ୭ ॥

( স চায়ং শ্লোকঃ । )

জীর্ণে তোজনমাত্রেয়ঃ কপিলঃ প্রাণিনো দয়া ।

বৃহস্পতিরবিশ্বাসঃ পঞ্চালঃ শ্রীমু মার্দবঃ ॥ ৮ ॥

শ্লোকগুলির ভাবার্থ এইরূপঃ—

শ্রীমান् প্রতিষ্ঠান নগর জয়যুত হস্তিক । এই নগর গোদাবরী নদীর তীরস্থৃত ও অতি পবিত্র । \* মহরাষ্ট্রী লক্ষ্মী কর্তৃক আলিঙ্গিত । নমনশীলকারি চৈত্য ও রমণীয় হর্ষাসমূহে ভূষিত । এখানে ৬৮ সংখাক তীর্থ বা ৬৮ জন আচার্য উৎপন্ন হইয়াছেন । ৫২ জন বীর জয়গ্রাহণ করিয়াছেন ॥ ১ ॥ এখানে শক্র রাজারা প্রবেশ করিতে পারে না । বীরগণের জন্মভূমি বলিয়া অতি ভীকৃতেজা স্মর্যও এখানে প্রথম ক্রিয় বর্ণণ করেন না ॥ ২ ॥ জিনবাথ কম-ঠাক জ্ঞানদানের নিমিত্ত এই স্থান হইতেই ভূগুকচ্ছে অধ্যারোহণে গমন করিয়াছিলেন । তদপলক্ষে ৬০ মোজনপরিমিত এক প্রসিঙ্গ পথ উঙ্গাবিত হইয়াছিল । ॥ ৩ ॥ এই জিনপতির নির্বাণপ্রাপ্তির কাল হইতে ১৯৩ বৎসরের পরে এই স্থানে ভাদ্র শুক্ল চতুর্থী তিথিতে ভগবানের পর্ব ( উৎসব ) হইয়া থাকে ॥ ৪ ॥ এই স্থানের প্রামাণ্যশ্রেণীর শোভা দেখিলে বিচক্ষণ ব্যক্তিদের দেবপুর দেখিবার কুতুহল থাকে না ॥ ৫ ॥ সাতবাহন প্রভৃতি রাজগণ, ধাৰ্ম-বিদ্গের চরিত্র অপূর্ব ও কার্য অস্তুত, তাঁহারা এই স্থানেই জন্মিয়াছিলেন । এখানে অনেক দেবতার অধিষ্ঠান আছে এবং অনেকগুলি দেবতাবন আছে ॥ ৬ ॥ এইখানে কপিল, আত্মেয়, বৃহস্পতি, পঞ্চাল, ইহীরা রাজার উপরোক্ষে চারিলক্ষপরিমিত গ্রাহের অর্থ বিশ্বাস করত একটী শ্লোক প্রকাশ করিয়া-ছিলেন । ( সে শ্লোক এই ) ॥ ৭ ॥ আত্মেয় জীর্ণ হইলে পর তোজন, কপিল প্রাণীর প্রতি দয়া, বৃহস্পতি শ্রীর প্রতি অবিশ্বাস, পঞ্চাল শ্রীর প্রতি মৃদু ব্যবহার ( কর্তৃব্য বহন ) ॥ ৮ ॥

শালিবাহন একজন প্রসিঙ্গ গ্রস্তকার । ইতিপূর্বে ভারতবর্ষের অনেক ঘৃত্পতি উৎকৃষ্ট উৎকৃষ্ট সংস্কৃত গ্রন্থ রচনা করিয়া সাহিত্যসংসার উজ্জ্বল করিয়া

\* মহাভারতে আর এক প্রতিষ্ঠান নগরের উল্লেখ আছে, তাহা প্রয়াণের লিকট-অর্পণ এবং তাহা কৌরুমধ্য, ‘ঝুঁটীঝুঁট’ শব্দের বাচ্য । সে স্থানে একখণ্ড “বিঠোর” নাম প্রসিঙ্গ হইয়া আছে ।

গিয়াছেন । কাশীরাধিপতি শ্রীহর্ষদেব—রঞ্জাবলী, নাগানন্দ ও প্রিয়ার্পণনিকা নাটক। বিজ্ঞানিত্য—কোষগ্রন্থ । মুঝ—মুঝপ্রতিদেশ ব্যবস্থা । ভোজ-  
দেব—\* অর্থায়ুর্বেদ, রাজমার্ত্তগ (যোগস্থান্তিকা), যুক্তিকল্পতরু, কামধেশ,  
রাজমার্ত্তগ (এখানি স্মৃতিসংগ্ৰহ), সরস্বতীকৃষ্ণভূগ্রণ ও তত্ত্বপ্রকাশ । শুদ্ধক—  
মৃচ্ছকটিক । কাশুজ্ঞাধিপতি মদনপাল—মদনবিনোদ, নিষ্ঠ্যু রচনা কৰেন ।  
হেমাচার্য বিজ্ঞানিত্য, শালিবাহন, মুঝ ও ভোজ, এই চারি বিধ্যাত  
গ্রন্থকাৰী নৃপতিৰ উল্লেখ কৰিয়াছেন । এই চারি নৃপতি প্রসিদ্ধ বিদ্বান् ।  
ইহাদিগেৰ সকলে একজন সংস্কৃত কথি কহিয়াছেন,—

“ধাতুর্তুত্তরশ্বেষ্যাচকজনে বৈৱায়সে সর্বথা

বশাদিক্ষিমশালিবাহনমহীভুজভোজাদযঃ ।

অত্যন্তং চিৰজীবিনো ন বিহিতাত্তে বিখ্যীবাতবো

মার্কণ্ডেযবলোমশপ্রভৃতযঃ স্থষ্টা হি দীৰ্ঘাযুবঃ ॥”

অর্থাৎ, একজন যাচক বিধ্যাতাকে সম্বোধন কৰিয়া বলিতেছে । হে বিধ্যাতঃ !  
তুমি পৃথিবীৰ যাচকগণেৰ প্রতি অত্যন্ত বৈৱাচয়ণ কৰিয়াছ, যেহেতু ধীহারা  
এই পৃথিবীস্থ যাচকগণেৰ জীবন, সেই সমস্ত ব্যক্তি অর্থাৎ বিজ্ঞ, শালিবাহন,  
মুঝ ও ভোজ প্রভৃতি রাজাকে দীৰ্ঘজীৰী না কৰিয়া মার্কণ্ড, অৰ ও লোমশ  
প্রভৃতি কল্পকগুলি অকৰ্মণ মহুযাকে দীৰ্ঘাযু কৰিয়াছ !

প্রবক্ষচিষ্ঠামণিৰ চতুর্বিংশ প্রবক্ষে লিখিত আছে, শালিবাহন বুৎগণেৰ  
সাহায্যে ৪০০০০ গাথা বা প্রাকৃত কথিতা রচনা কৰেন । তাহা “গাথা-কোষ”  
নামে প্রসিদ্ধ । বাণভট্ট হৰ্ষচন্দ্ৰতে এই কোষ-প্রবক্ষেৰ বিষয় লিখিয়াছেন যে,—

“অবিনাশিনমগ্রাম্যমকরোৎ সাতবাহনঃ ।

বিশুদ্ধজ্ঞতিভিঃ কোষং রচনৈরিব স্ফুতাপিতম্ ॥”

অর্থাৎ সাতবাহন চিৰস্থায়ী, অগ্রাম্য ( যাহা বিৱৰিত নহে ) এবং বিশুদ্ধ  
জ্ঞতি ( অর্থাৎ ছন্দোবিশেষ ) দ্বাৰা রঞ্জ-ভাসিত কোৰেৱ আৱ অভিধান  
রচনা কৰিয়াইছেন ।

\* ভোজদেৱেৰ একধাৰি ব্যাকৰণ আছে, তাহা স্বাপ্নে বহে । শিক্ষাক্ষেত্ৰী-  
আছে তাৰাইৰ উল্লেখ আছে । যথা—

“অত ভোজঃ দলিবলি খলিবলি ধৰনি ত্ৰিপক্ষপঞ্চলেতি পণাঠঁ ।”

ইহা তিনি বৈধিক মিষ্টি শাখ্যে তাৰাই উল্লেখ দেখিতে পাওয়া আৰ ।

বোঢ়াই প্রদেশের রাও সাহেব বিখ্যাত নারায়ণ মাল্লিক মহোদয় কহেন যে, তিনি বাজীননিবাসী কেন আক্ষণের নিকট হইতে শালিবাহন-সপ্তসত্তী-নামধের এই গাথাকোষ প্রাপ্ত হইয়াছেন। ইহা আদ্যোপাস্ত মহারাজ্ঞী প্রাক্ত ভাষায় রচিত। উক্ত রাওসাহেব আধুনিক মহারাষ্ট্ৰভাষার সহিত উহার ভাষার এইকল্প ভিন্নতা দেখাইয়াছেন।—

| মহারাজ্ঞী  | মরাঠী      | অর্থ।       |
|------------|------------|-------------|
| অজা        | আতে        | পিতার শগিনী |
| বুৱাই      | বুৱাত্ত্বে | হঃখ         |
| পাব        | পাব        | পাওয়া      |
| ওঢ়ো       | ওষ্ঠ       | ওষ্ঠ        |
| তুইঙ্গ     | তুক্কে     | তোমার       |
| মইঙ্গ      | মাক্কে     | আমার        |
| সিঞ্চি     | শিঞ্চি     | বিশুক       |
| পিঙ্কং     | পিকলেং     | পক          |
| পাড়ি      | পাড়ী      | গাড়ী       |
| চিধিখঞ্জো  | চিখল       | কর্দম       |
| ফলাই       | ফাড়িতো    | চক্ষের অল   |
| ছিমী       | সাল        | বৃক্ষের ফল  |
| পোঁট       | পোট        | উদৱ         |
| শোগার      | সোগার      | পৰ্ণকার     |
| কলো        | কল         | প্রশংস্ত    |
| তুঁঁং      | তুপ        | ঘৃত         |
| মঞ্জুর্যম্ | মাঞ্জুৱ    | মার্জান     |
| ভুঁঁং      | ভুনেং      | বৃক্ষ       |
| ওঁঁং       | ওলেং       | অন্ত        |
| চুকং       | চুকী       | ভুল         |
| বোড়       | মুলগা      | বালক        |

মুঞ্জ সর্বপ্রথম মরাঠী কবি। তিনি ১৩০০ খঃ অন্তের প্রারম্ভে বর্তমান

ছিলেন। তাহার পর ধারেশ্বর তগবদ্ধীতার টৌকা মরাঠি ভাষায় ১৩৫০ শ্রীষ্টাকে রচনা করেন। তাইদিগের ভাষার সহিত শালিবাহন-সপ্তশতীর মাহারাষ্ট্রী প্রাকৃত ভাষার অনেক ভিন্নতা দৃষ্ট হইবে। ইহাতে বোধ হয়, শালিবাহনসপ্তশতী প্রাচীন আছে। সেক্ষেত্রে ভাষার অপর একথানিও গ্রহ মহারাষ্ট্র প্রদেশে প্রচলিত নাই।

শালিবাহন-সপ্তশতী সপ্ত অধ্যায়ে বা শতকে বিভক্ত। প্রত্যেক শতকের শেষে এইরূপ একটী করিয়া কবিতা আছে। যথা—

বলি অ জন হি অ অ দ ই এ কই বচ্ছল পমুহ  
স্বুক্ষই লি প্র বি এ। সত্ত সত্ত্বি সমজ্ঞং পঢ়মং  
গাহা সত্যং এ অম্॥

অর্থাৎ স্বরসিকগণের আনন্দবর্দ্ধক কবিকুলচূড়ামণি কবিবৎসল কৃত প্রথম শত গাথা ( ১০০ মধ্যে ) শেষ হইল।

এই গ্রহ সাতবাহন বা শালিবাহনকৃত তাহার সন্দেহ নাই, কেননা ইহাতে অনেক স্থলে গোদাবরী ও বিজ্ঞাচলের উল্লেখ আছে। ইহার মধ্যে স্থানে বৌদ্ধ, ভিক্ষু, সভ্য প্রভৃতি বৌদ্ধ ভাষার উল্লেখ দেখিতে পাওয়া যায়। স্বতরাং ইহার প্রাচীনত্ব নিঃসংযোগে প্রতিপন্ন হইতেছে। গ্রহস্থানি সমুদ্রায় শালিবাহনের লেখনীপ্রস্তুত নহে। তাহার মধ্যে দুই স্থলে শালিবাহন ও বিক্রমের প্রশংসা-সূচক কবিতা আছে, তাহা অপর কোন কবিপ্রণীতি বলিয়া বোধ হয়। শালিবাহনসপ্তশতীর টৌকাকার কহেন, তাহাতে নিয়লিখিত কবিদিগের ব্রচিত কবিতা ও আছে। যথা,—

বোদিষ্ঠ, চুল্লই, অমরবাজ, কুমারিল, মকরদ সেন ও শ্রীবাজ।

জৈন লেখকগণ কহেন, শালিবাহন জৈনবর্ণ্যাবলম্বী ছিলেন। কিন্তু ঐ গ্রন্থের মঙ্গলাচরণ প্লাকে পশুপতিকে বন্দনা করা হইয়াছে।

শালিবাহন সংস্কৃত ভাষায় কোন গ্রহ রচনা করিয়াছেন কি না তাহার প্রমাণ প্রাপ্ত হওয়া যাইতেছে না। শালিবাহন প্রাকৃত ভাষারই কবি ছিলেন, তদ্বিষয়ে “প্রাকৃতে সাতবাহনঃ” এইরূপ বাক্য প্রচলিত আছে। লক্ষণ সেনের সভাসংবিধানসাম্মত গ্রন্থে ৪৪৬ কবির কবিতা সংগ্রহ করিয়া প্রকাশ করিয়াছেন; কিন্তু তাহার মধ্যে শালিবাহনের নাম নাই; ইহাতে বোধ হইতেছে, তিনি কোন প্রসিদ্ধ সংস্কৃত কাব্য বচনা করেন নাই।

কাশীরনিবাসী মোমদেবভট্ট-সঙ্গিত কথাসরিৎসাগর গ্রন্থের প্রথম লক্ষকে  
যে শতবাহনের বিবরণ আছে, তিনি আমাদিগের আলোচ্য নৃপতি হইতে পৃথক  
বাস্তি।

বৃহৎকথার শতবাহন মহারাজ নন্দের সম-সাময়িক। আমাদিগের প্রস্তা-  
বের আলোচ্য শালিবাহন বা সাতবাহন। শালিবাহনসপ্তশতীর গ্রন্থকারও  
মহারাষ্ট্র প্রদেশের নৃপতি। তিনি ১৭১১ বৎসর পূর্বে বর্তমান ছিলেন। তাঁহার  
শক একালপর্যন্ত মহারাষ্ট্র প্রদেশে প্রচলিত আছে।

# ବୁଦ୍ଧଦେବେର ଦତ୍ତ ।

The tooth-relic, of a colour like a part of the moon, white as the *Kṣanda* flower and new sandal-wood, caused with its radiance palace gates, mountains, trees, and the like to appear for a moment as if they were formed of polished silver.—*The Dathavansa, Chap. V., translated by M. C. Swāmy.*



# ବୁଦ୍ଧଦେବେର ଦତ୍ତ ।

ବୌଦ୍ଧଧର୍ମେ ପ୍ରବଳ ବିଶ୍ୱାସେର ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେଇ ବୌଦ୍ଧଧର୍ମାବଲ୍ୟିଗଣ ଶାକ୍ୟସିଂହକେ ଦେବବନ୍ଦ ମାନ୍ତ୍ର କରିତେ ଲାଗିଲେନ, ଏବଂ ତାହାର ନିର୍ବାଣେର ପର ହଇତେଇ ତାହାର ମୂର୍ତ୍ତି ସଞ୍ଚାନେର ସହିତ ମନ୍ଦିରମଧ୍ୟେ ରକ୍ଷିତ ହଇତେ ଲାଗିଲ । ବୌଦ୍ଧରେ ଜ୍ଞାନରେର ଅନ୍ତିତ ଶ୍ରୀକାର କରିତେନ ନା, କିନ୍ତୁ ବୁଦ୍ଧଦେବକେ ଦେବବନ୍ଦ ସଞ୍ଚାନ କରିତେନ, ଏବଂ ତାହାକେ ଏହିକଥା ଶ୍ରବ କରିତେନ, ଯଥା—

ନୌମି ଶ୍ରୀଶାକ୍ୟସିଂହଃ ସକଳହିତକରଂ ଧର୍ମରାଜং ଘରେଶং ।

ସର୍ବଜ୍ଞଃ ଜ୍ଞାନକାଯং ତ୍ରିମଲବିରହିତଂ ସୌଗତଂ ବୋଧିରାଜং ॥

ଏହି ଶ୍ରବ ଭକ୍ତିପ୍ରକାଶକ । ହିନ୍ଦୁଶାସ୍ତ୍ରେ ଶୁଦ୍ଧଦେବେର ଚରଣପୁଜ୍ଞା ପ୍ରଚଲିତ ଆଛେ, ବୌଦ୍ଧରେ ମେଇମତ ତାହାଦିଗେର ପ୍ରଧାନ ଶୁଦ୍ଧ ବୁଦ୍ଧଦେବେର ନିର୍ବାଣେର ପରେଓ ତାହାର ମୂର୍ତ୍ତିର ଉପାସନା କରିତ । ଇହା ପୌଣ୍ଡଲିକ ଉପାସନା ନହେ, କେବଳ ଭକ୍ତି-ପ୍ରକାଶକ ଉପାସନାବାତ୍ । ଅଦ୍ୟାପି ମିହଲାହୀପେ ବୁଦ୍ଧମୂର୍ତ୍ତିର ସମୀପେ ବୌଦ୍ଧଗଣ ପୁଞ୍ଜ ପ୍ରଦାନ କରିଯା ଥାକେ ; କିନ୍ତୁ ତାହା ପୁଜ୍ଞାର ପ୍ରଣାଲୀତେ ପ୍ରଦତ୍ତ ହୁଯ ନା ।

ଆଈଜ୍ଞନେର ୫୪୩ ବନ୍ସର ପୂର୍ବେ ବୈଶାଖୀ ପୂର୍ଣ୍ଣମାର ରଜନୀତେ ଶାକ୍ୟସିଂହେର ମୃତ୍ୟୁର ପର, ତାହାର ଚିତାହିତ ଭୟ ମୁର୍ବନ୍ଦାତ୍ରେ ବୌଦ୍ଧ ହବିରଗଣ କର୍ତ୍ତ୍ଵ ନାନାଦେଶେ ପ୍ରେରିତ ଓ ପ୍ରୋଥିତ ହଇଯା ତତ୍ପରି ଚିତ୍ୟ ନିର୍ମିତ ହଇଯାଛିଲ ଏବଂ ପ୍ରସିଦ୍ଧ ପ୍ରସିଦ୍ଧ ବୃପ୍ତିଗଣ କର୍ତ୍ତ୍ଵ ତାହାର ଅନ୍ତିଷ୍ଠିତ ସାଦରେ ରକ୍ଷିତ ହଇଯାଛିଲ । ଧର୍ମାଶୋକ ଏହି ସକଳ ଅନ୍ତିଷ୍ଠିତ ଏବଂ ଚିତାହିତ ଭୟ ପୁନରାୟ ବିଭାଗ କରନ୍ତଃ ନାନାହାନେ ପ୍ରେରଣ କରିଯା ତତ୍ପରି ଚିତ୍ୟ ନିର୍ମାଣ କରିଯାଛିଲେ । ବୁଦ୍ଧଦେବ ସେ ବଟ୍ଟକ୍ଷମୁଲେ ଛୁଟ ବନ୍ସର ଧ୍ୟାନ କରିଯା ଧର୍ମର ନିଗୃତ ତତ୍ତ୍ଵ ପ୍ରାପ୍ତ ହଇଯାଛିଲେ—ମେଇ ଆଦି ବୃକ୍ଷର ଶାଖା ହଇତେ ଉତ୍ପନ୍ନ ବୃକ୍ଷ ଏପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ମିହଲାହୀପେ ବର୍ତ୍ତମାନ ଆଛେ । ମଗଥ ହଇତେ ଏହି ବଟ୍ଟକ୍ଷେତ୍ର ଶାଖା, ଧର୍ମାଶୋକ ତାହାର ଅନ୍ତାଦଶବର୍ଷ ରାଜ୍ୟଶାସନକାଳେ ଅମୁରାଧାପ୍ରରେ ପ୍ରେରଣ କରେନ ଓ ତଥାରୁ ଉହା ମହାମେଘାତ୍ମେର ପ୍ରମୋଦକାନନେ ରୋପିତ ହୁଯ । ଯଥା ମହାବଂଶ—

ଅଥରମହି ଧର୍ମାଶୋକେଶ ରାଜିନୋ ।

ମହାମେଘାତ୍ମେ ମହାବୋଧି ପତିତଶୁଦ୍ଧି ।

ମିଂହଲେ ମହାରାଜ ଭିଜ୍ୟେର ରାଜ୍ୟଶାସନକାଳେ ଶ୍ରୀ ପୁଃ ୨୨୮ ବନ୍ସରେ ଏହି ବଟ-

বৃক্ষ রোপিত হয়। এই বটবৃক্ষ এপর্যন্ত সজীব আছে। ইহার বুক্কেম একশে ২১৬৪ বৎসর। বৃক্ষদেরকে ঘৰণ রাখিবার জন্ত বৌদ্ধগণ এইরূপ নানা উপায় অবলম্বন করিয়াছিলেন। তাহার মধ্যে বৃক্ষদেরের দ্রষ্ট একাল পর্যন্ত প্রসিদ্ধ। এই দ্রষ্ট দেখিবার জন্ত প্রিয় অব- শুয়েল্য, সিংহলের মন্দিরে অতি সমারোহের সহিত গমন করিয়াছিলেন। উহা কান্দীর মালিগাওয়া মন্দিরে অতি যত্নের সহিত রক্ষিত আছে। অঙ্গদেশের রাজদুতগণ ইয়ুরোপ হইতে প্রতাগত হইয়া এই মন্দির ভক্তির সহিত প্রদক্ষিণ করিবার জন্ত সিংহলে গমন করিয়াছিলেন। একাল পর্যন্ত, বৌদ্ধগণ এই মন্দিরে বৃক্ষসন্তুষ্টির্ণাভিজ্ঞাবে গমন করিয়া থাকে। এই দন্তের সংক্ষিপ্ত বিবরণ নিম্নে লিপিবদ্ধ করা যাইতেছে।

বৃক্ষের এই দন্তের ইতিবৃত্ত বিবিধ পালিগ্রহে লিখিত আছে। তাহার মধ্যে “দাতাধাতু বৎশ” বা “দাতাধাতু বৎশ” অতি প্রাচীন এবং বিজ্ঞীর্ণ, তাহা সিংহলদেশীয় প্রাচীন ইন্ডোনেশ ঢু০ গ্রাণ্টে রচিত হইয়াছিল। এই গ্রন্থ একশে স্মৃত্যোগ্য নহে; ইহার পালিভাষায় ধৰ্মকীভিত্তিতে দ্বারা অনুবাদিত “দাতবৎশই” প্রসিদ্ধ ও প্রচলিত। দাতবৎশের রচনা অতি মনোহর এবং প্রোঞ্জল। অনুরাধাপুরের পালতী-নগরের রাজ্ঞী লীলাবতীর রাজ্যশাসনকালে ১১৯৭ গ্রাণ্টাঙ্কে ধৰ্মকীভিত্তি বর্তমান ছিলেন। “তিনি দাতবৎশ” তিনি চন্দ্ৰগোমিকৃত সংস্কৃত ব্যাকরণের টীকা, ও পালি বিনয় ও অঙ্গুত্তর গ্রন্থের টীকা এবং বিনয়সম্বন্ধীয় গ্রন্থ প্রস্তুত করিয়াছিলেন। অহংবৎশে দাতবৎশের উল্লেখ দেখিতে পাওয়া যায়। যথা,—

নয়মিত স অসান্তি দাতাধাতুম মহা মহেসিণো ।

ত্রাক্ষণি কচি অঘাস কলিঙ্গমহ ইধানয ই ।

দাতাধাতু সুয়ন সম্ভু উত্তেন উত্তিন সত্তন ।

গহেত বহ মনেন কটয়া গমনম উত্তমনম ॥

পক্ষিপিত্ত করণঙ্গামি হি উসিক ফলিকুস্তয়ে ।।

দেয়ানন্ত পিয়তীস্মেন রাজ উত্তমহি করোতি ॥

ধৰ্মচক্রে গিহে অঙ্গমন্তিম মহোপতি ।

ততোপট্টেতন গেহন দাথ ধাতু ঘৰণ অহ ॥

এই সকল ঝোকের মর্মানুবাদ এইরূপ;—

তাহার (শ্রীমেঘবাহনের) নবমবর্ষ রাজ্যশাসন সময়ে দাতবৎশের ঝর্ণিত-

বিবরণামূলকারে কোন আকণী রাজ্ঞী বৃক্ষের দস্ত কলিঙ হইতে আনয়ন করেন। তাহা তিনি ( রাজ্ঞী ) উক্তিসহকারে “ফালিক” প্রস্তরনির্মিত আধাৱে “দেক-পিৱ,” তিস্ম নিৰ্মিত ধৰ্মচক্র গৃহে রাখিয়াছিলেন।

দাতবৎশেৱ বিতীৱ অধ্যায় সাতাম শ্লোকে লিখিত আছে ; কেম নামক  
বৃক্ষশিয়া, শাকাসিংহেৱ দস্ত তাহার নিৰ্বাণেৱ পৱ ( ৪৪৩ গ্ৰীঃ পৃঃ ) কুশীলগ্রু  
হইতে আনয়ন কৰিয়া কলিঙ প্ৰদেশেৱ দস্তপুৰ \* নগৱাধিপ ব্ৰহ্মদত্তকে প্ৰদান  
কৰিয়াছিলেন। ব্ৰহ্মদত্ত ও তাহার পুত্ৰ ও পৌত্ৰ কৰী এবং জুনন্দেৱ রাজাশাসন  
হইতে দস্তপুৰে অপৱ রাজগণেৱ শাসন পৰ্যাপ্ত প্ৰাপ্ত ৮০০ খত বৎসৱ এই  
দস্ত সামৱে ইক্ষিত হইয়াছিল। দস্তপুৰাধিপ শুহসিংহে বুকদস্তেৱ বিবৱণ কিছু  
আত ছিলেন না। একদা তিনি নগৱমধো মহাসমাগোহ দৰ্শনে প্ৰজাগণকে  
জিজ্ঞাসা কৰিলেন, “অদ্য কি নিৰিষ্ট এই উৎসব হইতেছে ?” তাহাতে  
একজন বৌদ্ধ স্বীকৃত ক্ষেমাচার্যেৱ আনীত বুকদস্তেৱ বিবৱণ তাহাকে জ্ঞাত  
কৰিলেন। বৌদ্ধ পুৱোহিত দ্বাৱা তিনি বুকচৰিত্বেৱ প্ৰকৃত মহিমা অবগত  
হওয়াৱ তাহার বৌদ্ধধৰ্মে বিশ্বাস জমিল। এবং তিনি স্বৰাজ্য হইতে বৌদ্ধধৰ্মেৱ  
বিপক্ষবাদিগণকে বহিকৃত কৰিয়া দিলেন। হিন্দুধৰ্মাবলম্বিগণ এইৱপে দস্তপুৰ  
হইতে বহিকৃত হইয়া পাটলিপুত্ৰাধিপ পাঞ্চুৱাজেৱ আশ্রম গ্ৰহণ কৰিল। পাঞ্চ  
হিন্দুধৰ্মাবলম্বী, তিনি স্বধৰ্মাবলম্বিগণেৱ অপমানেৱ কথা শ্ৰবণ কৰিয়া  
ক্ষেত্ৰে অধীৱ হইয়া উঠিলেন, এবং তাহার অধীন মৃপতি চৈতন্তকে শুহ-  
সিংহেৱ বিপক্ষে যুক্তবাজাৰ কৰিয়া তাহাকে পাটলিপুত্ৰে বন্দী কৰিয়া আনিবাৱ  
নিৰ্মিত আজ্ঞা প্ৰদান কৰিলেন। চৈতন্ত অসংখ্য সৈন্য সমভিযাহারে দস্তপুৰে  
প্ৰবেশ কৰিলে, শুহসিংহ তাহাকে বন্দুৱ হ্যায় আলিঙ্গন কৰিয়া রাজবাটীতে  
লইয়া গোলেন। তথায় উত্তৱেৱ কথোপকথনানন্দন বিলক্ষণ সন্তোষিত জমিল।  
শুহসিংহ চৈতন্তকে বুকদস্ত দেখাইলে তিনি তাহার অলোকিক ক্ষমতাপ্ৰভাৱে  
বৌদ্ধধৰ্ম গ্ৰহণ কৰতঃ দস্তেৱ অসীম মহিমা কীৰ্তন কৰিলেন। তাহার সৈন্য  
ও সেনাপতিগণ বিপক্ষভাৱ বিশ্বৃত হইয়া সকলেই বৌদ্ধধৰ্ম গ্ৰহণ কৰিল।  
শুহসিংহ চৈতন্তেৱ সমভিযাহারে বৈৱত্তভাৱ পৱিত্ৰাগ কৰতঃ মাণিক্যময় পাত্রে

\* আটোৱ তত্ত্ববিদ কৰিংহেম সাহেব অঙ্গুয়ান কৰেন, ইহাৱ আধুনিক মাত্ৰ  
ৱাজয়হৈত্বো ।

বৃক্ষদস্ত লইয়া জন্মুণ্ডপাদিপতি পাণুরূপতির সহিত সাক্ষাৎ করিবার জন্য পাটলি-  
পুত্রে উপস্থিত হইলেন। পাণু, চৈতন্য ও তাহার সৈঙ্গশের বৌজথর্ম গঠন  
গের কথা শুনিয়া ক্রোধে অশ্রিত্যা হইয়া উঠিলেন, এবং যে দস্তপ্রভাবে  
তাহারা স্বর্ধৰ্ম ভাগ করিয়াছেন, সেই দস্তপ্রভু প্রজলিত ছত্তাশনমধ্যে লিঙ্কেপ  
করিতে আদেশ করিলেন। কিন্তু ধর্মের অলৌকিক ক্ষমতাপ্রভাবে দস্ত ভূমি  
না হইয়া রঞ্চক্রে থাই বৃহৎ পদ্মমধ্যে মণিমাণিক্য আধারে কুলপুঞ্জের  
শোভা ধারণ করিয়া রহিল \*। পাণু এতদর্শনে আশচর্যাপ্রিয়ত হইয়া দস্ত  
হস্তিপদ দ্বারা দলিত করিতে আদেশ করিলেন। কিন্তু তাহাতেও কোন ফল  
দর্শিল না। পরিশেষে তিনি উহা লোহমুদ্গর দ্বারা চূর্ণ করিতে আজ্ঞা দিলেন।  
কিন্তু ধর্মের আশচর্য শক্তিপ্রভাবে উহা সেই লোহমুদ্গরে সংযোজিত হইয়া  
রহিল। কেহই তাহা বিচ্ছিন্ন করিতে পারিল না। তৎপরে স্বত্ত্ব নামক  
বৌজ পুরোহিতের আজ্ঞায় উহা শান্তিষ্ঠ হইয়া তাহার হস্তস্থিত স্বৰ্বর্ণপাত্রে  
পতিত হইল। রাজা পাণু এ সকল দেখিয়া এককালে বিশ্঵সামাগরে নিমগ্ন হই-  
লেন; অবশেষে বৌজধর্মের “রহস্যতত্ত্ব” অবগত হইয়া, স্মৃগতের পবিত্র ধর্ম  
গ্রহণ করিলেন †। তিনি এই দস্তের নিমিত্ত মনোহর চৈত্য নির্মাণ করিয়া  
দিয়াছিলেন। এক জন নৃপতি এই দস্ত প্রাপ্তির জন্য পাটলিপুত্রে যুদ্ধযাত্রা করিয়া  
পাণু কর্তৃক সমরে নিহত হইয়াছিলেন। পাণুর মৃত্যুর পর গুহসিংহ বৃক্ষদস্তখণ্ড  
পুনরাবৃ স্বরাজ্যে লইয়া গিয়াছিলেন। কিন্তু অধিককাল তিনি উহা রাখিতে  
পারেন নাই। ক্ষেরধারের ভ্রাতুর্পুত্র অসংখ্য সৈন্য সমভিযাহারে তাহার  
বিরুদ্ধে এই দস্ত পাইবার আশয়ে যুদ্ধযাত্রা করিলে গুহসিংহ আপনাকে হীন-  
বল ভাবিয়া তাহার জামাতা অবস্তীরাজকুমার দস্তকুমারকে উহা গোপনে

\* দাতব্যংশ তৃতীয় অধ্যায়।

পদ্মমধ্যে মণির আধারে দস্ত দৃষ্ট হওয়াতেই বোধ হয় “ও” মণি পয়স্তো হীঁ” বৌজ  
মন্ত্রের স্থি হইয়াছে।

† পাণু বৃক্ষদস্ত দস্তপুরাধিপের নিকট হইতে লইয়া যে ধর্মের মহিয়া বিজ্ঞার করেন,  
তাহার উরেখ এইরূপ পালিতাধাৰ লিপিতে দিলীর প্রস্তরস্তুতে খোদিত আছে—“দেৰাবৰ্ম পিয়  
পাণু মোৱাজ। হিয়ন অহ সভ্যৱিজ্ঞতি যশ অভিশিতেন মেইহন ধৰলিপি লিখ পিতহি।  
দস্তপুরতো দশনন উগাবায়িন” ইত্যাদি।

লইয়া প্রস্থান করিবার জন্ত প্রদান করিলেন। তিনি তাঁহার জ্ঞানী হেমবালার সঙ্গে গোপনে দন্তখণ্ড লইয়া তাম্রলিপ্তি (তম্ভুক) হইতে সিংহলে গমন করিয়াছিলেন। দন্তকুমারের নিকট হইতে সিংহলাধিপতি মেষবাহন সামরে ঐ দন্ত লইয়া “দেবানন্দ পিয়” তিস্ম নির্ণিত ধর্মলিঙ্গের রাধিয়াছিলেন। এই পর্যন্ত দাতবংশ যে অধ্যায়-মধ্যে বৃক্ষস্তোর অনেক অলৌকিক বিবরণ বর্ণিত আছে। একথে এই দন্ত সম্বৰ্ধীয় অন্যান্য বিবরণ আমরা কতিপয় প্রামাণিক গ্রন্থ হইতে সঙ্গল করিয়া লিপিবদ্ধ করিতেছি।

চৈনিক পরিআজক কাহিয়ান একদা সিংহলদ্বীপে মহাসমারোহ সহকারে বৃক্ষদন্ত প্রতিষ্ঠার বার্ষিক উৎসব দর্শন করিয়াছিলেন।

১২৬৮ খ্রীষ্টাব্দে এই দন্ত কালীর মালিগবা মন্দিরে রাখিত হয়। বৌদ্ধভাষায় শুপণ্ডিত মৃত টারনার সাহেব কহেন, ১৩০৩ হইতে ১৩১৪ খ্রীষ্টাব্দ-মধ্যে প্রথম ভূবনেকবাহুর রাজ্যকালে পাখুন্দেশাধিপতি কুলশেখরের সেনাপতি অরিচক্রবর্তী সিংহল জয় করিয়া এই দন্তখণ্ড পাখুনগরে আনয়ন করেন। তৎপরে উহা পুনরায় তৃতীয় পরাক্রম নৃপতি পাখুনগরাধিপকে পরাজয় করতঃ সিংহলের মন্দিরে পূর্বের স্থাপন করেন। রেবিরো নামক ইতিবৃত্তলেখক কহেন যে, উহা ১৫৬০ খ্রীষ্টাব্দে পোর্টুগিজ যুদ্ধের সময় কনষ্টেন্টাইন ডিব্রাগাঙ্গা চূর্ণ করিয়া ফেলিয়াছিলেন। সিংহলবাসী বৌদ্ধগণ এই কথায় বিশ্বাস করে না। তাহারা, বৃক্ষদন্ত ধ্বংস হইবার নহে, ইহা মনে মনে হিসেবান্ত কবিয়া রাখিয়াছে। সিংহলীয় আধুনিক ইতিহাসে লিখিত আছে যে, ঐ দন্ত পোর্টুগিজ যুদ্ধের সময় সফ্রাগামের মন্দিরে শুকাপ্রিতভাবে রাখা হইয়াছিল। এজন্ত তাহা কনষ্টেন্টাইন ডিব্রাগাঙ্গা বিনষ্ট করিতে পারেন নাই। সিংহলবাসী বৌদ্ধগণ যাহাই বলুন না কেন, ইউ-রোপীয় পশ্চিতগণ পরীক্ষা করিয়া দেখিয়াছেন, একথে কালীর মন্দিরে যে বৃক্ষদন্ত আছে, কথনই তাহা মমুঝোর দন্ত নহে। উহা কৃষ্ণীয়ের দন্ত, এবং সিংহলবাসী শুপণ্ডিত মুতুকুমার স্বামীও তাহাতে একমত হইয়াছেন। বর্ষে বর্ষে মহাসমা-রোহের সাহিত এই দন্ত সিংহলবাসিগণের সম্মুখে প্রদর্শিত হইয়া থাকে। এই উৎসবের নাম “দালান্দ পিঙ্কয়া।”

(ক)

## পরিশিষ্ট ।

### শ্রীহর্ষচরিত \* ।

বাণতটের রচনা সংস্কৃত সাহিত্যভাষার উজ্জ্বল করিয়া রাখিয়াছে। তাঁহার কাদম্বরীর উপভাসভাগ কথাসরিৎসাগর হইতে পরিগৃহীত হইয়াছে, কিন্তু এইকার স্মীয় অসামাঞ্চ ক্ষমতাপ্রভাবে সেই উপাধ্যানটী অমূল্যরূপ করিয়া তুলিয়াছেন। কাদম্বরীর গদ্যরচনা অতি চমৎকার, ইহার নিকট স্মৃত্বের বাসবদত্তা এবং দণ্ডীর দশকুমারচরিত কোন গুণেই প্রেষ্ঠ বলিয়া লক্ষিত হয় না।

বাণতট শ্রীষ্ঠিয় সপ্তম শতাব্দীর মধ্যে বর্তমান ছিলেন। তিনি ও ময়ূরভট্ট সমসাময়িক; ইহারা উভয়েই শ্রীহর্ষের পারিষদ ছিলেন। চৈনিক পরিব্রাঙ্ক হিয়াঙ্গ, সিয়াঙ্গ, এই শ্রীহর্ষ নৃপতির রাজসভা দর্শন করিয়া তাঁহার বিস্তারিত বিবরণ স্মীয় ভ্রমণবৃত্তান্তে লিপিবদ্ধ করিয়া গিয়াছেন। বাণকৃত কাদম্ববী তাঁহার শেষ কাব্য। তিনি তাহা সম্পূর্ণ করিয়া যাইতে পারেন নাই। তাঁহার পুত্র পিতার পরলোক প্রাপ্তির পর কাদম্ববীর উত্তরভাগ রচনা করিয়া গ্রন্থ সম্পূর্ণ করেন। বাণ কাদম্বরী ও শ্রীহর্ষচরিত নামক দুই খানি গদ্য কাব্য, চতুর্কাশতক নামক স্তোত্র এবং পার্বতীপরিণয় ও শুকুটভাড়িত নামক নাটক রচনা করিয়া সাহিত্য-সংসারের বিশেষ উপকার করিয়া গিয়াছেন। \*

শ্রীহর্ষচরিত আমাদিগের প্রস্তাবের আলোচ্য বিষয়। এ নিমিত্ত ইহার অভ্যেক অধ্যায়ের সংক্ষিপ্ত বিবরণ নিম্নে প্রদত্ত হইল।

১ম উচ্চাসে কবিবৎশ বর্ণন।

বাণতট যেকোপ আঘাপরিচয় অকাশ করিয়াছেন, তাঁহার সংক্ষেপে সংক্ষলন এই,—

দুর্বাসা মুনিকর্তৃক শাপগ্রস্ত হইয়া সরস্বতী দেবী সাবিত্রীর সহিত শোণ মহের

\* সত্কর্তৃক এই প্রস্তাব “অতিকার” সংবাদপত্রে অকাশিত হইয়াছিল। শ্রীহর্ষচরিত জীবানন্দ বিদ্যালাভের প্রকাশিত।

জীৱে শাপক্ষম কৰিবাৰ জন্ম কালকৰ্ত্তন কৰিতেছিলেন। এই সময় দধীচি মুনিৰ সংসর্গে ইনি ছই পুত্ৰ প্ৰসব কৰেন। দধীচি মুনিৰ মাতা রাজা শৰ্যাতিৰ কথা স্মৃকগুৱা এবং পিতা চাবন। ১ম পুত্ৰটা সারস্বত, ২য়টা বৎস নামে বিখ্যাত।

এই বৎস হইতে বাংশু বংশ প্ৰথিত। এই বংশে বাংশায়ন গুৰুত্ব মুনিৰ জন্ম। ত্ৰেতা এবং ধাপুৰ যুগ গেলে এবং কলিযুগেৰ অনেক বৎসৰ অতীত হইলে এই বাংশায়ন বংশে কুবেৰ নামক হিজ জন্মগ্ৰহণ কৰেন। কুবেৰেৰ ৪ পুত্ৰ। অচ্যুত, ঈশান, হৱ, পাণ্ডুপত। পশুপতিৰ পুত্ৰ কৃষ্ণ, শুচি, কবি, মহী-দত্ত, ধাৰ্ত, জাতবেদা, চিৰভাস্ম, ঐশ্ব, বিশ্বকূপ, মেঘদত্ত। এই চিৰভাস্মৰ পুত্ৰ বাণ, ইহার মাতাৰ নাম মধ্যরাজদেবী। শিশুকালে বাণেৰ মাতৃবিশোগ হয়। পিতা প্ৰতিপালন কৰিয়া বাণেৰ ১৪ বৎসৰ বয়ঃক্ৰমকালে মৃত হন। বাণ ইতো-মধ্যে সমস্ত প্ৰতি স্তুতি অধ্যয়ন কৰিয়াছিলেন। পূৰ্ণবৌন হইলে বাণেৰ ব্ৰাহ্মণ্য ধৰ্ম হইতে বৃক্ষি চলিত হইল, সমবয়স্ক তৱণদিগেৰ সহিত মিলিত হইত। দেশতাগ কৰিলেন। কিছুকাল বিদেশে থাকিয়া পুনৰ্চ বিদ্যোপার্জনে প্ৰবৃত্ত হন। ক্ৰমে অনেক গুৰুকুল এবং অনেক রাজকুল সেবা কৰিয়া বাণ একেণে স্বদেশে আসিয়া গৈতৃক শাসন গ্ৰহণ কৰিলেন এবং ক্ৰমেই তাঁহার গৌৱৰ বৃক্ষি পাইতে লাগিল।

## ২য় উচ্চারণ।

বাণ ধ্যাত্যাপন হইলেন। চতুর্দিক্ৰ হইতে শিয়া সমাগত হইতে লাগিল। অনেক শাগ যজ্ঞাদি ব্ৰাহ্মণ্য অঙুষ্ঠান কৰিতে লাগিলেন, তাঁহার যশঃ চতুর্দিকে বিস্তীৰ্ণ হইল। এই সময় ঈশান-কোণাধিপতি শ্ৰীহৰ্ষদেবেৰ ভাতা কৃষ্ণদেব বাণেৰ সহিত বন্ধুভাৱ আশায় তাঁহার নিকট পত্ৰ লিখিয়া দৃত পাঠাইলেন। এই দৃতেৰ নাৰ মেথুলক। বাণ, বাজাৰ পত্ৰ অৰ্থাৎ বন্ধুত্বকৰণেৰ ইচ্ছা জ্ঞাত হইয়া, প্ৰথমতঃ ভাদ্ৰ কাৰ্য্যে যাইবাৰ অনিচ্ছা কৰিয়াছিলেন বটে, পৰিশেষে বীকাৰ কৰিলেন এবং চিন্তা কৰিলেন “কি কৰি! নিকারণ বন্ধু রাজাৰ এবং কৃষ্ণ দেবেৰ আদেশ অন্তথা কৰিতে পাৱি না। কিন্তু রাজসেৱা অভি কষ্টদায়ক, ভৃত্যাভৃত বিষম, রাজকুল অতি গম্ভীৰ, সেখানে আমাৰ পূৰ্ব-গ্ৰীতি নাই, বংশেৰ কেহই তাঁহাকে নতি স্তুতি কৰে নাই, কোন উপকাৰ শ্ৰয়ণেৰও অহুৱোধ নাই, বাল্যকালেৰ সেৱাজনিত ৰেহও নাই, বিশেষতঃ

সে কার্যে গৌরব কি? প্রজাবিভাগজন্ম লাভের জোড়াও নাই, তাহাতে বিদ্যার কুতুহলও নাই, আকার-সৌন্দর্যের আদর নাই, সেবা করিবার কৌশলও জানি না।” ( ৩৮ পৃ, ৫ পংক্তির অচিক্ষয়দিত্যাদি হইতে ১৫ পংক্তির “শ্রবণম্” পর্যন্ত সংকৃত দেখ )। ইত্যাদি বিবেচনা করিয়া পরিশেষে গমন করা হইব করিলেন। প্রীতিকৃত হইতে প্রথম দিনে চণ্ডিকাকানন অভিক্রম, পরে মল্লকৃত গমন। ২য় দিনে গঙ্গা উত্তরণ ও ষষ্ঠীগ্রাম বন্ধ্রাম গমন। ৩য় দিনে রাজ-ভবনের নিকট, ৪থ দিনে রাজধান, ক্রমে হর্ষদেবের সহিত সাক্ষাত্কার, কথোপ-কথন পরে বন্ধুতা সম্পন্ন হইল।

#### অ. উচ্চাস।

তথায় তাহার শৈশবকালের অনেক বন্ধুর সহিত দেখা সাক্ষাত করিলেন। গণপতি, অধিপতি, তারাপতি ও শাহল নামক দ্বিজের সহিত সাক্ষাত্কার এবং শ্রামলের সহিত অধিকতর বন্ধুত্ব হইল; তিনি শিষ্য হইলেন। ইহারা একদিন “হর্ষচরিতাদভিয়ং প্রতিভাতি হি মে পুৰ্বাণম্।” ( ২৬ পৃষ্ঠায় ২ পংক্তি দেখ )। ইত্যন্ত আর্যাঙ্গোক সুস্থবে গান করিতে শুনিয়া হর্ষচরিত লিখিতে বাণকে অমু-বোধ করেন। রাজ্ঞার সহিত বন্ধুতা করিয়া মধ্যে একবার আপন গৃহে অসিয়া-ছিলেন। ( ৬৩ পৃষ্ঠায় ২২ পংক্তিতে “সন্ধায়পাসিতুং শোগতটমহাসৌৎ।” পাকার তাহার স্থিতিহাস বা রাজা শ্রীহর্ষের বাটী শোণ নদের নিকটবর্তী অমু-মিত হইতেছে। ) শ্রীকর্ক নামে জনপদ ছিল। স্থানীয়র নামে গ্রাম। তাহার রাজা পুষ্পভূতি। ইনি শৈব। একদিন শুনিলেন, তৈরবাচার্য নামে এক শৈব ছিলেন; তিনি শিবের সাক্ষাত্কার অংশ। ইহাকে দেখিবার নিষিদ্ধ রাজা ব্যগ্র থাকেন। দৈবযোগে তৈরবাচার্যের শিষ্য একদিন রাজধানীতে উপস্থিত হইয়া রাজ্ঞার সহিত সাক্ষাত করিল। ক্রমে তৈরবাচার্যের সহিত সাক্ষাত্কার, তৈরব কর্তৃক রাজ্ঞার দীক্ষা হইল।

এই পুষ্পভূতির বৎশে হৃগ হরিষক নামে রাজা। ইহার মহিমী যথো-বংশী। ইহার তনয়া আদিত্যভূত। ইহার প্রথম পুত্র রাজ্যবর্জন, বিভীষণ

হৰ্ষদেব। তৎপরে এক কস্তা। প্রথমে কস্তার বিবাহ। পরে পুত্রের বিবাহ।  
জামাতার নাম গৃহবর্ষা।

---

৫ম উচ্ছ্বস।

একদা রাজ্যবর্দীন হৃণদিগকে জয় করিবার জন্য গমন করিলে হৰ্ষদেব  
তাহার অসুস্থল করিলেন। কিছুদিন পরে তাহাকে পিতার পীড়ার সংবাদ  
দিয়া বাটীতে আনয়ন করেন। হৰ্ষদেব নগরে ‘আসিয়া দেখেন, সকল ছিপ  
ভিপ্প। রাজাৰ মৃত্যু, যশোবতীৰ খেদ, হৰ্ষদেবেৰ বিলাপ। স্বামিশোকে যশো-  
বতীৰ মৃত্যু, হৰ্ষদেবেৰ বিলাপ।

৬ষ্ঠ উচ্ছ্বস।

হৰ্ষদেব পিতৃ-মাতৃ-ভাতৃ-শোকে কাতৰ হইয়া রাজ্য করিতে অবিচ্ছা-  
কৰায় সাধু লোকেৱা তাহাকে প্ৰবোধিত করিলে তিনি রাজ্যমধ্যে রাজ্য  
হইতে পুনঃ প্ৰবৃত্ত হন। তথাপি কোন উদ্যম কৰেন না। কিন্তু তিনি  
স্থপ্তে শুভস্থপ্ত ও জাগ্রতে শুভস্থচক নিমিত্তনিচয় দেখিতে পাইলেন। পৰে  
এক দিন মনে হইল, গৌড়াধম তাহার ভাতাকে অস্থায়ে বধ কৰিয়াছে।  
এইরূপ মনোবৃত্তি উত্তেজিত হওয়াতে তাহার হীনজন-স্মৃলত শোক তাপ  
পলায়ন কৰিল, চিৱস্মৃলত জিগীষাৰ উদ্যম হইল। এক দিন বলিলেন, “আমি  
ফল শুষ্টকে দেখিব।” ফল শুষ্ট দেখা কৰিল। তাহার সহিত পৰামৰ্শ  
কৰিয়া নিখিজয়, ও অপহৃত রাজ্য আহুরণেৰ প্ৰতিজ্ঞা কৰিলেন।

---

৭ম উচ্ছ্বস।

বিজয়াৰ্থ যাত্রা। সৱন্ধতীকূলে অবস্থান। হেমকুট পৰ্যন্ত পৰাজয় কৰণ।  
কৰগ্ৰহণ। ভগিনীনামক রাজা। তাহার শৱণ গ্ৰহণ কৰেন।

৮ম উচ্ছ্বস।

বক্ষ দিবাকৰ মিত্ৰেৰ সহিত সাক্ষাৎকাৰ। এক ভিক্ষুৰ সহিত সাক্ষাৎকাৰ  
এবং বিবিধ বৃত্তান্ত। ভগিনী, ভগিনীপতিৰ সংবাদ প্ৰাপ্তি। ভিক্ষুককে আচাৰ্য  
ৰীকাৰ। ভিক্ষুৰ সাস্তুনা। ভিক্ষুৰ প্ৰহ্লান।

এইস্থানে মুদ্রিত হৰ্ষচৱিতি সমাপ্ত। বোধ হয়, আৱাও কিছু আছে। কেননা অপূৰ্ব রহিয়াছে। রাজা বিবাহাদি কৰিলেন কি না, বলা হইল না। সম্পত্তি শ্ৰীহৰ্ষচৱিতি বিশ্বিদ্যালয়েৱ পাঠ্যপুস্তকমণ্ডে নিৰ্বাচিত হইয়াছে, কিন্তু এপৰ্যাপ্ত আমৱা একখানিও কৃষ্ণ পুস্তক দৰ্শন কৰিতে পাৰিলাম না। তাহাতে কি প্ৰকাৰে বিদ্যালয়ে উহা পঞ্চিত হইবে, তাৰা বুঝিতে অক্ষম। সম্পত্তি শুনিলাম, বৰাই প্ৰদেশে শ্ৰীহৰ্ষচৱিতি শক্তি পশ্চিতকৃত টীকার সহিত মুদ্রিত কৱিবাৰ উদ্যোগ হইতেছে। আমৱা পৰিশুল্ক একখানি মুদ্রিত শ্ৰীহৰ্ষচৱিতি দেখিবাৰ প্ৰতীক্ষায় থাকিলাম।

---

## ଜୈନମତ ସମାଲୋଚନ ।

---

“For modes of faith let graceless zealots fight,  
His can't be wrong whose life is in the right.”

POPE.

---



# ঐতিহাসিক রহস্য—তৃতীয় ভাগ।

## জৈনমত-সমালোচন

— ৩৩ —

জৈনধর্ম ভারতবর্ষের সীমা অতিক্রম করিয়া ভিন্নদেশে প্রচারিত হয় নাই। বিদেশীয়গণ কেহই বৌদ্ধধর্মের স্থান জৈনধর্মের আদৰ কবেন নাই, এবং ইহা ভারতবর্ষের মধ্যে কিয়দিনসের জন্য উজ্জ্বল দীর্ঘিতি বিকীর্ণ করিয়া ক্রমে ক্রমে প্রভাবীন হইয়া পড়িয়াছে। ইহার আভ্যন্তরিক ভাব সারহীন ও নিষ্ঠেজ, কাজেই বৌদ্ধধর্মের স্থায় ইহা বৈদেশিকগণের হৃদয় আকর্ষণ করিতে সমর্থ হয় নাই।

চৈনিক পবিত্রাঞ্জক হিয়াঙ্গ সিয়াঙ্গ ষ্টেতাশুর জৈন ও ভিক্ষুমণ্ডলীর বিবরণ তাঁহার সিংহপুরভ্রমণবৃত্তান্ত-মধ্যে লিখিয়াছেন, এবং অপর একস্থলে তিনি ভারতবর্ষের “চিং লিয়াঙ্গপু” বা সশ্চিত্য সম্প্রদায়ের বিষয় উল্লেখ করিয়াছেন। এই সম্প্রদায়কে জৈনধর্মাবলম্বী বলিয়া বোধ হইতেছে, কেননা জৈনমতের অপর নাম “সশ্চিত্য,” স্ফুতরাং তাঁহার মতে “সশ্চিত্য” সম্প্রদায় জৈনভিন্ন অন্য ধর্মাবলম্বী নহে। এই চীনদেশীয় পণ্ডিত তিনি অন্য কোন বিদেশীয় প্রাচীন কালের পণ্ডিতগণের গ্রন্থে জৈনধর্মের উল্লেখ দেখিতে পাওয়া যায় না।

তিনশত খৃষ্টাব্দে বৌদ্ধেরা বারাণসী হইতে কাঞ্চীতে অবস্থিতি করিয়া সুগতের বিশুদ্ধ ধর্ম প্রচার করেন। তৎপরে ৭৮ খ্রীষ্টাব্দে তথায় শ্রবণ বেলিগোলা হইতে অকলক নামক একজন জৈনধর্মে সুপণ্ডিত যতি আগমন করত তথাকার বৌদ্ধভিক্ষু-গণকে বৌক নৃপ হিমশীতলের সম্মুখে ধর্মসম্বৰ্জন বিত্তায় পরাম্পর করিয়া তাঁহাদিগকে নৃপতির সাহায্যে দেশ হইতে বহিক্ষত করিয়া দিয়াছিলেন। বৌদ্ধগণ তখা হইতে সিংহলে প্রস্থান করেন। হিমশীতল নৃপতি জৈনধর্মে দীক্ষিত হইয়া এই নবধর্মের উন্নতিসাধনে প্রবৃত্ত হইয়াছিলেন। হেমচার্য এইস্কে কুমারপালকেও জৈনধর্মে দীক্ষিত করিয়া

গুজরাটে ১২০০ খ্রীষ্টাব্দে জৈনধর্ম প্রচার করেন। মহীশূরের হঢ়টী নামক আমের জৈন নৃপতির তাত্ত্বিকাসন প্রাপ্তি হওয়া গিয়াছে। এই তাত্ত্বিকাসন ২০০ খ্রীষ্টাব্দে প্রদত্ত হইয়াছিল। ইহার পূর্বের কোন প্রামাণিক জৈনশাসন প্রাপ্তি হওয়া যায় না। বেলীল রাজগণ ও বিজয়নগরের নৃপতির রাজ্যশাসন-কালে ১৬০০ এবং ১৭০০ খ্রীষ্টাব্দে জৈনধর্ম উক্ত রাজসমূহে প্রচারিত ছিল। দেবগণ ও বেলাপোলমের বৌক মণিবসমূহ ১১০০ খ্রীষ্টাব্দে জৈনগণ ধৰ্মস করিয়াছিলেন। তাহার পরেই শৈবগণ কল্যাণের জৈন নৃপতি বিজয়লক্ষ বিনাশ করিয়া শৈবধর্ম প্রচার করেন। আমরা ৮০০ খ্রীষ্টাব্দের পূর্বের জৈন-ধর্মের সমৃদ্ধিতির প্রামাণিক বৃত্তান্ত দেখিতে পাই না। অধ্যাপক উইলসন ও কর্ণেল মেকেজি ইহার পূর্বের জৈন ইতিবৃত্ত কিছুই সন্দেশ করিতে পারেন নাই; তত্ত্বিন জৈন মাহাযানসমূহ জৈনধর্মের অনোন্ধিক বৃত্তান্তপরিপূর্ণ, তাহা হইতে অগুমাত্র ঐতিহাসিক সত্য প্রাপ্তি হওয়া যায় না।

স্থুধর্ম জৈনধর্মের প্রথম আচার্য। জয়স্বামী তাঁহার শিষ্য এবং শেষ ক্ষেত্রে ক্ষেত্রে প্রভাবস্বামী, শ্রামভজ্জ স্তুরি, যশোভজ্জ স্তুরি, সন্তুষ্টি-বিজয় স্তুরি, ভদ্রবহু স্তুরি, মুলভদ্র স্তুরি, এই ষট্ শ্রষ্টকাবলি ও আর্য মহাগিরি স্তুরি, শুষ্ঠি স্তুরি, আর্য শুষ্ঠিট স্তুরি, :ইন্দীন স্তুরি, দীন্ত স্তুরি, সিংহ-গিরি স্তুরি, বজ্রস্বামী স্তুরি নামক দশ পূর্বি দ্বারা মহাবীরের মৃত্যুর পরে জৈনধর্ম প্রচারিত হইয়াছিল। শ্রষ্টকাবলি দ্বারা দশবৈকালিক নামক ধর্ম-গ্রন্থ প্রস্তুত প্রচারিত হয়। এই শ্রষ্টকাবলি ও দশপূর্বিগণ জৈনধর্মের প্রথম আচার্য। তাঁহার পরে আচার্য হেমচন্দ্র এই ধর্মের উন্নতিসাধন করেন।

আমরা এই প্রস্তাবে জৈনমত ও জৈননীতির স্থল স্থল বিবরণ আলোচনা করিবাম।

জৈনধর্মের স্থষ্টিকর্তা অর্হৎ। ইনি দক্ষিণকর্ণাটনিবাসী এবং বেঙ্গলগিরিঙ্গ অধীনীয়। অর্হৎ নৃপতি অধ্যত দেবের চরিত্র আদর্শ করিয়া তাঁহার মত ধর্মপরায়ণ হইবার জন্য সকলকে উপদেশ দিবার নিমিত্ত সংসার পরিত্যাগ করত; ধর্মগ্রন্থ হইয়াছিলেন। জৈনধর্মের দিগন্ধি ও খেতাবের মত তাঁহার পরে স্থৃত হয়, এ বিষয় আমরা বিশেষজ্ঞপে জৈনধর্মের প্রস্তাবে আলোচনা করিয়াছি।

ଆମ୍ବାଗବତେର ୫ୟ ଶକ୍ତେ ଧ୍ୟାନଦେବେର ବିସ୍ତର ଲିଖିତ ଆଛେ । ଇନି ହିନ୍ଦୁ-  
ଦିଗେର ମତେ ବିଷୁର ଅଂଶାବତାର । ଜୈନେରା ଇହାକେ ପ୍ରଥମ ଆର୍ହିତ ବଲିଯା  
ଜାନେନ । ଅର୍ହି ନୃପତି ଧ୍ୟାନଦେବେର ଚରିତ ଆଦର୍ଶ କରତଃ ଧର୍ମର ସଂକାରେ ପ୍ରତ୍ୱ  
ହଇଯାଇଲେନ, ଏଜନ୍ତ ତୀହାର ଆର୍ହିତ ଆଖ୍ୟା ପ୍ରଦତ୍ତ ହଇଯାଇଲ । ପୋରାଣିକ  
ମତେ ଧ୍ୟାନଦେବ ଅତି ପ୍ରାଚୀନ ଏବଂ ମହାରାଜ ଭରତେର ପିତା ।

ଜୈନେରା ପରମେଶ୍ୱର ଅସ୍ତ୍ରୀକାର କରେନ ନା । ତୀହାରା ବଲେନ, ‘ଅର୍ହି’ଇ ପର-  
ମେଶ୍ୱର । ବୀତରାଗସ୍ତ୍ରି ନାମକ ଜୈନଗ୍ରହେ ଲିଖିତ ଆଛେ—

“କର୍ତ୍ତାନ୍ତି ନିତ୍ୟୋ ଜଗତଃ ସ ଚିତ୍କଃ ସ ସର୍ବଗଃ ସ ସ୍ଵବଶଃ ସ ନିତାଃ ।

ଇମାନ୍ତ ହେଁବାଃ କୁବିଡ୍ଧନାଃ ସ୍ଵ୍ୟାଷ୍ୟାଃ ନ ସେଷାମମୁଶାସକସ୍ତମ ॥”

ଏହି ଜଗତେର ଏକ ଅଛିତୀଯ କର୍ତ୍ତା ଆଛେନ । ତିନି ନିତ୍ୟ, ସର୍ବଗତ,  
ସ୍ଵାଧୀନ ; ତିନି ଡିନ ଏହି ମକଳ ଦୃଷ୍ଟି ମମନ୍ତର ବିଡ଼ଦ୍ଧନାର ସାମଗ୍ରୀ ଏବଂ କୁଦୃଷ୍ଟ  
ଅର୍ଥାତ୍ ମିଥ୍ୟାଜ୍ଞାନ-ଦୃଷ୍ଟି । ହେ ଅର୍ହି ! ତୁମି ଯାହାର ଶାତ୍ର ବା ନିୟମତା ନହେ,  
ଅମନ କୋନ ବସ୍ତୁଇ ନାହିଁ ।

ଜୈନଦିଗେର ପରମେଶ୍ୱର ବୈଦାନିକ ପରମେଶ୍ୱର ହିଁତେ ତିନି ଲକ୍ଷଣକାଙ୍କ୍ଷା  
ପରମେଶ୍ୱରକେ ନିଗ୍ରଲିଖିତ ଭାବେ ଦେଖେନ ।

ସର୍ବଜ୍ଞ ଜିତରାଗାଦିଦୋଷଦ୍ରୋକ୍ଯପ୍ରଜିତଃ ।

ସ୍ଥାହିତାର୍ଥବାଦୀ ଚ ଦେବୋହର୍ଭିନ୍ନ ପରମେଶ୍ୱରଃ ॥

( ଅହଂଚଞ୍ଜ ସୂର୍ଯ୍ୟକୁତ ଆପ୍ତନିଶ୍ୟାଳକାର )

ଅର୍ଥାତ୍ ସର୍ବଜ୍ଞ, ଯାଗଦ୍ରେଷ୍ଟାଦି ମମନ୍ତ ଦୋଷ-ଜୟୀ, ତ୍ରିଲୋକ-ମାତ୍ର, ମତ୍ୟବାଦୀ  
( ଅର୍ଥାତ୍ ଆପ୍ତ ପୁରୁଷ ) ଅର୍ହି ଦେବଇ ପରମେଶ୍ୱର ।

ଇହାଦେର ମତେ ଧ୍ୟାଇ ଏକମାତ୍ର ମୁଦ୍ରିତ ସାଧନ । ଧର୍ମ, ଧାରା ବକ୍ଷକ୍ୟ ହଇଲେ  
ଦୀବ ମୁକ୍ତ ହୟ, ଅର୍ଥାତ୍ ସତାବ ପ୍ରାପ୍ତ ହୟ । ମୁଦ୍ରିତ ସ୍ଵରୂପ ସତତ ଉର୍କଗମନ ।  
ଜୈନେରା ଏହିରୂପ ବଲେନ, ସ୍ଥା—

“ମୁଦ୍ରିକା-ବିଲିପ୍ତମଳାକୁଦ୍ୟାଃ ଜଲେହଥଃ ପତତି—ଶୁନରପେତମୁଦ୍ରିକାବନ୍ଧଃ ସଂ ଉର୍କୁଃ  
ଘର୍ତ୍ତି—ତଥା କର୍ମବକ୍ଷବିନିମୁକ୍ତ ଆଖ୍ୟା ଅନୁଭାବ ଉର୍କୁଂ ଗର୍ଭତି ।”

ଜୈନ ଆଚାର୍ୟବୂନ୍ଦେର ଏହି ମତପ୍ରକାଶକ ଝୋକ ସ୍ଥା—

“ଗଢା ଗଢା ନିବର୍ତ୍ତନେ ଚନ୍ଦ୍ରଧ୍ୟାଦ୍ୟୋ ଗ୍ରହଃ ।

ଅଦ୍ୟାପି ନ ନିବର୍ତ୍ତନେ ଆଲୋକାକାଶମାଗତାଃ ॥”

ইহার মৰ্ম্মার্থ এই যে, চন্দ্ৰমূল্যাদি গ্ৰহগণেৰ আকাশ বা উৰ্ক্কগতিৰ সীমা আছে—তাহারাও উৰ্ক্কগতিৰ কৰে এবং পুৰুষ নিবৃত্ত হয়, অৰ্থাৎ আগমন কৰে; কিন্তু যাহারা একবাৰ আলোকাকাশ প্ৰাপ্ত হইৱাছে, তাহারা আৱ নিয়ে প্ৰতাগত হয় না। আঘাৱ স্বভাৱই সতত উৰ্ক্কগতিৰ। হেহ-কৰপ পাপতৰে আঘা অধঃপতিত আছেন—ইহার ধৰ্ম হইলেই আঘা সীমা স্বভাৱ ধাৰণ কৱিবে। অনন্ত আকাশ—সুতৰাঙ উপত্যও অনন্ত। ইহার দৃষ্টান্ত এই যে, অলানু ফলকে মৃত্তিকালিষ্ঠ কৱিয়া অথবা গুৰু বস্তু বাদিয়া সমুদ্রজলে নিক্ষেপ কৱিলে তাহা যেমন ভাসমান-স্বভাৱ হইলেও নিয়ে ডুবিয়া যাব—পুনৰাবৃ সেই বক্তুন সুক্ত কৱিয়া দিলে স্বীৱ স্বভাৱ জন্ম অতলপৰ্য্য সমুদ্রেৰ নিয়ে হইতে কৰ্মে উৰ্ক্কে উপৰ্যুক্ত হৰ—ইহাও ঠিক সেইকৰপ।

এই মতে হইটা মাত্ৰ মূলতৰ। একেৱল নাম জীৱ, দ্বিতীয় অজীৱ। তথাদ্যে বোধস্বকৰপ জীৱ, আৱ অবোধস্বক অজীৱ। এই হই তত্ত্বেৰ বিস্তাৱ বছ-বিধ; যথা পদ্মনন্দী বাক্য—

“চিদচিদন্ত্ৰে পৱে তত্ত্বে বিবেকক্ষিবেচনম্।”

কোন কোন সম্মদায়েৰ মতে ঐ জীৱাজীৱ পদাৰ্থেৰ ভেদ এইকৰপ—জীৱ দ্বিবিধ—সংসাৱী জীৱ এবং মুক্ত জীৱ। অজীৱ বহুবিধ যথা—অমনক, ধৰ্মাধৰ্ম, পুদ্গল (শৰীৱ), অস্তিকায় (তত্ত্ব) প্ৰভৃতি। জৈনেৱা বৃক্ষগতা-দিকেও জীৱস্তু পদাৰ্থ মধ্যে গণ্য কৰে; কিন্তু তাহারা অমনক জীৱ অৰ্থাৎ তাহাদেৱ মন নাই এই মাত্ৰ বলেন।

এই সম্মদায়েৰ মতে জগতেৰ তত্ত্ব সাত প্ৰকাৱ “জীৱ, অজীৱ, আনন্দ, সংবৰ, নিৰ্জৰ, যোক্ত, বৰ্জন।” এতন্মধ্যে আনন্দ, সংবৰ, নিৰ্জৰ, এই তিন প্ৰকাৱ পদাৰ্থেৰ লক্ষণ বলা যাইতেছে, অৰ্থ গুণি স্পষ্টার্থ।

আনন্দ—জৰুৱাপি বা শাৱীবিক তাপবলে দেহেৱ চলন হয়। তাহাতে আঘাৱ সচল হয়। নিশ্চল নিশ্চিন্ত্য আঘাৱ ঐকৰপ চলন অৰ্থাৎ ক্ৰিয়াকাৰিতা থটন। ইওয়াৱ মাম যোগ। এই যোগভাৱ প্ৰাপ্ত হইলেই আঘা বক্তুন হয়, এই অন্ত ঐ যোগ-ভাৱেৱ নাম আনন্দ। কেৱল ঐ যোগভাৱ হইতেই নানাবিধ কৰ্ম অবিত (আহত বা উৎপন্ন) হয়। যেমন আৰ্দ্ধবন্ধেই ধূলা জড়ায়, সেইমত আনন্দান্ত্ৰ' আঘাৱ নানাবিধ কৰ্ম (পাপ) জড়ায়, সুতৰাঙ আঘা মলিন থাকে।

ସଂବର—ସେ କାର୍ଯ୍ୟ ଦାରୀ ଆଜ୍ଞାର ଆଶ୍ରମ ଅର୍ଥାଂ ଆତ୍ମଭାବ ମିଳନ୍ତ ହର, ତାହାର ନାମ ସଂବର ।

ନିର୍ଜନ—ସେ କାର୍ଯ୍ୟ ଦାରୀ ଆଜ୍ଞାର ସଂସାର ଭାବେର ଧୀଜ ସକଳ ଜୀବ ହୁଏ, ତାହାର ନାମ ନିର୍ଜନ ।

ଜୈନ ତ୍ୱରଜ୍ଞାନୀରା ବଲେନ—

“ସଂସାରବୀଜଭୂତାନାଂ କର୍ମଣାଂ ଜଗଣାଦିହ ।

ନିର୍ଜନା ସା ସ୍ଵତା ଦେଖା ସକାମା କାମବର୍ଜିତା ।

ସ୍ଵତା ସକାମା କାମିନାମକାମା ଫଳଦେହିନାମ୍ ॥”

ଜୈନତ୍ୱଜ୍ଞାନୀରା ବକ୍ଷମୋକ୍ଷେର କାରଣ ଏଇକ୍ରପ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ କରେନ, ସଥା—

“ଆଶ୍ରମେ ବକ୍ଷହେତୁ: ଶାନ୍ତ ସଂବରୋ ମୋକ୍ଷକାରଣମ୍ ।

ଇତୀଯମାର୍ହିତୀ ମୁଦ୍ରିତଃ..... ॥”

ଅର୍ଥାଂ ପୁର୍ବୋକ୍ତ ଲକ୍ଷ୍ମାକ୍ରାନ୍ତ ଆଶ୍ରମରେ ଜୀବେର ବକ୍ଷନହେତୁ, ଏବଂ ମୁଦ୍ରିତ ହେତୁ ସଂବର ।

ମୁଦ୍ରି—“ନିଃଶେଷକର୍ମବକ୍ଷେତ୍ରକୌଛ୍ଵାମସଙ୍ଗତହେନାବହାନଂ ମୋକ୍ଷଃ”—

କର୍ମଜନ୍ମ ବକ୍ଷନେର ନିଃଶେଷ ଛେଦ ହିଲେ ଜୀବ ସେ ଆପନାକା ସଭାବ ପ୍ରାପ୍ତ ହିଯା ନିଃସମ୍ପତ୍ତାବେ ଅବହାନ କରେ, ତାହାଇ ମୋକ୍ଷ ।

ଜୈନଦିଗେର ଆଗମଶାର ନାମକ ଏକଥାନି ଏହି ଆଛେ, ତାହାତେ ଅର୍ହତେର ସାକ୍ୟ ସଂଗ୍ରହୀତ ହିଯାଛେ । ଐ ଗ୍ରନ୍ଥେ ଏଇକ୍ରପ ମୋକ୍ଷପଥ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ଆଛେ । ସଥା—

“ସମ୍ୟଗ୍ନର୍ମନଜ୍ଞାନଚାରିଆଣି ମୋକ୍ଷମାର୍ଗଃ ।”

ସମ୍ୟକ୍ ଦର୍ଶନ, ଜ୍ଞାନ ଏବଂ ଚରିତ, ଏଇ ତିନଟି ମୋକ୍ଷର ପଥ । ଇହାର ବୃତ୍ତି-କର୍ତ୍ତା ହୋଗନ୍ତେବ ବାର୍ତ୍ତା କରିଯା କହିଯାଇଛେ,—

“ହେଲ କ୍ଲପେ ଜୀବାଦ୍ୟର୍ଥୋ ବାବସ୍ତିତିତେନ କ୍ଲପେ ଅର୍ହତା ପ୍ରତିପାଦିତେହିର୍ଥେ ବିପରୀତାଭିନିବେଶରାହିତ୍ୟକ୍ରମଃ ଶ୍ରଦ୍ଧାନାଂ ସମ୍ୟକ୍ ଦର୍ଶନମ୍ । ଯେନ ସଭାବେନ ଜୀବାଦ୍ୟର୍ଥେ ବ୍ୟବସ୍ତିତାହେତେବେ ସଭାବେନ ସଂଶୟମ୍ଭୋହାନ୍ତନାକ୍ରାନ୍ତତ୍ତ୍ଵ ଜୀବତ୍ ଶୁକ୍ଳପଦିଷ୍ଟପଥୀ ଶ୍ରଦ୍ଧ-ମନନାଦ୍ୟଭ୍ୟାସପାଟେବେ ଜ୍ଞାନାବରକାଗାଂ ପୁର୍ବୋ ପପାଦିତମିଶ୍ୟାଦର୍ଶେନାବିରତିପ୍ରାଣୀ-ନାୟପଶମେ ଶୁତି ବସନ୍ତେବ ସମୁଦେତି । ସଂଶରତ୍ରେନାଯୋଦ୍ୟାତ୍ମତ ଶ୍ରଦ୍ଧାନତ ଜ୍ଞାନ-ଧତେ ଜୀବତ୍ ପାପକର୍ମତ୍ୱୋ ନିର୍ବୃତିଃ ସମ୍ୟକ୍ ଚାରିତମ୍ । ଏତାନି ସମ୍ୟଗ୍ଜ୍ଞାନାଦ୍ୟାନି

সমুদ্রিতাণ্ডে যোক্ককারণম্। ন তু প্রত্যেকম্। এতজ্ঞং চাহিতে রহস্যপদেন  
ব্যবহৃয়তে।”

অর্থাৎ জীব অঙ্গীব প্রত্তি পদার্থ যে যেকলে ব্যবহৃত অর্থাৎ ঐ সকল  
পদার্থের ষাহা যথার্থকল, অর্হৎ অবিকল সেইকল উপদেশ দিয়াছেন। অর্হতের  
উপদেশ যেকল, তাহার বিপরীত অনুভব না হইয়া যদি ঠিক অর্হৎ-নির্দিষ্ট  
অর্থ বুঝিতে পারে এবং তাহাতেই অবিচলিত শ্রদ্ধা উপস্থিত হয়, তাহা  
হইলে তাহাকে সম্যক দর্শন বলা যায় এবং সেই জ্ঞান সংশয় ও সম্মোহ-  
ব্যবহৃত হইয়া দৃঢ় হইলে তাহাকে সম্যক্ত জ্ঞান শব্দে উল্লেখ করা যায়। এই  
জ্ঞান শ্রদ্ধাবান् জীবের গুরুপদেশ অনুসারে শ্রবণ মনন দ্বারা অভ্যাসগুচ্ছ  
হইলে, তত্ত্বজ্ঞানের আবরণ যাহা পূর্বে উক্ত হইয়াছে, অর্থাৎ মিথ্যা জ্ঞান,  
মিথ্যা দর্শন প্রত্তির বিলম্ব হইলে তত্ত্বজ্ঞান স্বত্বাবতঃই উদ্দিষ্ট হয়। সংসারের  
কর্ম সম্মুদ্রের ছেদ করিতে উদাত শ্রদ্ধালু জ্ঞানবান् জীব যে পাপ কর্ম হইতে  
নিবৃত্ত থাকে, তাহার মাত্র সম্যক্ত চরিত্র। অতএব জীব সম্যক্ত দর্শন, সম্যক্ত  
জ্ঞান ও সম্যক্ত চরিত্র, এতজ্ঞিতবলেই মুক্তি লাভ করে। এই তিমটা মিলিত  
হইলেই মুক্তি, মচেৎ প্রত্যক্ষের মুক্তি দিবার ক্ষমতা নাই। ইহাকেই অর্হতের  
‘রহস্যাম’ নামে বাবহার করিয়া থাকেন।

জৈনদিগের কয়েকধানি দর্শনশাস্ত্র আছে, তাহার মধ্যে দ্রব্যাহুমোগতকর্ণার  
অচলা প্রাজল। দ্রব্য অর্থাৎ পদার্থ বিচার দ্বারা জ্ঞানমার্গ বিস্তার করাই  
ইহার উদ্দেশ্য। ইহার গ্রন্থকার আপনার স্পষ্ট পরিচয় প্রদান করেন নাই।  
বিজীয় অধ্যায় সমাপ্তিকালে এইমাত্র লিখিয়াছেন।—

“সংজ্ঞা-সংখ্যা-লক্ষণাত্মা বিভাগঃ

দ্রব্যাদীনাঃ যো বিদিষা মিথোহত্ত।

বাচাস্তে শ্রীতীর্থনাথ-প্রণীতে

শ্রদ্ধাঃ কুর্যারিশ্চলস্তত্ত বোধঃ ॥”

অর্থাৎ শ্রীতীর্থনাথ-প্রণীত বাক্যে দ্বারা শ্রদ্ধা করিবেন, তাহাদিগের  
নিশ্চল অর্থাৎ কেবলী জ্ঞান উৎপন্ন হইবেক। এই শ্রেণী দ্বারা স্পষ্ট গ্রন্থ-  
কর্তাকে বুঝিতেছে না। শ্রীর্থনাথ-প্রণীত বাক্য বোধ হয় অর্হৎ-বাক্য শক্ত  
করিয়া উল্লেখ করা হইয়াছে, যদি তাহা না হয় তবে গ্রন্থকারের নাম।

তীর্থনাথ। এতটির গ্রন্থকর্তার স্পষ্ট পরিচয় নাই। ইহার টীকাকারও বিশেষ পরিচয় দেন নাই। তিনি বলেন গ্রন্থকর্তার নাম ভোজ। ইহাতে লিখিত আছে—

“তেষাং বিনেয়লেশেন ভোজেন রচিতোভিঃ।

পরঞ্চাঞ্চপ্রবোধার্থং দ্রব্যাহুযোগতর্কণা ॥”

ধীহারা জৈনমুনি—তাহাদের কৃত্তি শিষ্য ভোজ কর্তৃক আপন এবং পরের আচ্ছান্ননের নিমিত্ত দ্রব্যাহুযোগতর্কণা প্রকট করা গেল। এই ঘোকের বাধ্যার হলে লিখিত আছে—

“ভোজেতিসক্ষেতেন সন্দর্ভকুর্তুমামনিদর্শনমিতি ।”

অর্থাৎ ভোজ এই সক্ষেতে সন্দর্ভকর্তার নামও ভোজ। এছের প্রারম্ভ-বাক্য যথা—

“শ্রীযুগান্দিজিনং নষ্ঠা কৃত্তা শ্রীগুরুবদ্বনম্ ।

আঞ্চোপকৃতমে কুর্বে দ্রব্যাহুযোগতর্কণাম্ ॥”

শ্রীশুগ প্রভৃতি জিন কুলকে নমস্কার করিয়া, শ্রীগুরু দেবকে বন্দনা করিয়া আপনার উন্নতির নিমিত্ত দ্রব্যাহুযোগতর্কণা নির্মাণ করিলাম। দ্রব্যাহুযোগ-তর্কণা এবং তট্টৌকাধৃত জৈনগ্রহের নামাবলি—

পঞ্চকল (ভাষ্য গ্রন্থ), ধৰ্মদাস (গ্রন্থকার), তত্ত্বার্থ সম্বতি, ষোড়শ বাক্য, উপদেশমালা, প্রবচনসার, ললিতবিন্দু, বিংশতি, সম্মতিগ্রস্ত, অর্হৎ-প্রবচন সংগ্রহ, আচারাঙ্গ, দ্রব্যসংগ্রহগার্থা, নয়চক্র, ধৰ্মসংগ্রহণীসূত্র, হরিভজ্ঞ সূরিকৃত ধৰ্মসংগ্রহণী টীকা, তত্ত্বার্থ ভাষ্য, দ্রব্যার্থিক নয়, সিঙ্কেন ও দিবা-কর (গ্রন্থকার), আচারসূত্র, ধৰ্মসূত্র, উত্তরাধ্যয়ন, নয়গ্রন্থ, যোগদৃষ্টিসমূচ্চয়, মহানিশীথসূত্র, বৃহৎকল্পগার্থা।

দ্রব্যাহুযোগতর্কণা পঞ্চদশ অধ্যায়ে গ্রথিত। এখানি খেতাবের জৈনমতের গ্রন্থ, কেননা ইহাতে দিগন্বর মতের খণ্ডন আছে এবং ঔষত নাথকে সম-ধিক মান্ত করা হইয়াছে।

জৈনমতে দ্রব্য বা পদাৰ্থ ও। হিন্দুদাশনিকদিগের মধ্যে যেমন কেহ ১৬, কেহ ১৪, কেহ ৭ পদাৰ্থ স্বীকার করিয়া তাহারই বিস্তৃতি এই অংগ ৯,

এই কথা বলেন। সেইকপ জৈনেরা ৬ ;পদার্থ বীকার করতঃ তাহারই বিভূতি বা বিজ্ঞার এই অগৎ, এইকপ বলেন। যথা—

“ধৰ্ম্মাধস্মী নভঃকালো পুনগলো জীব ইতামী ।

অর্থাঃ ষষ্ঠ সময়ে ধৰ্ম্ম জৈনেরাদ্যন্তবর্জিতাঃ ॥”

( দ্রব্যামূহোগ ১০ অধ্যায় )

ধৰ্ম্ম ( ১ ) অধৰ্ম্ম ( ২ ) অনন্ত আকাশ ( ৩ ) অনন্ত কাল ( ৪ ) পুনগল অর্থাং দেহ ( ৫ ) আর জীব ( ৬ ) এই ছয় একার পদার্থ জৈন শাস্ত্রে প্রসিদ্ধ। এই পদার্থনিচয় আদ্যন্তবর্জিত অর্থাং নিয়।

“সম্যক্তৎ হি দয়াদানক্রিয়ামূলং প্রকীর্তিতম্ ।

বিনা তৎ সংশ্রবন্ত ধৰ্ম্মে জাতক ইব খিদ্যাতে ॥”

( দ্রব্যামূহোগ ১০ অধ্যায় )

কথিত ছয়টা দ্রব্য এবং তাহাদের গুণ বিচার দ্বারা যে বিজ্ঞান উৎপন্ন হয়, আস্তা সংস্কৃত হয়, তাহার নাম সম্যক্তৎ। এই সম্যক্তার মূল দয়া ( জীবরক্ষা ), দান ( অভ্যর্থনা দান ) প্রভৃতি পঞ্চধা ক্রিয়া। অতএব এই সম্যক্তৎ ত্যাগ করিয়া যিনি ধৰ্ম্মপথে ভ্রমণ করিতে বাহু করেন, তিনি জন্মাদ্বের দ্বারা পদে পদে খেদ প্রাপ্ত হয়েন, স্মৃতরাং জৈনেরা জ্ঞান ভিন্ন কেবল চারিত্ব মাত্রে সংষ্ট হইবেন না।

ঐ ছয়টা পদার্থের মধ্যে কাল ভিন্ন অগ্ন পাঁচটাৰ অস্তিকায় সংজ্ঞা দেওয়া হয়—“অন্তরঃ প্রদেশাঃ তৈঃ কথ্যাতে শব্দায়তে ইত্যস্তিকায়ঃ” এই বৃং-পত্তি দ্বারা প্রদেশ অর্থাং সংঘাতবৎ বস্ত বুঝাইতেছে। তত্ত্বীকা যথা—

“নমু কালাধ্যাস্তিকায়াৎঃ কথঃ নাস্তি ? তত্ত্বাহ অন্তরঃ ইতি । কশ্মিন্পি কালে কালজ্যবস্ত প্রদেশসংঘাতে ন বিদ্যয়তে যত একঃ সময়ঃ অন্তর্মাং সময়াৎ ন প্রশিল্প্যতে । এবমগ্নেষামপি—” \*

যেহেতু একটি সময় অগ্ন একটি সময় হইতে বাস্তবিক বিলিষ্ট হয় না, এজন্ত উহার সংঘাত বা প্রদেশ নাই। যাহার সংঘাতভাব ও প্রদেশ নাই, তাহার অস্তিকায়ত নাই।

জৈনেরা ধৰ্ম্ম ও অধৰ্ম্মকে দেহের এবং জীবের বিবিধ পরিণামের কারণ বলিয়া বিরক্ষিত করেন। যথা—

“ପରିଣାମଗତିଧର୍ତ୍ତ୍ମୀ ଭବେ ପୁଣାଲଜୀବମୋଃ ।

ଅପେକ୍ଷାକାରଳାଭୋକେ ଶୀନଶ୍ଵେବ ଜଳଃ ସଦା ॥”

( ଦ୍ରବ୍ୟାମୁହୋଗ ୧୦ ଅଧ୍ୟାୟ । )

ଅର୍ଥାଏ ଜଳ ସେ ପ୍ରକାର ମହିନେର ଗତି, ସଂଖ୍ୟା, ହାସ ଓ ବୃକ୍ଷାଦି ବିବିଧ ପରିଣାମେର ହେତୁ, ଏଇଙ୍ଗପ ଦେହ ଓ ଜୀବେର ଗତ୍ୟାଗତି ପ୍ରଭୃତି ବିବିଧ ପରିଣାମେର ହେତୁ ଧର୍ମଦ୍ରବ୍ୟ ଓ ଅଧର୍ମଦ୍ରବ୍ୟ ।

ଜୀବ ମୁକ୍ତ ଏବଂ ସତତ ଉର୍କୁଗମନ-ସଭାବ ; ସ୍ଵତରାଃ ସହଜମୁକ୍ତ ଓ ନିର୍ଗୁଣମନସ୍ଵଭାବ ଜୀବେର ନିଯାମକ ଧର୍ମ ଯଦି ନା ଧାରିତ, ତବେ ଅନୁଷ୍ଠାନିକ ଆକାଶେ ଜୀବ ନିରଜ୍ଞରଇ ଉଗତ ହିତ—ନିର୍ମୁକ୍ତ ହିତ ନା ଅର୍ଥାଏ ତାହା ହିଲେ ଏହି ସଂସାରେ ଆର କୋନ ଦେହୀଇ ଧାରିତ ନା ; ଆବ ଯଦି ଅଧର୍ମ ନା ଧାରିତ, ତାହା ହିଲେ ଜୀବେର ଏକ ହାନେଇ ନିତ୍ୟ ହିତ ହିତ । କୁଆପି ଗତି ହିତ ନା । ଅତେବେ ଧର୍ମାଧର୍ମ ଧାରାତେଇ ଜୀବେର ଗତ୍ୟାଗତି ସିଙ୍କ ହିତେଛେ । ଯଥା,—

“ସହଜୋନ୍ମଗମୁକ୍ତମ୍ଭ ଧର୍ମଜ୍ଞ ନିୟମଃ ବିନା ।

କମାପି ଗଗନେହନକେ ଭ୍ରମଃ ନ ନିର୍ବର୍ତ୍ତୟେ ॥

ଶ୍ରିତିହେତୁର୍ଧାଦର୍ମ୍ମୋ ନୋଚ୍ୟତେ କାପି ଚେଦ୍ୟୋଃ ।

ତବା ନିତ୍ୟଶ୍ରିତିଃ ଶାନେ କୁଆପି ନ ଗତିର୍ଭବେ ॥ ( ପ୍ର ୧୦ ଅଃ )

ଏଇଙ୍ଗପ ଶ୍ରଦ୍ଧାଲୀତେ ଦ୍ରବ୍ୟାମୁହୋଗକାର ସ୍ଵମତେର ପଦାର୍ଥ ସକଳକେ ହେତୁବାଦ ପ୍ରଦର୍ଶନ ପୂର୍ବକ ନିର୍ଣ୍ଣୟ କରିଯା ଛନ୍ଦୋବନ୍ଦେ ରଚନା କରିଯାଇଛନ୍ । ଟୀକାକାବ ମେହି ସକଳ ବିଚାର ଓ ହେତୁବାଦ ଶୁଣି ପବିକାର କରିଯା ବଲିଯାଇଛନ୍ । ଏହି ଟୀକାର ମଧ୍ୟେ ବିବିଧ ପ୍ରାକୃତ ବା ଢକାଭାବର ପ୍ରାଚ୍ଛେର ଉଦାହରଣ ଆଛେ । ଯଥା,—

“ସ୍ଵପ୍ନଜହାସମୃତାନ ନମ୍ବହ କୟବସ୍ତବ୍ୟ ମିପଡ଼ି-

ମାଇଇଇଯଜୀବୋ ବିସ ସ୍ଵତୋନ ଗନ୍ଧଇ ଗୁଡ଼ି ସଂସାରେ ।”

( ଉତ୍ତରାଧ୍ୟାୟନ )

“ଗିଯାଇଛୋ କେବଳୀ ଚତୁର୍ବିତେ ଜୀବନେଯ କଥନେଯ

ଉଲ୍ଲେଖାଗଦ୍ଵେ ଅନୁଷ୍ଠାନ କରେନ୍ଦ୍ର ବଜ୍ଜଣ ବା ।”

( ବୃହ୍ଦକଳ୍ପଗାଥା )

ଏଇଙ୍ଗପ ମହାନିଶୀଳ ମୃତ୍ତ୍ଵ, ନିର୍ମିନେନାଧିକାର ପ୍ରଭୃତି ପ୍ରାକୃତ ଜୈନ ଦର୍ଶନଶାଖା ହିତେତେ ପଦାର୍ଥ ବିଚାର କରା ହେଇଯାଇଛେ ।

যোগদৃষ্টিসমূচ্চয় নামক এছেণ্লিখিত আছে—

“তাৎকালিকপ্রাপ্তভাবসূত্রা চ যা ক্রিয়া ।

অনরোহস্তরং ত্তেজং ভাস্মথব্যোতয়োরিব ন”

যোগশক্তি-নিবিষ্ট জ্ঞান আর ভাববিহীন ক্রিয়া এতদুভয়ের প্রত্যেক স্র্ব্য ও ধ্যোনের প্রত্যেকের শ্রায়। জ্ঞানসমূক্ষে দ্রব্যাভ্যোগটীকাকার লিখিয়াছেন—

“জ্ঞানং হি জীবত্ত শুণো বিশেষো জ্ঞানং ভবাক্ষেত্রণেষু পোতঃঃ ।

জ্ঞানং হি মিথ্যাভূতমোবিনাশে ভাস্মঃ কুশাস্মঃ পৃথুকর্ষকক্ষে ॥

জ্ঞানং নিধানং পরমং প্রধানং জ্ঞানং সমানং ন বহুক্রিয়াভিঃ ।

জ্ঞানং মহানন্দরসং রহস্যং জ্ঞানং পরং ব্রহ্ম জয়ত্যনন্তম् ॥

বাহাচারপরাম্ব বোধরহিতা ইঞ্জাধ্যায়োগোন্ত তাঃ ।

যে কেহপি প্রতিসেবনাবিধুরিতাত্ত্বে নিন্দিতাঃ শাসনে ॥”

অর্থাৎ জ্ঞান জীবের একটী বিশেষ শুণ, জ্ঞানই ভবসমূজ্জ তরণের নৌকা, জ্ঞানই মিথ্যাভূত অজ্ঞানের বিনাশক। জ্ঞানই কর্ষকপ্রভৃতির অধি। জ্ঞানই প্রেষ্ঠ ও প্রধান, জ্ঞান কোন প্রকার ক্রিয়ার তুল্য হয় না। জ্ঞানই আনন্দ, জ্ঞানই রহস্য, জ্ঞানই পরম ব্রহ্ম। শাহারা রহস্য আচারে রত, যাগযজ্যযোগে উক্ত, প্রতিসেবন অর্থাৎ জ্ঞানবিহীত, তাহারা জৈনশাস্ত্র-সম্বন্ধ নিন্দ্য ব্যক্তি।

জিনদণ্ড সূরিকৃত “বিবেক-বিলাস” প্রভৃতি গ্রন্থে জৈনদিগের অভিযন্ত নীতি গ্রন্থিত আছে। বিবেক-বিলাস হইতে কৃতিপন্থ জৈন নীতির বিষয় নিম্নে প্রদান করিলাম।

বসতিযোগ্য স্থান—

“গুণিঃ স্মৃতং শোচং প্রতিষ্ঠা গুণগৌরবম্ ।

অপূর্বজ্ঞানলাভশ্চ যত্ত তত্ত বসেৎ সুধীঃ ॥”

যেখানে গুণবান् লোক, সত্তা, শুচিতা, প্রতিষ্ঠা, গুণের গৌরব, এবং যেখানে বাস করিলে অপূর্ব জ্ঞানলাভের সম্ভাবনা, সেই স্থানেই বাস করা কর্তব্য।

“বালরাজাঃ ভবেদ্যত্ব দ্বৈরাজাঃ যত্ত বা ভবেৎ ।

দ্বৈরাজাঃ মূর্খরাজাঃ বা যত্ত স্থান্তর নো বসেৎ ॥”

বালক, শ্রী ও মূর্খ যেখানে রাজা, বা যেখানে দুইজন রাজা অথবা শ্রী রাজা সেখানে বাস করিবে না।

ଅର୍ଥ—“ନ ଅଜେନିଷଳଂ କଟିଏ” ଅର୍ଥାଏ ନିଷଳ ଗମନ କରିବେ ନା ।

“ଏକାକିନୀ ନ ଗୁଣ୍ଠବ୍ୟଂ ସ୍ଵପ୍ନେକାକିନୋ ଗୃହେ ।

ନୈବୋପରି ନାପି ପଥି ବିଶେଷ କଞ୍ଚାପି ବେଶ୍ଵନି ॥”

ଏକାକି ଦୂରଗମନ କରିବେ ନା, ଏକାକି ଏକଗୃହେ ଶୟନ କରିବେ ନା । ଉଚ୍ଚ ହାନେ ଶୟନ କରିବେ ନା, ସହସା ଏକ କାହାର ଗୃହେ ପ୍ରବେଶ କରିବେ ନା ।

“ ନ ଧାର୍ଯ୍ୟମୁଖମୈଜୀର୍ଣ୍ଣ ବନ୍ଦ୍ରଂ ନ ଚ ମଲୀମସମ୍ ।

ବିନା ରଜ୍ଜୋତଙ୍ଗଂ ରତ୍ନପୁଣ୍ଡିନ ନ କଦାଚନ ॥”

ଉଚ୍ଚ ବ୍ୟକ୍ତିରା ଜୀବ କି ମଲିନ ବନ୍ଦ୍ର ପରିଧାନ କରିବେନ ନା । ରତ୍ନ ପଞ୍ଚ ବ୍ୟତୀତ ଅଞ୍ଚଳୀକାର ରତ୍ନପୁଣ୍ଡ ଧାରଣ କରିବେନ ନା ।

“ଦେବା ବୃଦ୍ଧାଚ ନ ଆଜ୍ଞେରକ୍ଷନୀୟାଃ କଦାଚନ ।

ଭାବ୍ୟ ପ୍ରତିଭୂବା ନୈବ ଦକ୍ଷିଣେ ଚ ମାଙ୍କିଣା ॥”

ଯଦି ପ୍ରାତ୍ ହେ, ତବେ ଦେବତା ଓ ବୃଦ୍ଧଦିଗେର ପ୍ରତାରଣା କରିବ ନା—ପ୍ରତିଭୂ ହିଇଓ ନା—ମାଙ୍କୀ ହିଇଓ ନା ।

“ବହିତୋହଭ୍ୟାଗତୋ ଗେହମୁପବିଶ୍ଟ କ୍ଷଣଃ ମୁଦ୍ୟଃ ।

କୁର୍ଯ୍ୟାଦ୍ଵପରାବର୍ତ୍ତଂ ଦେହଶୌଚାଦି କର୍ମ ଚ ॥”

ବାହିର ହିତେ ଭୟ କରିଯା ଆସିଲେ କ୍ଷଣକାଳ ବିଶ୍ରାମ କରିବେ ; ଅନୁଷ୍ଠାନ ବନ୍ଦ୍ର ତ୍ୟାଗ କରିବେ । ତେଥେ ହତ୍ସପଦାଦି ପ୍ରକାଳନ କରିବେ ।

“ପେଷନୀ ଧୂନୀ ଚୁଲ୍ଲୀ ଗର୍ଭନୀ ବର୍ଜନୀ ତଥା ।

ଅମ୍ବୀ ପାପକରାଃ ପଞ୍ଚ ଗୃହିଣୀ ଧର୍ମବାଧକାଃ ॥”

ପେଷନ ଯତ୍ର, ଛେଦନ ଯତ୍ର, ପାକହାନ, ଜଳାଧାର ( କୁଞ୍ଚ ), ବର୍ଜନୀ ( ଗାଢୁ, ଘଟା ) ଏହି ପାଞ୍ଚ ବ୍ୟବହାର୍ୟ ବନ୍ଦ୍ର ହିତେ ଗୃହିନ୍ଦିଗେର ଧର୍ମବାଧକ ପାପ ଜୟେ ଅର୍ଥାଏ ଏଇ ମକଳ ହିଂସା-ହାନ, ସାବଧାନ ଥାକିଲେଓ ଐ ମକଳ ହାନେ ହିଂସା ଘଟେ । କିନ୍ତୁ—

“ଗଦିତୋହତ୍ତି ଗୃହଶ୍ଵର ତେପାତକବିଦ୍ୟାତକଃ ।

ଧର୍ମଃ ସବିନ୍ଦ୍ରରୋ ବୃଦ୍ଧରାପ୍ରାପ୍ତଃ ଧର୍ମମାଚରେ ॥”

ଐ ମକଳ ଅବଶ୍ୱଜାବୀ ପାପବିନାଶକ ଧର୍ମରାଶି ବୃଦ୍ଧରା ଅନେକ ପ୍ରକାର ବଲିଆ-ହେଲ, ଅତ୍ୟଥ ମହୁୟ ନିରସ୍ତର ଧର୍ମାଚରଣ କରିବେକ ।

“ଦୟା ଦାନଂ ଦମ୍ଭୋ ଦେବପୂଜା ଭକ୍ତିଗୁରୋ କମା ।

ସତ୍ୟଃ ଶୌଚଃ ତପୋହିତେଯଃ ଧର୍ମୋହୟଃ ଗୃହମେଧିନାମ୍ ॥”

দম্বা, দান, ইঙ্গিয়সংযম, দেবপুজা, শুক্রভক্তি, ক্ষমা, সত্তা, উচি থাকা, তপস্তা, চৌর্যবিমুখতা, এইগুলি গৃহস্থদিগের ধর্ম ।

“সারং পরোপকারশ্চ ক্রমে ধর্মবিদাময়ম् ॥”

ধর্মের অবয়ব বহুবিস্তৃত হইলেও তৎসম্মূলাদের সার পরোপকার ।  
ধর্ম হই প্রকার । পাপনাশক ( ইহার নামান্তর প্রায়চিত্ত ) আর নির্কাণোপ-  
কারক । পাপনাশক ধর্ম এই—

“হীনোক্তরণমদ্বোহো বিনয়েঙ্গিয়সংযমে ।

আয়ব্রহ্মত্ত্বভূত্ত্বং ধর্মোহয়ং পাপসংচিদে ॥”

পতিতের উদ্ধার, অহিংসা, বিনয়, ইঙ্গিয়সংযম, আয়পূর্বক জীবিকাশ্চালণ,  
মৃচ্ছতা, এই সকল ধর্ম পাপ নাশ করে ।

“অতিথীনর্থিনো দৃঃষ্টান् ভক্তিশক্ত্যনুকম্পন্তেঃ ।

আগতঃ সোহতিথিঃ পূজ্যো বিশেষেণ মনীষিণা ॥”

অতিথি, যাচক, দৃঃষ্ট ব্যক্তি গৃহাগত হইলে যথাশক্তি ভক্তি শ্রদ্ধা সহকারে  
তাহাদিগকে কৃতার্থ করিয়া পশ্চাত্য আহার করান উচিত ।

“আর্তস্তুকাঙ্গাভ্যাঃ যো বিত্রন্তো বা স্বমন্দিরম্ ।

আগতঃ সোহতিথিঃ পূজ্যো বিশেষেণ মনীষিণা ॥”

গীড়িত, কৃধা তৃষ্ণায় কাতর ও ভয়বৃক্ষ হইয়া যদি কোন ব্যক্তি গৃহে আগমন  
করে, তবে তাহাকে বিশেষরূপে অচ্ছন্ন করিবেক ।

“দুষ্প্রাপ্যং প্রাপ্য মাহুষ্যং কার্যং তৎ কিঞ্চিত্ত্বমেঃ ।

মুহূর্তকেমপ্য নৈব যাতি যথা বৃথা ॥”

দুর্লভ মহুষ্য জন্ম পাইয়া এমন কার্য করিতে হইবে যে, যাহাতে এক মুহূর্তে  
যেন বৃথা না যায় ।

হিন্দুদিগের নীতি ও জৈনদিগের নীতিতে বড় প্রভেদ নাই । তাহার কারণ,  
এই দুই সম্প্রদায় এক দেশ ও একত্র বাসী, এবং জৈননীতির অধিকাংশ তাৰ  
হিন্দুদিগের নীতিশাস্ত্র হইতে গৃহীত হইয়াছে ।

---

# বোপদেব ও শ্রীমন্তাগবত।

---

"দ্যোর্ধুচল্পাতিদেব পঞ্জপূরী শেষাহিনেবাত্বৎ  
যেনৈকেন বিচ্ছতী বহুমতী মুখ্যেন সংধ্যাৰতাম ।  
সোহং ব্যাকরণাদিকতরণিষ্ঠাতুর্যচিত্তামপি-  
জ্ঞায়াৎ কোবিদ্যমৰ্মতগদ্যঃ শ্রীবোপদেবঃ কবিঃ ॥"

---



# বোপদেব ও শ্রীমন্তাগবত

বোপদেবকে সংস্কৃত-বিদ্যাবিশারদ উইলসন সাহেব দেবগিরি (মেওঘর বা দোলতাবাদের) অধীনের হেমাদ্রির সভাসদ হিঁর করিয়াছেন \* এবং আমরা ও তাহাই প্রামাণিক বিবেচনায় বহু দিবস হইল একটা প্রস্তাবে লিখিয়াছিলাম ; কিন্তু সেটা এক্ষণে ভ্রমপূর্ণ বোধ হইতেছে। তজ্জন্মই আমরা অদ্য বিবিধ সংস্কৃত গ্রন্থ আলোচনা পূর্বক, বোপদেবের বিবরণ স্বতন্ত্রভাবে লিপিবদ্ধ করিতে প্রযুক্ত হইলাম।

উইলসন সাহেবের আয়, শ্রীবৃক্ষ পশ্চিম ভরতচন্দ্র শিরোমণি বোপদেবকে হেমাদ্রির দানখণ্ডের ভূমিকায় হেমাদ্রির পার্বত বলিয়াছেন। বধা—“হেমাদ্রিরপি স্বয়ং নৃপতিঃ যশ্চ সভাপঙ্গিতো মহামহোপাধ্যায়ঃ শ্রীবোপদেব আসীৎ, অহুমীয়তে পক্ষবস্তুধরেন্দ্রমিতে শকসম্ভৎসরে দ্বিতীয়বৎসরন্তৰাধিক্যেন সমজনিষ্ট।” শিরো-মণি মহাশয় পুনশ্চ লিখিয়াছেন “সাম্প্রতং বিজ্ঞাপ্যাতে, হেমাদ্রিস্ত দেব-গিরিস্থষ্যাদববৎশ-মহারাজাধিরাজমহাদেব-চক্রবত্তিনো রাজো ধর্মাধিকরণ-পশ্চিম আসীৎ।” ইহাতে হেমাদ্রিকে বাদববৎশাবত্তৎ মহারাজ মহাদেবের ধর্মাধ্যক্ষ বলা হইয়াছে এবং চতুর্বর্গচিজ্ঞামণি-ঘাণ্ডে হেমাদ্রি যে স্বীর পরিচয় দিয়াছেন তাহার সহিত ইহার ঐক্য আছে; হেমাদ্রি কোন স্থলেই আপনাকে রাজা বলিয়া পরিচয় প্রদান করেন নাই। উইলসন সাহেব ও পশ্চিম ভরতচন্দ্র শিরোমণি মহাশয় তাহাকে নৃপতি স্থির করিয়া বোপদেবকে যে তাহার সভাসদ বলিয়াছেন, এ বিষয় কোন প্রামাণিক সংস্কৃত গ্রন্থে দেখিতে পাইলাম না; স্বতরাং আমরা ইহাতে কিছুমাত্র ঐতিহাসিক সত্য প্রাপ্ত হইতেছি ন। হেমাদ্রি দানখণ্ডের প্রারম্ভে, আপনাকে মহারাজ মহাদেবের ধর্মাধ্যক্ষ বলিয়া পরিচয় দিয়াছেন, এবং চতুর্বর্গচিজ্ঞামণির প্রতি অধ্যায়ের শেষে এইরূপ লিখিয়াছেন। বধা—“ইতি শ্রীমহারাজাধিরাজ শ্রীমহাদেবস্তু সমস্তকরণ।—ধীঘর-সকল-বিদ্যা-বিশারদ-শ্রীহেমাদ্রি-

\* Vide Wilson's Vishnu Purana vol 1. Preface, page L ( Trubuer Co. )

বিরচিতে চতুর্বর্গ-চিত্তামণো দানখণ্ডে” ইত্যাদি। হেমাদ্রি শীর পরিচয় এই পর্যন্ত অধান করিয়াছেন। এই গ্রন্থে বোপদেবের কিছুমাত্র উল্লেখ নাই। কিন্তু বোপদেবকৃত মুক্তাফল গ্রন্থের টীকা নির্মাণকালে হেমাদ্রি প্রথমতঃ বোপদেবকৃত প্রাণাবলীর এইরূপ গণনা করিয়াছেন, যথা—

“স্তু ব্যাকরণে বরেণ্যঘটনাঃ শীতাঃ প্রবক্তা দশ,  
প্রধাতা নব বৈদ্যাকেহথ তিথিনির্ধারার্থমেকোহস্তুতঃ।  
সাহিত্যে অয় এব স্তু তগবন্তৰোক্তি \* \* \* তৃ- \*  
রস্তর্বাণিশিরোমণেরিহ শুণঃ কে কে ন লোকোন্তরাঃ ॥”

অর্থাৎ ধীহার ব্যাকরণের কীর্তি অসুত,—ব্যাকরণ বিষয়ে ধীহার ১০টি প্রবক্ত,—বৈদ্যক গ্রন্থের উপর ১টি প্রবক্ত,—তিথিনির্ণয় নামক ধর্মশাস্ত্র,—সাহিত্য ৩ খান,—ভাগবতের উপর ৩টি প্রবক্ত,—সেই অস্তর্বাণি মহামহোপাধ্যায় বোপদেবের কোন্ কোন্ শুণ না অলোকিক ?

বোপদেবও হেমাদ্রির উল্লেখ করিয়াছেন এবং কহিয়াছেন, “আমি হেমাদ্রির সন্তোষের নিষিদ্ধ হরিলীলার্থ্য ভাগবতব্যার্থ্যা করিলাম।” যথা,—

“শ্রীমত্তাগবতঙ্কাধ্যায়ার্থাদি নিরূপ্যতে।  
বিদ্বা বোপদেবেন মন্ত্রহেমাদ্রিতৃষ্ণে ॥”

( বোপদেবকৃত হরিলীলাটীকা )

হেমাদ্রি বোপদেবকৃত হরিলীলাটীকার টীকা লিখিয়াছেন। হেমাদ্রি ও বোপদেব সমসাময়িক এবং এই হেমাদ্রি মাক্ষিণাত্যের দেবগিরীখর মহাদেবের মন্ত্রী ছিলেন। মহারাজ মহাদেবের আশ্রয়ে হেমাদ্রি ও বোপদেব উভয়েই দেবগিরিতে বাস করিতেন।

হেমাদ্রির সহিত বোপদেবের বিশেষ বক্তৃত ছিল, এজন্তু তিনি হরিলীলাটীকায় “মন্ত্র-হেমাদ্রি-তৃষ্ণে” এইরূপ লিখিয়াছেন, নতুন তিনি হেমাদ্রির সভাসদ হইলে কিঞ্চিৎ নত হইয়াই লিখিতেন।

করহাট ক্ষেত্রবাসী গোপালাচার্য বলেন, বিট্টলভট্ট-কৃত প্রাকৃত গ্রন্থে লিখিত আছে—“সচারং হেমাদ্রিঃ দানশাধিকবাদশশ্পত ( ১২১২ ) শকোক্তৰ-দাঙ্কি-গাত্যালঙ্ঘি-গ্রামঙ্ঘ-জ্ঞানের্থ-সংজ্ঞক-তগবন্তকৃত-গীতা-ব্যাখ্যানোন্তর-কালিকঃ”

\* “তগবন্তৰোক্তিরাচর্যাত্মকঃ”—এ পাঠ আমরা পুস্তকালয়ে পাইয়াছি। — শ্রী:

অর্থাৎ হেমাদ্রি ১২১২ খ্রিস্টাব্দে দাক্ষিণাত্যের অলঙ্গী প্রামের জ্ঞানের রক্তত গীতা-বাখ্যানের পরভবিক “এবং তদাপ্রিততৎসমকালিক-বোপদেবপ্রাকালিকঃ”... “একাদশ-শতে শাকে বিংশত্যবছয়ে গতে । অবতীর্ণং মধ্যমুনিং সদা বলে মহাশুক্রম् ।” ইতি শৃত্যর্থ-সাগরাদি-মহানিরবক্ষ-মহিত-শ্রীমদ্বানন্দতীর্থভগবৎ-পাদাচার্যৈঃ—” অর্থাৎ হেমাদ্রির আশ্রিত এবং সমসাময়িক বোপদেবের পূর্বে ১১১৫ শাকে মধ্বাচার্য জন্মিয়াছিলেন, ইত্যাদি । পুনরাবৃ বোপদেবসমষ্টকে মন্ত্রিশ কহেন “শক্রাচার্য-সমগ্রাদ্য-স্তুতে বৎসরশতস্তয়ে ব্যতীতে বোপদেবোহ-চৃত্ৰঃ” অর্থাৎ শক্রাচার্যের সমষ্ট হইতে ২০২ দ্যুইশত ছই বৎসর অতীত হইলে বোপদেবের জন্ম হৰ । শ্রীযুক্ত পণ্ডিত ভরতচন্দ্ৰ শিরোমণি বোপদেবের ১১৮২ শকে জন্ম হইয়াছিল অহুমান করেন । উইলসন অফ্রেট,<sup>\*</sup> \* এষীর গার্ড, t, কর্ণেল কেনিডি, কোলকৃক, গোড়ষ্টকৰ ও বৰ্ণেল, সকলেই বোপ-দেবকে : শ্রীষ্টীয় দাদশ শতাব্দীৰ লোক হিৱ কৱিয়াছেন, কেবল বৰ্ণকৰে মতে তিনি ১৩০০ শ্রীষ্টাব্দে বৰ্তমান ছিলেন ।

মুক্তাফল গ্রহে বোপদেব নিজের পরিচয় যাহা দিয়াছেন, তদমুসারে তিনি চিকিৎসক কেশবের পুত্ৰ ও ধনেশ মিশ্রের শিষ্য । যথা ;—

“বিষ্঵জ্ঞেশ-শিষ্যেণ ভিষক্তেশ-স্তুত্না । হেমাদ্রিবোপদেবেন মুক্তাফলমটীকরণ ॥”

বোপদেব ভিষক্ত-নন্দন বলিয়া পরিচয় দেওয়াতে অনেকে তাঁহাকে ভ্রমক্রমে বৈদ্যজ্ঞাতীয় মনে কৱিতে পারেন, কিন্তু বোপদেব আক্ষণ ছিলেন । যথা ;— “বোপদেবশক্তকারোং বিপ্রো বেদপদাস্পদম্” বোপদেব বৈদ্যকুলে জন্মিলে তিনি কখনই বিপ্র বলিয়া পরিচয় দিতে পারিতেন না । বৰং দ্বিজ বলিলেও বলিতে পারিতেন, কিন্তু বিপ্র বলার অধিকার আক্ষণ ভিন্ন অঞ্চলের নাই । পূর্বে এবং একথে দাক্ষিণাত্য ও উত্তর-পশ্চিম প্রদেশে আক্ষণগণ চিকিৎসা ব্যবসা কৱিয়া থাকেন । বঙ্গদেশেও আত্মেয়-গোত্রীয় আক্ষণের মধ্যে চিকিৎসা ব্যবসা প্রচলিত আছে ।

প্রাচ্যভট্টকৃত ২য় রাজতরঙ্গিনীতে এক বোপদেবের কথা উল্লেখ আছে, + তিনিও পণ্ডিত-শিরোমণি এবং তিনি ১ বৎসর কাশ্মীৰে রাজত্ব কৱিয়াছিলেন ।

\* Aufrecht, “Catalogus” p. 174 b etc.

+ Radices Linguae Sanskritæ.

ইহোঁর প্রাতার নাম জনদেব। এই বোপদেব আমাদিগের আলোচ্য মুঘৰোধ-  
ব্যাকরণ-প্রণেতা বোপদেব হইতে পৃথক্ ব্যক্তি।

বোপদেব ভীগবতের উপর প্রবক্ষ্যিতর ( হরিলীলা, মুকুটল ও পরমহংস-  
প্রিয়া ), শতঙ্গোকচ্ছিকা, মুঘৰোধ ব্যাকরণ, কবিকঞ্চক ও তটীকা,  
কাব্যকামধেষ্ঠ, রামব্যাকরণ প্রভৃতি লিখিয়াছেন। তাহাদের মধ্যে মুঘৰোধ  
ব্যাকরণ অসিঙ্ক। ধাতুপাঠের আরন্তে তিনি ইন্দ্র, চন্দ, কাশকুষ, আপিশপি,  
শাকটায়ন, পাণিনি, অমর ও জৈনেজ এই অষ্ট অসিঙ্ক শাস্তিকের মাঝেজেখ  
করিয়া গ্রাহারন্ত করিয়াছেন।

মুঘৰোধ ব্যাকরণ এত সংক্ষেপে রিপ্রিত যে, বোপদেব পাণিনির সময়ে  
স্থিতের মৰ্য ইহার ১১১শত স্থিতে নিহিত করিয়াছেন। বোপদেব বৈয়াকরণিক  
সংজ্ঞা অর্থাৎ নাম ও পরিভাষার অক্ষর পর্যান্ত কর্তৃন করিয়াছেন। যথা  
বৃক্ষির—ত্রী, গুণের—ণু, দীর্ঘে—ৰ্দ, সমাদের—স ইত্যাদি। লট, লোট, লঙ,  
ইত্যাদি পরিভাষার স্থানে কী, থী, শী, ধী, ইত্যাদি। এক অক্ষরে নামের  
সঙ্কেত করিয়াছেন, ঘাঙ্কর সংজ্ঞা প্রায় নাই।

“আদিগেচোণ্ডু” এই স্থত্র দ্বারা বোপদেব পাণিনির দ্রষ্ট সঞ্চলন  
করিয়াছেন। “যলায়বায়াবোহচীচঃ” এই স্থত্রে পাণিনির দ্রষ্ট স্থত্র নিবিষ্ট  
আছে। এইরূপ কোথাও দ্রষ্ট, কোথাও তিন, কোথাও চারি পর্যান্ত স্থত্রের  
কার্য বোপদেবের এক স্থত্রে নির্বাহ হয়। এইরূপ সংক্ষেপ করাতে মুঘৰোধ  
ব্যাকরণ অত্যন্ত কঠিন হইয়া উঠিয়াছে; তাহাতে টাকা ব্যতীত সংস্কারলাভের  
আশা নাই। মুঘৰোধের স্থত্রগুলির উচ্চারণ অতি কঠোর ও ক্লেশজনক।  
তাহার কারণ, ১৩৪ বর্ণ একত্রে এবং একযোগে, একপ্রয়ত্নে উচ্চারণ করিতে  
হব। যথা—

“ব্যন্ত্র্যীকো ধোর্দোহকুচ্চুরোহথেঃ” “যুর্ণোহবাস্তেনোহবকুপুস্তরেহপ্যতদ্বাস্ত-  
পক্ষযুবাস্তঃ সমেপত্তাদেনৈকাচ্কোস্ত বা।” ইত্যাদি।

\* বোপদেব বৈশ্ববর্ধ্যাবলম্বী ছিলেন, এজন্ত উদাহরণ সমন্ত বিশ্বনামধার্ত করিয়াছেন। বোপদেবের বা তচ্ছিষ্যের অভিপ্রায় এই যে, ব্যাকরণশিক্ষা এবং  
হরিনামকীর্তন এই দ্রষ্ট একস্থানে পাওয়া সুচৰ্লভ। মুঘৰোধ ব্যতীত অন্য  
ব্যাকরণে উহা লাভ হয় না, এজন্ত মুঘৰোধ ব্যাকরণই পাঠ্য হউক। যথা—

“শীর্ষণবাণীবদনং মুকুন্দসঙ্কীর্তনঞ্চেত্যভবং হি লোকে ।

শুহুর্লতং তচ ন মুঘবোধাপ্ত লভ্যতেহতঃ পঠনীয়মেতৎ ॥”

বোপদেব “যষ্ট্বে দিংসাম্ভূ—” ইত্যাদি স্থবের উদাহরণ কেবল হরিমান-  
ষ্টুত করিয়াছেন ; যথা—‘দদাতু সন্ত্যঃ’ ইত্যাদি ।

মুঘবোধে বৈদিক প্রক্রিয়া নাই । যে সকল পদ সাধারণতঃ কবিগণ প্রয়োগ  
করেন না, এমন সকল পদনিষ্পাদক স্তুত, যাহা অস্থান ব্যাকরণে আছে,  
তাহা মুঘবোধে প্রায় পরিভাস্ত হইয়াছে । এমন কতকগুলি পদ আছে,  
যাহা বৈকল্পিক অর্থাত্ একবার হয়, একবার হয় না ; এমন দ্রুই একটি  
পদনিষ্পাদক স্তুত একবারে নাই বলিলেও অভ্যাস্তি হয় না ।

সুপদ্ম, পাণিনি, সংক্ষিপ্তসার প্রভৃতি ব্যাকরণের স্বারা ( ঔজড়ৎ ) পদ সিঙ্ক  
হয়, মুঘবোধ-মতে তাহা হয় না, ( ঔড়িচৎ ) হয় । দধি দধি, যথু যথু  
ইত্যাদি বিবিধ প্রয়োগ অস্থান ব্যাকরণের মতে হয়, কিন্তু মুঘবোধের মতে  
হয় না । এইরূপ অনেক প্রকার প্রয়োগ মুঘবোধমতে হয় না ; স্বতরাং তাহা  
অসম্পূর্ণ ব্যাকরণ বলিতে হইবে । গ্রন্থকার স্বয়ং ইহার বৃত্তি করিয়াছেন ।

মুঘবোধের দুর্গাদাস, রামতর্কবাণীশ, রামানন্দ, মধুসূদন, দেবীদাস, রামতদ্র,  
রামপ্রসাদ তর্কবাণীশ, শ্রীবল্লভাচার্য, দয়ারাম বাচস্পতি, তোলানাথ মিশ্র,  
কার্ণিক সিঙ্কস্ত, রতিকস্ত তর্কবাণীশ, গোবিন্দরাম প্রভৃতির টীকা আছে ।  
এই সকল টীকার মধ্যে দুর্গাদাস ও রামতর্কবাণীশের টীকা উৎকৃষ্ট ও একেবারে  
প্রচলিত । কাশীশ্বর ও নন্দকিশোর মুঘবোধের পরিশিষ্ট লিখিয়াছেন ।

প্রস্তাবের শীর্ষদেশে “বোপদেব ও শ্রীমন্তাগবত” লিখিয়াছি । কিন্তু এতক্ষণ  
শ্রীমন্তাগবতের বিষয় কিছুই বলি নাই এবং বোপদেবের সহিত শ্রীমন্তাগবত  
গ্রন্থের নাম কি অন্ত সংযুক্ত করিয়াছি, তাহারও আভাস পাঠকবর্গকে প্রদান  
করি নাই । উপসংহারকালে তাহার বিবরণ লিখিতেছি । ভাগবতের স্থান  
উৎকৃষ্ট গ্রন্থ পুরাণের মধ্যে নাই । শায়, সাজ্য, পাতঞ্জলাদি সমস্ত দর্শনেক্ষে  
যাই ইহাতে গৃহীত হইয়াছে । এই গ্রন্থ এত গান্ধীর্ণাপূর্ণ যে, বিনা আয়াসে  
ইহার শর্প্পাস্তেন করা যায় না । এজন্য পশ্চিমেরা বলিয়া থাকেন “বিদ্যাবতাঃ  
ভাগবতে পরীক্ষ” বিদ্যান् বাক্তির পরীক্ষা একবাত্র ভাগবত গ্রন্থ দ্বারা হয় ।  
এতাদৃশ উৎকৃষ্ট গ্রন্থের প্রতি অনেকে সংশয় করিয়া থাকেন এবং কেহ কেহ

ଇହାକେ ବୋପଦେବ-ପ୍ରଣୀତ ବଲିଆ ଅନାଦର କରେନ । ଅନେକ ପଞ୍ଚିତ ସେଇ ସଂଖ୍ୟେର କାରଣ ଛେଦ କରତଃ ଭାଗବତ ବ୍ୟାସପ୍ରଣୀତ ସମ୍ପର୍ମାଣ କରିଯା, ବିବିଧ କୁଞ୍ଜ ଏହ ପ୍ରଗରନ କରିଯାଇଛେ । ଆମରା ଅନ୍ୟ ଭାଗବତ ବ୍ୟାସ-ପ୍ରଣୀତ କି ନା, ତାହାର ସିଙ୍କାନ୍ତ କରିତେ ପ୍ରାସ ପାଇତେଛି ନା ଏବଂ ସକଳ ପୂରାଣୀ ସେ ବୈଦ୍ୟାସେର ଦ୍ୱାରା ରଚିତ, ଇହାଓ ଆମରା ବିଶ୍ୱାସ କରି ନା ; ତବେ ଏହ ସକଳ ଏହ ସେ ଆଧୁନିକ ଏବଂ ମୁଲ୍ୟାନନ୍ଦିଗେର ରାଜ୍ୟଶାସନକାଲେ ରଚିତ ହିଁଥାଇଁ, ଇହା ବଳାଓ ଆମାଦିଗେର ଉଦ୍‌ଦେଶ୍ୟ ନହେ । ଆମରା ଏକଣେ ଭାଗବତ ବୋପଦେବ-ପ୍ରଣୀତ ନହେ ଏବଂ ତାହା ଅତି ପ୍ରାଚୀନ ପ୍ରସିଦ୍ଧ ଗ୍ରହ୍ୟ, ଇହାଇ ସମ୍ପର୍ମାଣ କରିତେ ଯହ ପାଇତେଛି ।

ଧୀହାରା ବଳେନ ଶ୍ରୀମଦ୍ଭାଗବତ ବ୍ୟାସଦେବ-କ୍ରତ ନହେ, ଇହା ବୋପଦେବ-ପ୍ରଣୀତ, ତୀହାଦିଗେର ତର୍କେର ପ୍ରଣାଲୀ ଏଇକ୍ରପ, ଯଥା ;—

“ଶକ୍ତାପଞ୍ଚବିଲିଷ୍ଟ୍ର-ନିବକ୍ଷାହୁନ୍ଦାହୁତ୍ସ-ଦୃଢବକ୍ଷୁ-ପଦଲାଲିତାହେତୁକପ୍ରାମାଣ୍ୟାନନ୍ଦି-କରନମେତ୍ ।”

ଅର୍ଥାତ୍ ଭବିଷ୍ୟାଧାନୀ କଥନକାଲେ କତକଣ୍ଠି ଆଧୁନିକ ରାଜୀ ଓ ଘଟନାବଳୀର ଉଲ୍ଲେଖ ଦେଖା ଯାଉ । କୋଣ ମାତ୍ର ସଂଗ୍ରହକାବେରା ଇହାର ବଚନ ଉକ୍ତାର କରେନ ନାହିଁ । ଆର୍ଯ୍ୟ ଗ୍ରହ୍ୟର ଘାୟ ଭାଗବତେବ ରଚନା ପ୍ରାଞ୍ଜଳ ନହେ, ଅତ୍ୟନ୍ତ ଆଧୁନିକ ଶିଳ୍ପ ଶକ୍ତେର ଦ୍ୱାରା ଏହ ଗ୍ରହ୍ୟର ନିର୍ମାଣ, ଏବଂ ଇହାତେ ଯେଇକ୍ପ ପଦଲାଲିତା ଓ ପଦବିଶ୍ୱାସଛଟା ଦୃଢ଼ ହୁଏ, ଏଇକ୍ପ ପଦବିଶ୍ୱାସ ଓ ଲାଲିତ୍ୟ ଆର୍ଯ୍ୟ ସମୟେ ଛିଲ ନା । ଏହି ସକଳ କାରଣେ ଭାଗବତ ବ୍ୟାସକ୍ରତ ନହେ, ଇହା ବୋପଦେବକ୍ରତ ; ବୋପଦେବର ରଚନାପ୍ରଣାଲୀ ଏଇକ୍ରପିଇ ଦେଖା ଯାଉ ।

“ଭାଗବତଭୂଷଣ”-କାର ଏହି ଶୈକଳ ଆପଣିର ଅକିଞ୍ଚିତକରହ୍ୟ-ପ୍ରତିପାଦନେର ନିମିତ୍ତ ଏଇକ୍ରପ ବଲିଯାଇଛେ ;—

୧ୟ—କାଠକ, କାପାଳକ, ମୌଛଳ, ମୌଦ୍ରଳ ପ୍ରଭୃତି ବୈଦଭାଗେର ନାମ ଧାକିଲେଓ ତାହା ସେମନ ଜୈମିନି, ତତ୍ତ୍ଵବିହିତ ଶକ୍ତା କରିଯା ତାହାର ପରିହାର କରିଯାଇଛେ — ଅପୋକୁଷ୍ମେଷ ବଲିଆ ବିଶ୍ଚର କରିଯାଇଛେ, ଏଥାନେଓ ସେଇକ୍ରପ କର । ୨ୟ—ମାତ୍ର ଗ୍ରହ୍ୟକାରେରା ଭାଗବତେର ପ୍ରମାଣ ଏକେବାରେ ଧରେନ ନାହିଁ, ଏମତ ନହେ ; ଆବଶ୍ୟକ-ମତେ ବୋପଦେବର ପୂର୍ବତ୍ତିକ ଚିତ୍ତସ୍ଥ ମୁନି ପ୍ରଭୃତି ଅନେକ ମାତ୍ର ପ୍ରାଚ୍କାରେରା ଭାଗବତେର ପ୍ରମାଣ ଗ୍ରହଣ କରିଯାଇଛେ । ତବେ ଧୀହାରା ଭାଗବତେର ପ୍ରମାଣ ଗ୍ରହଣ କରେନ ନାହିଁ, ତୀହାଦିଗେର ପ୍ରବକ୍ତ ଭିନ୍ନପ୍ରକାର । ଅର୍ଥାତ୍ ତୀହାଦେର ଗ୍ରହ ସକଳ

तत्र प्रतिपादक नहे, केवलमात्र बण्णश्रमव्यवहा वा आधात्करणे ज्ञानमार्थप्रकाशक ग्रह । सेहि काऱ्येहि ताहारा भागवतके आपनादेव ग्रहमध्ये अनयन करेन नाहि । तस्र—यदि छान्दोऽग्य उपनिषद्, विष्णुपुराण, भागवतीय अष्टाबज्ञाखान, सनस्त्रुतात प्रत्तिस्मृत्य कठिन, गण्डीरार्थ, पदालालित्य ओ विज्ञासपरिपाटायुक्त हइलेओ ताहा आर्थ हय, तबे भागवत आर्थ ना हइवे केन ? असक्त संस्कृत ग्राहक भाषाभिज्ञ त्रिकालदर्शी भगवान् बेदवायासेर निकट सकलहि सक्तव, असक्तव किछु नहे । तिनि असदादिर शाय शुद्ध ज्ञानेव पात्र नहेन । विशेष तिनि एक समये सकल ग्रह रचना करेन नाहि—यथन समयात्तेद आছे, तथन लिपिर श्रावकार्त्तेद ना हइवे केन ? आमरा अद्य ये व्रीतिते ग्रह लिखितेछि, परश्च लिखिते हइले ताहा तिन्नप्रकार हइया याइवे । इत्यादि विचार घारा भागवत्तृष्णकार आपत्तिकारिगणेर सिद्धास्त थुगुन करिया भागवत प्राचीन ग्रह, बोपदेवकृत नहे, सप्रमाण करियाछेन ।

शक्तराचार्येर समयेर २०० शत वर्षसर परे बोपदेवेर ज्ञान हय, एवं शक्तराचार्य विष्णुसहस्र-नाम-भाष्ये ओ चतुर्दश-मत-विवेके भागवतेर उल्लेख करियाछेन । पुनराय शक्तराचार्येर पूर्ववर्ती हम्मृ॒ ओ चिंमृ॒ शुनि भागवतेर टीका करियाछेन । ताहा हइले भागवत बोपदेवप्रणीत बला कि प्रकारे सक्त हइते पारे ? सिद्धास्तर्पण नामक ग्राहे लिखित आছे—

“बोपदेवकृतद्वे च बोपदेवपुरावृत्तैः ।

कथं टीका कृता बै श्यार्हमृच्छ्वथाहितिः ॥”

अर्थात् यदि भागवत बोपदेवेर कृत हय, तबे तृपूर्ववर्ती चिंमृ॒ शुनि भाष्येर प्रत्तिस्मृत्य महाज्ञारा कि प्रकारे ताहार टीका करिते समर्थ हइलेन ? गोडपद भागवतेर ग्रामण ग्रहण करियाछेन । इनि शक्तराचार्येर पूर्वे बर्तमान हिलेन । केनना बैद्यास्तिकेरा अद्यापि पाठकाले सप्तद्वय-प्रबर्त्तकगणेर नमकार करिया थाकेन । ताहाते आप्ति पूर्वव ब्रजा हइते पर ग्रन शक्त-श्याम पर्यास्त उल्लिखित आছे । कथा—

“नारायणं पश्यत्वं विश्विं शक्तिं तृपूर्वपराश्रयं

ब्यासं शुक्रं गोडपदं महास्तं गोविन्दयोगीज्ञमथास्त श्याम् ।

श्रीशक्तराचार्यमथास्त श्याम् \* \* \* \* ।”

রামানুজের এছে ভাগবতের প্রমাণ উক্ত হইয়াছে।—স্থিতিকালতরঙ্গের অন্তে রামানুজ ১০৪১ শকাব্দে বর্তমান ছিলেন। স্মৃতির ভিন্ন বোপদেবের পূর্ববর্তী।

কাশীরদেশীয় ক্ষেমেক্ষ-প্রকাশে, ক্ষেমেক্ষ ভাগবতের উল্লেখ করিয়াছেন। এই ক্ষেমেক্ষ রাজতরঙ্গীকার অপেক্ষা প্রাচীন, কেননা, তিনি “ক্ষেমেক্ষস্তু মৃপাবলো” এই কথা বলিয়া ক্ষেমেক্ষকৃত রাজাবলীর কথা গ্রহণ করিয়াছেন। ইহাতেও ভাগবতের প্রাচীনত্ব সপ্রমাণ হইতেছে। ভাগবত বোপদেবের বহুকাল পুরৈর এষ না হইলে কি অন্ত হেমাদ্রি বোপদেবের সমসাময়িক হইয়া তাহাকে প্রমাণ সামনে চতুর্বর্ণচিক্ষামণি-মধ্যে গ্রহণ করিয়াছেন? তিনি একি ভাগবত বোপদেবকৃত কৃতিম প্রাচীন জানিতেন, তাহা হইলে ভাগবতের প্রমাণ কখনই গ্রহণ করিতেন না। ভাগবত বোপদেব-প্রণীত আধুনিক এষ হইলে, তাহা কখনই চৈতন্ত্বদেব, রূপ, সনাতন, জীব গোপনীয় হারা আদৃত হইত না। জাগবত বোপদেব-প্রণীত এষ হইলে তাহার স্মৃতিপ্রসিদ্ধ প্রাচীন ও মাত্র বেদকগণ কি অন্ত টাকা করিলেন? নিম্নে জাগবতের টাকাসমূহের উল্লেখ করা গেল, ইহার মধ্যে বোপদেব কৃত ও ধানি টাকা আছে।—

“শ্রীধরীয়, বিজয়ধর্ম, হরিলীলা, মুক্তাফল, পরমহংসপ্রিয়া, বিষ্ণুকামধেনু, শৰব্রোক্তি, তত্ত্বালিকা, শুকজন্ম, সুদশনী, মুনিপ্রকাশিকা, প্রহর্মণি, ধাত্রগতী, সৃহস্তোষিণী, চক্রবর্তীয়া, সলৰ্ত, বেদিনীসার, মাধবীয়, বামনী, একনাথী, পুরুষোত্তমী, মধুমূদনী ইত্যাদি।”

যে বে প্রসিদ্ধ এছে ভাগবতের নামোল্লেখ আছে, তাহার নামগুলি নিম্নে প্রদত্ত হইল।—

গৌরীতন্ত্র ২ পটল, পঞ্চ-পুরাণ, গরুড়-পুরাণ, নারদ-পুরাণ, কল-পুরাণ, তত্ত্ব-প্রকাশিকা, তাৎপর্যাচ্ছিকা, দিনত্রয়-মীমাংসা, ক্ষীরনিধি, সদাচারবৃহস্পতি-ব্যাখ্যা, স্থুতি-কোষ্ঠত, স্থৃত্যর্থ-সাগর, নির্ণয়রক্ত, বিদ্যারণ্যমুনিকৃত জীবশৃঙ্খি-প্রকরণ, হেমাদ্রিকৃত ব্রতখণ্ড ও দানখণ্ড, নির্ণয়সিঙ্ক, জটোজীমীক্ষিতকৃত পূজ্ঞাপ্রকরণ, নাগোজিতকৃত আহিকশেধ, সংক্ষারকোষ্ঠ, মধুরাসেন্তু, প্রাঙ্মণ্যধ, ব্যবহার-মূল্য, কালবিনকর, বিধান-পারিজ্ঞাত, ভোজনপ্রকরণ, প্রয়োগপারিজ্ঞাত, আচার-রক্ত, সংবৎসরপ্রদীপ, কলিদৰ্শপ্রকরণ, অঁহেতান্ত্মসাগর, কালনির্ণয়,

গীগিকা, কালনির্ণয় বিবরণ, শক্তরাচার্যাঙ্কৃত বিশ্বসহশ্রনামভাষ্য ও তৎকৃত মহারাজীয়, গৌড়পদকৃত পঞ্চীকৰণব্যাখ্যা, নলমিশ্রকৃত গোবিল্লাষ্টক, রামায়ণ-চতুর্দশমত্বিবেক, চজ্রিকা, রামতাপনী ব্যাখ্যা, বলভাচার্যানিবক্ষ, উৎসবপ্রতান, শুকার্ষৈতে শার্ণঙ্গ, বিষ্ণুগুল, পুরুষো-মহারাজাঙ্কৃত স্মৰণস্থত, নিষ্ঠাকীয়, অমত-মিশ্রঘৰসিঙ্গু, হরিভজ্ঞবিলাস, রামাঞ্জীয় ও তৎকৃত সারসংগ্রহ, অপ্যযন্দীক্ষিত-কৃত শিবতৰ্ববিবেক, বাচস্পতিকৃত ভক্তিপ্রকাশ, অধৈত সিদ্ধিকারকৃত ভক্তি-সন্দৰ্ভ, নারকোমুদ্রী, সচ্চরিতমীমাংসা, ভজ্জিরজ্ঞাবলী, ক্ষেমেন্দ্রপ্রকাশ, ভাস্তুর-রাঙ্কৃত ললিতা-টীকা, নীলকৃষ্ণকৃত দেবীভাগবতটীকা, ভক্তিস্থত ইতাদি।

একথে স্মৰিত পাঠকগণ দেখুন, ভাগবত যদি আধুনিক বোপদেবপ্রণীত গ্রন্থ হইত, তাহা হইলে এতগুলি প্রসিদ্ধ গ্রন্থে তাহার নামোন্নেত্র কখনই থাকিত না; এবং তাহা হইলে তাহার প্রমাণ প্রসিদ্ধ মাত্র ও প্রাচীন গ্রন্থকারগণ সামরে কখনই গ্রহণ করিতেন না। এই সকল গ্রন্থের মধ্যে আবার অনেকগুলি বোপদেবের পূর্বের রচিত গ্রন্থ আছে। এই সকল আলোচনায় ভাগবত কখনই বোপদেব-প্রণীত বলিতে সাহস করা যায় না। “প্রবাদো বোপদেবীয়ো বক্ষ্যাগ্ন্ত্রায়তেত্তরাঃ” ভাগবত বোপদেব-প্রণীত একধা বলা আর বক্ষ্যার প্রতি বলা সমান। আমরা গৌড়ামীর পক্ষপাতী নহি, কতকগুলি লেখক কেবল বৈষ্ণবধর্মের প্রতি বিদ্যেত্তাব প্রকাশ করিবার জন্য অসার ও অযোক্ষিক তর্ক উত্থাপন করিয়া ভাগবত পুরাণ বোপদেবপ্রণীত বলিতে সাহসী হইয়াছেন। আমরা ভাগবত সম্বন্ধে অগ্রাহ্য বিচার স্বতন্ত্র প্রস্তাবে লিখিব। এই প্রস্তাবে বোপদেবের প্রসঙ্গক্রমে ভাগবত সম্বন্ধে যাহা বক্তব্য, তাহাই বলিলাম।



---

# বেদ-বিভাগ।

---

“নমু কোহং বেদো নাম, কে যাত্র বিময়-প্রযোগনমথকাধিকাৰিণ়”, কথং বা তত্ত্ব প্রামাণ্যম্ ?  
ধৰ্মেতশ্চিন্ন সর্ববিশ্বসতি বেদো যাদ্যানযোগেৱ ভবতি ॥”

সাধুবাচার্য ।

---



# বেদবিভাগ।

ইতিপূর্বে আমারা “বেদগ্রাম ও বেদ” এই দুই প্রস্তাবে আর্যদিগের প্রধান ধর্মগ্রন্থের সার মর্য বিশেষক্রমে সমালোচনা করিয়াছি। এক্ষণে এই প্রস্তাবে প্রাচীন খণ্ডিত বেদবিভাগ ও তাহার সংখ্যানির্ণয় মেলপ করিয়া গিয়াছেন, তাহাই “চরণবৃহৎ” ও “আর্যবিদ্যামুধাকর” হইতে সংক্ষেপে নিম্নে অবিকল সঙ্কলন করিয়া পাঠকদিগকে উপহার প্রদান করিতেছি। এই প্রস্তাব সংক্ষিপ্ত হইলেও স্বতন্ত্রক্রমে সঙ্কলিত করিলাম, কেননা, ইহাতে পাঠকবর্গ বৈদিককালে ও তৎপ্রভবিক পৌরাণিক সময়ে বেদশাস্ত্র যে কতদুর বিস্তীর্ণ হইয়াছিল, তাহা উত্তমক্রমে অবগত হইতে পারিবেন। যে যে শাখার মত্ত ও ব্রাহ্মণ ভাগ বিলুপ্ত হইয়াছে ও যাহা যাহা এক্ষণে বর্তমান আছে, তাহার বিবরণ ইতিপূর্বে লিখিয়াছি, এজন্ত এ প্রস্তাবে তাহার আর উল্লেখ করিব না।

খাথেদের পরিমাণ চরণবৃহৎ উক্ত হইয়াছে, যথা—

“খচাং দশসহস্রাণি খচাং পঞ্চশতানি চ ।

শাচামশীতিঃ পাদশ্চ ( ১০৪৮০ ) তৎ পারায়ণমুচ্চাতে ॥”

অর্থাৎ ১০৪৮০ টি খক্সমষ্টির নাম পারায়ণ ।

শৌনকীয় প্রাতিশাখামতে এই বেদের পাঁচ শাখা, যথা—

শাকল, বাস্কল, আশ্বলায়ন, সাঞ্জ্যায়ন, মাঙ্গুক । ইহাব প্রমাণ—

“খচাং সমুহো খথেদস্তমভ্যন্ত প্রযত্নতঃ ।

পঞ্চতঃ শাকলেনাদৌ চতুর্ভিস্তদনস্তরম্ ॥”

( শৌনকীয়প্রাতিশাখা )

অর্থাৎ পূর্বকথিত খক্সমূহের নাম খথেদ, ইহার সমস্তই সর্বাগ্রে শাকলমুনি যত্ত পূর্বক অভ্যাস করিয়াছিলেন। পশ্চাং অন্ত চারিজন অধ্যয়ন করেন। সেই চারিজন যথা—

“শাঞ্জ্যাশ্বলায়নো চৈব মাঙ্গুকো বাস্কলস্তথা ।

বহুচাং ধৰয়ঃ সর্বে পঞ্চতে একবেদিনঃ ॥”

( শৌনকীয় প্রাতিশাখা )

সাঞ্চায়ন, আশ্লায়ন, মাণুক ও বাস্তল, ইইঁরাই খণ্ডেন্দিগের আচার্য এবং কথিত পৌচজনই একবেদী। (একমাত্র খণ্ডেনই ইইঁদের প্রধান অভ্যসনীয়)।

শোনকের মতে ইইঁরা খবি, কিন্তু আশ্লায়নগৃহের মতে ইইঁরা আচার্য, খবি নহেন। আশ্লায়ন যেখানে দেবতা, খবি ও আচার্যদিগকে তর্পণ করিতে হইবে বলিয়া স্তুতি দ্বারা রীতিবন্ধ করিয়াছেন, সে স্থলে ইইঁদিগকে খবি-মধ্যে গণনা না করিয়া আচার্য বলিয়াই গণনা করিয়াছেন।

উল্লিখিত ৫ পাঁচ শাখা প্রধান। তত্ত্বজ্ঞ ঐতিয়ের, কৌবীতকি, শৈশরী, গৈঙ্গী ইত্যাদি আরও কয়েকটা শাখা দৃষ্ট হয়, তাহা প্রধান শাখা না হইয়া প্রাতিশাখ্যমতে উপশাখা বলিয়া পরিগণিত। বিষ্ণুপুরাণেও এইরূপ আভাস পাওয়া যায়, যথা—

“মুদগলো গোকুলো বাংস্তঃঃ শৈশিরঃ শিলিরস্তথা ।”

পর্যবেক্ষণে শাকলাঃঃ শিয়াঃ শাখাত্তেন-প্রবর্তকাঃ ॥”

মুদগল, গোকুল, বাংস্ত, শৈশির, (শিলির) ইইঁরা শাকলের শিয় এবং শাখাবিশেষের প্রবর্তক। অতএব সর্বসমেত খণ্ডেন ২১ শাখায় বিজ্ঞত। ভাগবত ও মহাভাষ্যে ২১ শাখার কথাই লিখিত আছে। যথা মহাভাষ্য—

“একবিংশতিধা বহুঁচাঃ”

এইরূপে অধ্যয়ন ও সম্প্রদায়ের প্রবর্তক শাকলপ্রতৃতি আচার্যদিগের ভিত্তি ভাবের প্রবচন অনুসারে একমাত্র খণ্ডেন অনেক শাখায় বিভক্ত হইয়াছে। সমুদয় শাখা একত্র করিলে অভ্যন্তর মাত্র তারতম্য দেখা যায়। প্রবচন শব্দে বেদার্থবোধক গ্রন্থ বুঝায়। যথা—

“অগ্রাঃ সর্বেশ্বু বেদেষ্য সর্বপ্রবচনেষ্য চ ।”

(মরু ৩ অং)

এই শ্লোকে প্রবচন শব্দের অর্থে কুম্ভকভট্ট ব্যাখ্যা করিয়াছেন—

“প্রকর্ষেণৈবোচাতে বেদোর্থ এভিরিতি প্রবচনান্তঞ্চানি শিক্ষাদীনি” যদ্বারা উত্তমরূপে বেদার্থ সকল বাখ্যাত হয় তাহাই প্রবচন গ্রন্থ, অর্থাৎ শিক্ষাদি।

খণ্ডেনের স্তুতি এক সহস্র ১৭।২ সহস্র ৬ বর্গ ৬৪ অধ্যায়। ১০ মঞ্চল।

সূক্তের লক্ষণ—“সম্পূর্ণমূর্খিযাক্যস্ত সূক্তমিত্যভিধীয়তে ।”

( বৃহদ্দেবতা )

নিরাকার্জুন ছন্দোমূল ঋষিযাক্যের নাম সূক্ত অর্থাৎ বৈদিক মহাবাক্যই সূক্ত।

এই সূক্ত তিনি প্রকার। ঋষিসূক্ত, দেবতাসূক্ত, ছন্দসূক্ত। ঋষি ও দেবতাসূক্তের লক্ষণ,—

ঋষিসূক্তানি যাবাণি সূক্তালোকশ্চ বৈক্ষতিঃ ।

স্তুয়ৈতেকান্ত যাবৎস্মু তৎ সূক্তং দৈবতৎ বিদঃ ॥”

( বৃহদ্দেবতা )

একজন ঋষির কৃত বা দৃষ্ট যতগুলি সূক্ত অর্থাৎ মহাবাক্য বা বাক্য, সেই-গুলি ঋষিসূক্ত।

১ম অষ্টকের প্রারম্ভস্থ “অগ্নিমীড়ে” ইতাদি হইতে “ইন্দ্র বিশ্বা অবীরুধৎ” ইত্যস্ত ঋক্ ভাগ ( ২০ বর্গাঞ্চক ) একটি ঋষিসূক্ত, কেননা ঐ সমস্ত ঋক্ গুলি একমাত্র মধুচূল নামক ঋষির কৃত, আর তত্ত্বাত্মক অগ্নি দেবতার ত্বরণচক্র ঋক্ দেবতা-সূক্ত, কেননা ঐ ১ ঋক্ ছারা একমাত্র অগ্নিদেবতার স্তোত্র প্রকাশ হইয়াছে।

একচন্দে নির্মিত পর পর ক্রমান্বারে স্থাপিত হইলে তাহা ছন্দসূক্ত। যথা—ঐ “অগ্নিমীড়ে” হইতে ১৮ বর্গ পর্যন্ত সমস্ত ঋক্ গায়ত্রীচন্দে প্রাপ্তি বলিয়া তাহা ছন্দসূক্ত।

আগেদের বর্গবিভাগ ও অধ্যায়বিভাগের কোন নির্দিষ্ট লক্ষণ নাই। উহা সাধারণ বা অধ্যায়নসম্প্রদায় পরম্পরায় প্রসিদ্ধ হইয়া আসিয়াছে। কিন্তু ঋক্ত-দের মণ্ডলের লক্ষণ সমৰ্থে সর্বানুক্রমণিকা গ্রন্থে শৈনিক বলিয়াছেন যথা—“য আঙ্গীরসঃ শৈনহোত্রো ভূত্বা ভার্গবঃ শৌনকোহৃত্বৎ স গৃৎসমদো দ্বিতীয়ঃ মণ্ডলমপন্থাঃ ।”

অর্থ এই যে, ভার্গব আঙ্গীরস যাহা দেখাইয়াছিলেন, গৃৎসমদ দ্বিতীয় মণ্ডলে তাহাই দেখিয়াছেন। ভাব এই যে, ২৮ মণ্ডলের সমূদায় সূক্ত গৃৎস-মদের জ্ঞানে উনিত হয় নাই, অধিকাংশ তাহার সংগ্রহ। এই সকল মির্বাচন দেখিয়া বৈদিক অধ্যাপকেরা মণ্ডলের লক্ষণ এইরূপ নির্দেশ করেন যে—

তত্ত্ববিদ্বানাং বহুনাং সূক্ষ্মানাং একবিকর্তৃকঃ সংগ্রহো মণ্ডলঃ” ইতি।

অর্থ এই যে, বহুতর খবির-মৃষ্টি বহুতর খক্মজ্ঞ এক খবির দ্বারা সংগৃহীত হইয়া থাহা নিবন্ধ হইয়াছে, তাহার নাম মণ্ডল।

ইহার দ্বারা বোধ হইতেছে যে, অনেক মণ্ডল ক্যাসের পূর্বেও সংগৃহীত হইয়াছিল। এবং ইহার রচনা কত কালের তাহা নির্ণয় করা স্ফুর্তিন।

খন্দের ১০ মণ্ডল।\* এই সকল মণ্ডলের সংগ্রহকর্তা খবিদিগের নাম আৰ্থলালন গৃহস্থত্রে নির্ণীত হইয়াছে, যথা—

“শৰ্তচিনো মাধ্যমা গৃৎসমদো বিশামিত্রো হত্রিজ্জৰদ্বাঙ্গো বশিষ্ঠঃ প্রগাথাঃ পাচমাশ্চাঃ ক্ষুজসূক্তাঃ মহাসূক্তাঃ” ইতি।

শতচৌ যথা—

“মধুচৰ্ছন্দপ্রত্যনোহগস্ত্রাস্তা আদ্যমণ্ডলে।

যে সন্তি খয়ত্তে বৈ সর্বে প্রোক্তাঃ শৰ্তচিনঃ ॥”

মধুচৰ্ছন্দ হইতে অগন্ত্য পর্যন্ত খবিরা ১ম মণ্ডলের খবি। তাহারাই শতচৌ নামে প্রসিদ্ধ। এই শৰ্তচিন্গণ ১ম মণ্ডলের খবি। তন্মধ্যে মধুচৰ্ছন্দ খবি ১০২ খক্ম রচনা করিয়াছিলেন, সূত্রাঃ তিনিই শতচৌ হইতে পারেন, কিন্তু অগ্নাত্য খবিরা এত অধিক খক্ম রচনা না করিলেও উহার সহচর ছিলেন, এজন্য তাহারাও শতচৌ বলিয়া গণ্য হইয়াছেন, যথা—

“দদশদো মধুচৰ্ছন্দে ধ্যাদিকং ষড়চাং শতমঃ।

তৎসাহচর্যাদগৃহে পি বিজ্ঞেযাস্ত শৰ্তচিনঃ ॥”

১১ মণ্ডলের খবিরা ক্ষুজ সূক্ত ও মহাসূক্ত সকল রচনা বা সংগ্রহ করেন। অহস্তক্তের লক্ষণ শৌনককৃত বৃহদেবতা গ্রহে নির্ণীত আছে যথা—

“দশকৃতার্থা অধিকং মহাসূক্তং বিদ্বুধাঃ ॥”

দশ খক্মের অধিক খক্ম দ্বারা যে সূক্ত নির্মিত তাহা মহাসূক্ত। সূত্রাঃ ১০ খক্মের ন্যূন হইলে ক্ষুজ সূক্ত। এইরূপ মধ্যম সূক্ত জানিবেন।

এতাবতা কথিত প্রমাণ দ্বারা এই কল্প অর্থলাভ হইতেছে যে, শতচৌ খবি-গণ ১ম মণ্ডলের সংগ্রাহক। ২য় মণ্ডলের গৃৎসমদ, ওয়ে মণ্ডলের বিশামিত্র,

\* কেহ কেহ খন্দের ১১।২ মণ্ডলের কথা বলিয়া থাকেন। এতদ্বারা অমাণ হইতেছে যে, তাহা আর্দ্ধকালের প্রজ্ঞাবো, নিরতন পূর্বের রচিত।

৪৫ বামদেৱ, ৫৫ অতি, ৬৭ ভৱাজ্ঞ, ৭৮ বশিষ্ঠ, ৮৮ প্ৰগাধা, ৯৮ পাচমাঙ্গ, ১০৮ কুন্ত সূক্ষ্ম ও মহাশূক্ষ্মীৰ খণ্ডিগণ।

অধ্বয়া' বা যজুৰ্বেদ—১০০ শাখাৰ বিস্তৃত, ইহা পতঙ্গলি মহাভাষ্যে উল্লিখিত দেখা যাই।

চৱণবৃহ গ্ৰহে লিখিত আছে; যজুৰ্বেদেৱ ৮৬ শাখা; কিন্তু এই সকল শাখা আৱ এখন দেখা যায় না, নাম পৰ্যন্তও শুনা যায় না। তবে যে কয়েকট শাখাৰ নাম পাওয়া যায়, তাহা এই—

চৱক, আহৰায়ক, কঠ, প্ৰাচকঠ, কাপিষ্টলকঠ, চাৱায়ণীয়, বাৱতস্তৰীয়, খেত, খেততৰ, উপমত্তৰ, পাতাঞ্জিলেয়, মৈত্রায়ণীয়।

এই মৈত্রায়ণীয় শাখাৰ ৬ প্ৰকাৰ ভেদ আছে। যথা—

মানব, বাৱাহ, হৃন্দুত, ছাগলেয়, হারিস্তৰীয়, শুমায়নীয়।

চৱক শাখাৰ ২ শ্ৰেণী আছে, উথীয় ও খণ্ডিকীয়। এই খণ্ডিকীয় শাখাৰ ৫ প্ৰশাখাৰ বিভক্ত, যথা।—

আগন্তুকী, বৌধায়নী, সত্যাষাটা, হিৱণ্যকেশী ও শাট্যায়নী।

বাৱতস্তৰীয়, উথীয় এবং খণ্ডিকীয় ও তৈত্তিৰীয় এই কয়েকট পদ পাণিনি-সূত্ৰেৰ “তিত্তিৰি-বাৱতস্ত-খণ্ডিকোথাচ্ছণ” দ্বাৰা নিষ্পত্ত হয়।

আপন্তুকী ইত্যাদি পাঁচট শব্দও ( কলাপি-বৈশম্পায়নাজ্ঞেবাসিত্যক্ষ ) নিষিপ্ত্যয়-নিষ্পত্ত।

যজুৰ্বেদেৱ মন্ত্র-পরিমাণ যথা—

“অষ্টাদশ সহস্ৰি মন্ত্রাক্ষণঘোঃ সহ। যজুৰ্ষি যত্ত পঠ্যতে স যজুৰ্বেদ উচ্যতে ॥” ( চৱণবৃহ ) ইহা কৃষ্ণ যজুৰ পরিমাণ, শুক্ল যজুৰ অতৰ। যজুৰ্বেদে মন্ত্র এবং আক্ষণ উভয়ে ১৮০০০ সহস্ৰ গদ্যময় মহাকাৰ্য আছে।

শুক্ল যজুৰ্বেদেৱ ১৫ শাখা। কাষ, মাধ্যমিন, জাৰাল, বৃথেৱ, শাকেৱ, তাপমীৱ, কাপীল, পৌৰুষেস, আবটিক, পৱমাবটিক, পারাশৰীৱ, বৈনেছ, বৌধেৱ, উধেৱ ও গালব। এই সমস্ত শাখাকে বাজসনেৱী শাখাৰ বলে, এই শুক্ল যজুৰ্বেদেৱ পরিমাণ যথা—

“ৰে সহস্রে শতন্মুনমজ্জা বাজসনেৱকে। তাৰত্যতেন সংখ্যাতং বালধিলাই সঙ্কৰিতং। ব্রাহ্মণত সমাধ্যাতং প্ৰোক্তমানাচ্ছুর্গম্য ॥” ( চৱণবৃহ )

এক শত ন্যূন ২ সহস্র মন্ত্র বাজসনেয়ী অর্থাৎ শুল্ক-যজ্ঞবৰ্দে, আছে। বাল-খিল্প শাখাও এই পরিমাণ। এই উভয়ের ৪ গুণ অধিক ইহার আঙ্কণ।

সামবেদ—গৌরাণিক অত্তে পূর্বে সামবেদের সহস্র শাখা ছিল। ইন্দ্র বজ্রাধাতে তত্ত্বাবৎ ধৰ্মস করেন। যাহা অবশিষ্ট আছে তাহা এই—রাগারনীয়, শাট্টমুখ্য, কাপোল, মহাকাপোল, লালিক, শার্দুলীয়, কৌথুম। (বঙ্গদেশে কুথুম শাখা ভিন্ন অন্ত শাখার আঙ্কণ নাই)। এই কুথুম শাখার ছয় উপশাখা। যথা—আমুরায়ণ, ধাতায়ন, প্রাজলীয়, বৈনধ্বত, প্রাচীনযোগ্য, নৈগেয়। ইহার পরিমাণ—

“অষ্টো সামসহস্রাণি সামানি চ চতুর্দশ। উহানি সরহস্তানি \* \* \* সামগণঃ শৃতঃ॥” (চৱণব্যুহ)

আট সহস্র ১৪ সাম এবং ইহা উহ ও রহস্যের সহিত।

অথর্ববেদ—ইহা ত্রিভাগে বিভক্ত। যথা—

পৈপলাদ, শৌনকীয়, নামোদ, তোতায়ন, জ্যাল, ত্রিপলাশ, কুনথা, দেবদৰ্শী, চারণবিজ্ঞা। ইহার পরিমাণ—

“স্বামশান্তির্মেং সহস্রাণি মন্ত্রাণং ত্রিপতানি চ। গোপথং ত্রাঙ্গণং বেদেহথর্বণে শতপাঠকম্।” (চৱণব্যুহ)

অথর্ববেদের ১২ সহস্র ৩ শত মন্ত্র। এক শত অপাঠক (পরিচ্ছেদ) আর গোপথ নামক ত্রাঙ্গণ।

বেদাঙ্গ—শিক্ষা, কঠ, ব্যাকরণ, নিরূপজ্ঞ, ছন্দঃ, জ্যোতিষ এই ষড় বিভাগ।

শিক্ষা—স্বরবর্ণাদির উচ্চারণ-উপদেশক শাস্ত্র। এক্ষণে পাণিনীয় শিক্ষাই প্রচলিত। গৌতমীয়, নারদীয় প্রভৃতি শিক্ষাগ্রন্থ আছে। প্রাতিশাধ্যও শিক্ষা-গ্রন্থবিশেষ।

কল্প—বেদবিহিত কার্যকলাপের পূর্বাপর কল্পনা বা ব্যবস্থা-শাস্ত্র। ধৰ্ম-দেব আশ্চর্যায়ন, সাধ্যায়ন ও শৌনিক শৃতি। সামবেদের অশক, শাট্টায়ন, ও জ্যালায়ণ শৃতি। শুল্কযজ্ঞবৰ্দের আপন্তুষ, বৌধারণ, সত্যসমঃ, হিয়ণ্যকেশী, মানব, ভাস্তুবাজ, বাধুন, বৈধানস, লোগাকী, মেতী, কঠ ও বরাহস্তু। শুল্ক যজ্ঞবৰ্দের কাত্যায়ন শৃতি। অথর্ববেদের কুশিক শৃতি।

ব্যাকরণ—শব্দার্থ-ব্যৎপত্তি-বোধক শাস্ত্র।

**নির্মল—বৈদিক-পদ-পদাৰ্থ-নিৰ্ণয়ক শাস্ত্ৰ। যান্ত্ৰিকত ১৩ অং। ইহার  
প্রারম্ভ-বাক্য—**

“সমাপ্তাঃ সমাপ্তাতঃ স ব্যাখ্যাতব্যঃ—”

**ছন্দঃ—অক্ষরপ্রস্তাৱনিক্রিপক শাস্ত্ৰ। এক্ষণে পিঙ্গলকৃত ছন্দঃ গ্ৰহণ প্ৰাচীন।  
ইহার প্রারম্ভবাক্য—“ধী শ্রী স্তু ম্”।**

**জ্যোতিষ—কালবোধক শাস্ত্ৰ। গৰ্গাচার্য ইহার প্ৰথম নিৰ্মাতা। তাহার  
প্রারম্ভবাক্য—**

“পঞ্চমং বৎসরময়ং যুগাধ্যক্ষম् প্ৰজাপতিম্” ইত্যাদি।

**অতঙ্গি উপাঙ্গ যথা—**

“ধৰ্মশাস্ত্ৰং পুৰাণং মীমাংসা গ্রাম এবচ।”

ধৰ্মশাস্ত্ৰ, পুৰাণ, মীমাংসা, গ্রাম এই ৪টী উপাঙ্গনামে বিখ্যাত।



---

# କୁମାରପାଳ ।

---

"To study men is more necessary than to study book."

LA ROCHEFOUCAULD.

---



# କୁମାରପାଳ ।

କୁମାରପାଳ ହିନ୍ଦୁର୍ଧର୍ଷ ପରିତ୍ୟାଗ କରତଃ । ଜୈନଧର୍ମେ ମୀଳିତ ହଇଯା ଜୈନ ସମ୍ପଦାଯେର ସବିଶେଷ ଉତ୍ସତି ମାଧ୍ୟମ କରିଯାଇଲେ । ଜୈନ ଇତିବ୍ୟକ୍ତିସମୂହ କୁମାରପାଳ ଓ ହେମଶ୍ଵରିର ଶୁଣାମୁଖବାଦେ ପରିପୂର୍ଣ୍ଣ ରାହିଯାଇଛେ । ଏହି ପ୍ରକାବ ପାଠେ ପାଠକବର୍ଗ ଦେଖିତେ ପାଇବେନ ଯେ, ଜୈନଗଣ ଅତି ଶୁନିଯମେ ପ୍ରସିଦ୍ଧ ବ୍ୟକ୍ତିଗଣେର ଜୀବନୀ ଲିପିବନ୍ଦୁ କରିଲେନ । ଆମରା ବିବିଧ ଦ୍ୱାରା ପାଠେ ଜୈନ ଐତିହାସିକ ଏହି ବହୁପରିଶ୍ରମ ସ୍ଥିକାରୀ କରିଯା ସଙ୍କଳନେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହଇଯାଇଛି ଏବଂ କ୍ରମେ କ୍ରମେ ତାହା ପୁରାତନ୍-ପ୍ରିୟ ପାଠକ ମହୋଦୟଗଣକେ ଉପହାର ପ୍ରଦାନ କରିବ । ଜୈନ-ମାହାତ୍ମ୍ୟ-ପ୍ରକାଶକ ଗ୍ରହନିଚୟ ଭବିଷ୍ୟତ ପୁରାଣେ ଆୟା ଅଲୋକିକ ବିବରଣେ ପରିପୂର୍ଣ୍ଣ, ଏତଥୁ ତାହାର ମତ ଏ ସଙ୍କଳ ପ୍ରକାବେ ଶ୍ରଦ୍ଧାର୍ଥ କରିବ ନା । ଆମରା କେବଳ ଜୈନ ଐତିହାସିକ ପ୍ରବନ୍ଧରେ ସାରାଂଶ ଆଲୋଚନାଯା ପ୍ରବୃତ୍ତ ହଇଲାମ । ସୋମମୁଦ୍ରର ଶ୍ଵରିର ଶିଷ୍ୟ ଜିନମଞ୍ଜୋପାଧ୍ୟାୟ କୁମାରପାଳ-ପ୍ରବନ୍ଧ ରଚନା କରେନ । ଇହାର ସଂକ୍ଷେପ-ବିବରଣ ହୁଲେ ଶ୍ରେଷ୍ଠକାର ଲିଖିଯାଇଛେ—

“ତତଶ୍ଚୌଲୁକ୍ୟବଂଶୈକମୌତ୍ତିକଶ୍ଚ ମହୋଜସଃ ।

ଆହେଚନ୍ଦ୍ରହରୌତ୍ତରପଦପଦ୍ମୋପମେବିନଃ ॥.....(୧)

ଜିନଧର୍ମରମାବେଶୋଜ୍ଞାସୋଜ୍ଞାସିତଚେତସଃ ।

କୁଟୈକପ୍ରାଣନାଥଶ୍ଚ ...     ...     ..(୮)

ରାଙ୍ଗଃ କୁମାରପାଳଶ୍ଚ ସ୍ଵରମଜ୍ଞାପୁର୍ବୟା ।

...     ... ପ୍ରବନ୍ଧଃ ବଚ୍ଚି କିଞ୍ଚନ ॥ (୧)

ଚୌଲୁକ୍ୟ ବଂଶେର ଏକମାତ୍ର ମଣିଶ୍ଵରପ ମହାତେଜା କୁମାରପାଳ ରାଜ୍ୟର ସମ୍ବନ୍ଧେ କିଞ୍ଚିତ ପ୍ରବନ୍ଧ ବଲିତେ ଉଦ୍‌ୟତ ହଇଯାଇଛି । ରାଜ୍ୟ କୁମାରପାଳ ହେମଚନ୍ଦ୍ର ଶ୍ଵରିର ଶିଷ୍ୟ ଏବଂ ତିନି ଜୈନ-ଧର୍ମର ରସାବେଶେ ଉଲ୍ଲଙ୍ଘିତ ହିଲେନ ଓ କୃପାଦେବୀର ଏକ ଅର୍ଥାତ୍ ଅଧିତୀତ ନାଥ ହିଲେନ ।—

ଏହି ବଲିଯା ଶ୍ରେଷ୍ଠବତ୍ତରଣ କରିଯା ପ୍ରଥମେ ଜିନ-ସମ୍ପଦାଯେର ବଂଶବର୍ଣ୍ଣା କରିଯାଇଛେ । ସଥା,—

ଇନ୍ଦ୍ରାକୁବଂଶ ୧, ଦ୍ୱର୍ଯ୍ୟବଂଶ ୨, ଚନ୍ଦ୍ରବଂଶ ୩, ସାଦବବଂଶ ୪, ପରମାରବଂଶ ୫, ମାନ୍ଦା-  
ମାନ ୬, ଚୌଲୁକ ୭, ବୈଦକ ୮, ସିଳାର ୯, ମୈଛବ ୧୦, ଚାପୋକ୍ଟ ୧୧, ଅତୀହାର  
୧୨, ଚନ୍ଦ୍ରକ ୧୩, ରାଟ୍ଟ ୧୪, କୂର୍ପଟ ୧୫, ନାକ ୧୬, କରକ ୧୭, ପାଲ ୧୮, କରଙ୍ଗ ୧୯,  
ଥାଉଳ ୨୦, ବନ୍ଦେଲ ୨୧, ଉହିଜିପୁତ୍ର ୨୨, ପୌଲିକ ୨୩, ମୌରିକ ୨୪, ମହୁରାଜକ ୨୫,  
ଧାଙ୍ଗପାଲକ ୨୬, ରାଜପାଲକ ୨୭, ଆମନ୍ତ ୨୮, ନିଲୁଷ୍ଟ ୨୯, ମଧିଲଙ୍କ ୩୦, ତୁରୁ-  
ଦଲିମଙ୍କ ୩୧, ଡୁନ ୩୨, ହବିଜଡ, ୩୩, ନଟ ୩୪, ମାସ ୩୫, ପୋଷର ୩୬, ଇହାର ମଧ୍ୟେ  
କୁମାରପାଲ, ଚୌଲୁକ୍ୟବଂଶୀୟ ।

କାନ୍ତକୁଜ ଦେଶେ କଟକପୁରେ ଶ୍ରୀତୁମୁଢ଼ନାମକ ରାଜ୍ଞୀ ଛିଲେନ । ଇହାର  
କଷ୍ଟା ମହନ୍ତା ଦେବୀ । ଇନି ଶ୍ରୀଗୁର୍ଜରାଜ କୁଞ୍ଜକେର ପଞ୍ଜୀ ଛିଲେନ । ଶ୍ରୀଗୁର୍ଜର ଦେଶେର  
ବଡ଼ିଆର ରାଜ୍ୟର ପଞ୍ଚାସର ଶ୍ରାମେର ଶ୍ରୀତ୍ରିଲ ଶ୍ରଵିର ସଙ୍ଗେ ଚାପୋକ୍ଟ ବଂଶେର  
ଏକଟା ବାଲକ ପ୍ରତିପାଳିତ ହେଁ । ଏହି ବାଲକ ୮ ବ୍ୟସର ବୟବେ ସମସ୍ତ ରାଜଳକ୍ଷଣେ  
ଲକ୍ଷିତ ଏବଂ ଶ୍ରୀଗୁର୍ଜଦତ୍ତ ବଲରାଜ ନାମ ପ୍ରାପ୍ତ ହେଁନ । ଇନି ଶ୍ରୀପତ୍ନେର ସାମନ୍ତ-  
ସିଂହେର ଭଗିନୀ ଲୀଳା ଦେବୀକେ ବିବାହ କରେନ । ଲୀଳାଦେବୀ ଗର୍ଭିନୀ-ଅବହ୍ୟ  
ସ୍ତ୍ରୀ ହଇଲେ ମନ୍ତ୍ରିବର୍ଗ ତାହାର ଉଦ୍ଦର ହିତେ ଏକ ବାଲକ ନିଷାଳିତ କରେନ । ଏହି  
ବାଲକେର ନାମ ମୂଳରାଜ ହଇଲ । ମୂଳରାଜେର ଜୟ ହତ୍ୟାର ପର ସାମନ୍ତସିଂହେର  
ଦିନ ଦିନ ଅନେକ ରାଜ୍ୟ ବୁଝି ଏବଂ ଭୂରି ଭୂରି ମଞ୍ଚ ହିତେ ଲାଗିଲ ଦେଖିମା ସାମନ୍ତ-  
ସିଂହ ତାହାକେ ରାଜ୍ଞୀ କରିଲେନ । ମୂଳରାଜ କୋନ କାରଣବଶତଃ ମାତୁଳକେ ବିନାଶ  
କରିଯା ସ୍ଵର୍ଗ ରାଜ୍ଞୀ ହଇଲେନ । ତିନି ପ୍ରବଳ-ପ୍ରତାପଶାଶୀ ନୃପତି ଛିଲେନ । ତିନି  
୧୧୮ ଶକବର୍ଷେ ରାଜ୍ୟାଭିଷିକ୍ତ ହଇଯା ସୁମରକାଶୀନ ଯହାବଳପରାକ୍ରମ ଲାଶୋକରାଜକେ  
ପରାଜ୍ୟ କରିଯା ଏକଛତ୍ର ହଇଯାଇଲେନ । ଲାଶୋକ-ରାଜ ୧୧ ବାର ମୂଳରାଜକେ  
ତାତ୍ତ୍ଵିତ କରିଯାଇଲେନ, ତିନି ପରିଶେଷେ କପିଲକୋଟ ନଗରେ ଅବନ୍ଦନ ହଇଯା  
ପ୍ରାଣତ୍ୟାଗ କରେନ । ମୂଳରାଜ ୫୫ ବ୍ୟସର ରାଜ୍ୟ କରିଯା କୋନ କାରଣେ ସମ୍ମାନ  
ପ୍ରାଣ କରେନ । ଅନୁଷ୍ଠାନିକ ବଲରାଜ ରାଜ୍ୟଗ୍ରହଣ କରେନ । ବଲରାଜ ଭଗିନୀର ଶ୍ରବନ୍ଦ-  
ବଳେ ରାଜ୍ଞୀ ହଇଯାଇଲେନ । ୮୦୨ ବର୍ଷେ ଶ୍ରୀତ୍ରିଲ ଶ୍ରଵି ଜୈନ ମତ୍ରପୂତ କରିଯା  
ଶ୍ରୀପତ୍ନେ ରାଜ୍ୟହାପନ କରିଯାଇଲେନ । ବଲରାଜ ହିତେ ସ୍ଥାପିତ ଶ୍ରୀଗୁର୍ଜିନୀ ରାଜ୍ୟ  
ଜୈନ ସ୍ଵାତ୍ରିତ କେହ ଭୋଗ କରିଲେ ପାରିବେ ନା, ଏହି ଏକ ପ୍ରସଜ ଗଠନ ହାତୀନ ହସ ।  
ବଲରାଜେର ରାଜ୍ୟଭୋଗକାଳ ୩୫ ବର୍ଷ । ତାହାର ପୁତ୍ର ଯୋଗରାଜେର ୨୫, କ୍ଷେତ୍ରରାଜେର  
୨୯ । ତ୍ୟଥରେ ଭୂରଭୂରାଜ ୨୫, ବୀରଲିଙ୍ଗ ୧୫, ମହାଦିତ୍ୟ ୧, ସାମନ୍ତସିଂହ \* \* ସର୍କା

ରାଜ୍ୟ କରିଯାଇଲେ । ଏହିକୁ ଧୀର୍ଘ ବର୍ଷରେ ଚୌଲୁକ୍ୟକୁଳେ ୨ ରାଜ୍ୟ ହେଲା । ତେଣୁରେ ଅତିଦୌତିଆ ସନ୍ତାନେର ଚୌଲୁକ୍ୟକୁଳେ ରାଜ୍ୟ ପ୍ରାପ୍ତି ହେଲା । ଚୌଲୁକ୍ୟ କାଠକୁତୀର । ତୀହାର ନାମ ଶ୍ରୀଭୂବନ୍ (ପ୍ରଥମେହି ଇହାର କଥା ବଳା ହଇଯାଇଛି), ଭୂରଦ୍ଵେର ପୁତ୍ର କର୍ଣ୍ଣଦିତ୍ୟ । ତେଣୁତ୍ର ଚନ୍ଦ୍ରଦିତ୍ୟ, ତେଣୁତ୍ର ସୋମଦିତ୍ୟ; ଇନି ପରଲୋକଗତ ହିଲେ ଚାମୁଗ୍ରରାଜ୍ୟ ରାଜ୍ୟ ହଇଯା ୧୩ ବେଳେ ରାଜ୍ୟ କରେନ । ତେଣୁରେ ବଲନନ୍ଦରାଜ୍ୟ ୬, ତେଣୁରେ ହରିଭରାଜ୍ୟ ୧୧୦ ମାସ ରାଜ୍ୟ କରିଯାଇଲେମ । ଇହାର ପୁତ୍ର ଭୀମ । ଏହି ଭୀମେର ସହିତ ଯୁଦ୍ଧର ଶକ୍ତି ହଇଯାଇଲ । ଭୀମେର ବୃଦ୍ଧ ରାଜୀ ବକୁଳଦେବୀର ଗର୍ଭୋତ୍ସବ କ୍ଷେତ୍ରରାଜ । ଆର ଏକ ଶ୍ରୀର ନାମ ଉଦୟମତୀ । ଇହାର ସନ୍ତାନ କର୍ଣ୍ଣଦେବ । କ୍ଷେତ୍ରରାଜ ଆର କର୍ଣ୍ଣଦେବେର ପରମ୍ପରାର ରାମ ଲଙ୍ଘନେର ଶାର ମୋହନ୍ୟ ଛିଲ । କ୍ଷେତ୍ରରାଜ କିଛିକାଳ ରାଜ୍ୟ କରିଯା କର୍ଣ୍ଣଦେବକେ ରାଜସିଂହାସନ ପ୍ରଦାନ କରେନ । ଇହାର ନାମାନ୍ତର ଭୋଗୀକର୍ଣ୍ଣ । ଇହାର ପୁତ୍ର ଅସିଂହଦେବ । ଧନେଖର ଶୂରି ଓ ମଦନପାଲ କର୍ଣ୍ଣରାଜ୍ୟର ନାମସ୍ଥିକ ନାମ । ଏହି ସକଳ ପଣ୍ଡିତେରା ରାଜାକେ ଉପଦେଶ ଦିତେନ—

“ଅପାଞ୍ଚକରି ତୁମି ଅମୃତରିତୁ ତେହିଂ ତି ଅବଂସୋ ଅମ୍ଭବି ଅଗଭା ଅମୁମୋହନ୍ତରେତିନ ଭବଂ ।”

“ଜିନା ଭବସାଇଂଥେ ହୁଅବସ୍ଥି ଭତ୍ତ ପଡ଼ୁସୀ ଅପଡ଼ିଦ୍ଦାଇ, ତେମୁକ୍ତବସ୍ଥି ଅଗ୍ୟ ଭୋମାମୁଭବ ସମଦାତୁ ।”

“ମାଣିକ୍ୟହେମରହିଦୈଃ ପ୍ରାସାଦାନ୍ କାରଯାନ୍ତି ଯେ ।

ତେବେଃ ପୁଣ୍ୟକର୍ମତୀନାଂ କୋ ବେଳ ଫଳମୁତମମ୍ ॥”

“କାଠାନିନାଂ ଜିନାବାସେ ଯାବସ୍ଥଃ ପରମାଣବଃ ।

ତାବସ୍ଥି ବରଲକ୍ଷାଣି ତେବେକ୍ତା ସ୍ଵର୍ଗଭାଗ୍ୟବେଦ ॥”

“ନରୀନଜିନଗେହଶ୍ଚ ବିଧାନେ ସ୍ଵ ଫଳଂ ଭବେଦ ।

ତ୍ୱାନ୍ତୋଦଶଶୁଣଂ ଜୀର୍ଣ୍ଣକାରେଣ ଜୀଗତେ ॥”

“ଜୀର୍ଣ୍ଣକାରାୟ ବିଜ୍ଞଥଃ ଅଜନେନ ନୃପତ୍ତଃ ।

ନୁରାଷ୍ଟ୍ରୋଦ୍ଗାହିତ, \* \* \* ଭିଲପୁରଃ ଯହୋ ॥”

ଇହାର ସଂକେପ ଅର୍ଥ ଏହି ଯେ, ଯାହାରା ମଣିମାଣିକ୍ୟାଦି ଦ୍ୱାରା ଜିନଦେବେର ପ୍ରାସାଦ ଅଳ୍ପତ୍ତ କରେନ, ତୀହାରା ସାକ୍ଷାତ୍ ପୁଣ୍ୟ-ଶୂର୍ତ୍ତ ଏବଂ ତୀହାଦେର ସେଇ ସେଇ କାର୍ଯ୍ୟର କଳପରିମାଣ କତ, କେ ବଲିତେ ପାରେ ? ତଥ କାଠାନି ଯାହା କିନ୍ତୁ ଜିନ-ମଲିଯେ ଅନୁଷ୍ଠାନ ହେଲା, ତାହାର ପ୍ରତ୍ୟେକର ପରମାଣୁ-ସମସ୍ଥ୍ୟକ ଲକ୍ଷ ବର୍ଷ ସ୍ଵର୍ଗ ଭୋଗ କରେ ।

ବିଶେଷତଃ ମୁତ୍ତନ ଗୃହ ନିର୍ମାଣ ଅପେକ୍ଷା ଜୀର୍ଣ୍ଣକାର କରାର ୧୮ ଶୁଣ ଅଧିକ କଲ ।— ଇତ୍ୟାଦି । ଇହାର ମାତାଓ ଧାନୀବିଦ ସହପଦେଶ ଦିତେନ । ତିନି ଆଗନ ପୁଅକେ ବଲିଆଛେନ, ପୁଅ !—

“ଦୀପେ ଝାରାତି ତୈଳପୁରୁଷବିଧିତୋରଙ୍ଗ ସଂଶୋଧନି,  
ଆବାରୋ ହିମସଙ୍ଗମେ ଜଳଗୃହ ଗ୍ରୀଘରେ ଜାଗରେ ।  
ନିର୍ବାତଂ କବଚ ଶର୍ଵଯାତିକରେ ରୋଗୋନ୍ତବେ ଭେଷଜମ୍,  
ଧର୍ମୀ ମୃତ୍ୟୁମହାତ୍ମେ ମତିମତାଂ ସଂସେବିତୁଂ ସୁଜ୍ୟାତେ ॥”

ଏଇକଥିଲା ନାନା ଉପଦେଶେ ଉଡ଼େଇବିଲା ହଇଯା ତିନି ଅନେକ ଚିତ୍ୟାଦି ନିର୍ମାଣ କରିଆଛିଲେନ । ପରିଶେଷେ ମାତାର ଉପଦେଶେ ଡକ୍ଟେର୍‌ରାଚାର୍ଯ୍ୟର ନିକଟ ଦୀକ୍ଷିତ ହଇଯାଛିଲେନ । କର୍ଣ୍ଣାଜ ଆଶାପଣ୍ଡୀ ନାମକ ସ୍ଥାନବାସୀ ଏକ ଲକ୍ଷ ଭିଜାତିର ଅଧିପତି ଅଶୋକ ନାମକ ଭିନ୍ନକେ ଜୟ କରିଯା ମେହି ହାନେ ଆପନାର ନାମେ ଅର୍ଥାଂ କର୍ଣ୍ଣାବତୀ ନାମେ ନଗର ନିର୍ମାଣ କରେନ । ଇନି ୨୯ ବ୍ୟସର ରାଜ୍ୟ କରିଆଛିଲେନ । ଏତ୍ୟନ୍ତ ଜୟମିଶ୍ଵରେ ୩୦ ବର୍ଷ ରାଜ୍ୟ କରେନ । ଇହାର ଖ୍ୟାତି ଶ୍ରୀସିଂକ ଚକ୍ରବର୍ତ୍ତୀ । ଇନି ଘୋଗ-ମାର୍ଗେ ସିନ୍ଧ ଛିଲେନ । ଏଇ ସିନ୍ଧରାଜ ହେମଚନ୍ଦ୍ର ନିକଟ ଉପଦେଶ ପ୍ରାପ୍ତ ହଇଯାଛିଲେନ ।

ଏକ ଦିନ କଥାପ୍ରସଙ୍ଗେ ଓ କାବ୍ୟପ୍ରସଙ୍ଗେ ହେମଚନ୍ଦ୍ର ବଲିଲେନ, ଶ୍ରୀବୀର ଜିନେନ୍ଦ୍ର ସମକେ ଶିଖୁକାଳେ ଆମି ଯେ ତାହାର ବ୍ୟାକ୍ୟାତ ଗ୍ରହ ଶୁଣିଆଛି, ମେହି ‘ଜୈନେନ୍ଦ୍ର’ ନାମକ ବ୍ୟାକରଣ ଅଧ୍ୟମନ କରିଯା ଥାକି ।” (ଆମାଦେର ବ୍ୟାକରଣେ “ଇତି ଜୈନେନ୍ଦ୍ରସ୍ମିପାଦଃ” ବଲିଯା ଅନେକ ଉଦ୍‌ବହରଣ ଦୃଢ଼ ହୁଏ ।) ସିନ୍ଧ ବଲିଲେନ “ପୁରୀତନ ତ୍ୟାଗ କରିଯା ଏଥି କେହ ନୃତ ବ୍ୟାକରଣ କରିତେ ପାରେନ, କି ନା ତାହାଇ ବଲୁନ ।” ହେମଚନ୍ଦ୍ର ବଲିଲେନ, “ଯଦି ସିନ୍ଧରାଜ ସାହାଯ୍ୟ କବେନ ତବେ ଆମି ପଞ୍ଚାଙ୍ଗ-ବ୍ୟାକରଣ ନିର୍ମାଣ କରିତେ ପାରି ।” ଏହି କଥାଯି ରାଜା ନାନା ଦେଶ ହିତେ ସମ୍ପଦ ବ୍ୟାକରଣ ଆନାଇଯା ଦିଲେନ; ତାହା ଅବଲମ୍ବନ କରିଯା ହେମ ଏକ ଲକ୍ଷ ପଞ୍ଚି ସହନ୍ତ ପ୍ଲୋକେ ଗ୍ରହିତ ଏକ ବୃଦ୍ଧ ପଞ୍ଚାଙ୍ଗ ଲକ୍ଷଣ ସୁର୍କ୍ଷଣ ବ୍ୟାକରଣ ଏକ ବ୍ୟସର ମଧ୍ୟ ପ୍ରାପ୍ତ କରିଲେନ । ତାହାର ନାମ ହିଲେ “ଶ୍ରୀସିଂକ ହେମଚନ୍ଦ୍ର ।” ଏହି ବ୍ୟାକରଣ ପ୍ରାପ୍ତ ହିବାର ପର ଉତ୍ସମ ସଜ୍ଜିତ କରିଯା ସେତହତୀୟ ଉପର ରଙ୍ଗ କରିଯା ଚାଉରାଦି ସଜନ କରିତେ କରାର ଶାର, (ବ୍ୟାକରଣେର ରାଜା ବଲିଯା) ରାଜସଭାଯ ମୀତ ହୁଏ । ସବୁ ଦେଶେର ପଞ୍ଚି ଆହ୍ଵାନ କରାଇଯା ତାହା ପାଠ ଓ ସଂଶୋଧନ

করান হইয়াছিল। ইহার পূজা করিয়া “সরষ্টী-যোগানামক” পুস্তকালয়ে  
রাখা হয়। এই সময়ে পশ্চিমে মিয়লিথিত গাথা পাঠ করিয়াছিলেন।

“.....পাণিনি-প্রলিপিতঃ কাতজ্ঞকে কা কথা,  
মা কার্ষীঃ কটুশাকটায়নবচঃ কুত্রেণ চান্দেণ কিম্।

...     ...     ...     ...     ...     ...

শ্রয়স্তে যদি তাৰদৰ্থমধূয়াঃ আসিক্ষহেমোক্ষয়ঃ ॥

অর্থাৎ যদি আসিক্ষ হেমের মধুব উক্তি শ্রবণ কর, তবে পাণিনির ব্যাক-  
রণ প্রলাপ বলিয়া বোধ হইবে, স্ফুতৱাঃ কাতজ্ঞ গ্রন্থির ত কথাই নাই।  
শাকটায়নের ব্যাকরণ ভাল বটে, কিন্তু বড় কটু। স্ফুত চান্দ ব্যাকরণ কোন  
কার্য্যে আইসে না। ইত্যাদি।

দধিশ্বলী পুরের ভীমদেবের পুত্র ক্ষেমবাজ ও তৎপুত্র দেবপ্রসাদ। ইহার  
পুত্র ত্রিভুবনপাল ও ভার্যা কাশীয়া দেবী। ইহারই গর্জে কুমারপালের জন্ম।  
ইনি শুঙ্ক-বিজ্ঞানে পারদর্শী এবং নীতি-পরায়ণ তৃপতি ছিলেন।

কুমারপাল হেমচন্দ্রের নিকট নানা সহপদেশ প্রাপ্ত হন। কুমারপাল অঞ্চ-  
সিংহের সঙ্গীপে ধাকিয়া পরিশেষে দধিশ্বলীতে রাজ্যভোগ করিয়াছিলেন।

পুরোজ্ঞ সিঙ্ক রাজার সন্তান ছিল না। ইনি সন্তান-কামনায় হরি-বংশাদি  
শ্রবণ ও অনেক ক্রিয়াকাণ্ড করিয়াছিলেন। তৎপরে হেমচন্দ্রের উপদেশে  
তীর্থভ্রমণও করিয়াছিলেন।

তিনি রাজ্যালোভে ত্রিভুবনপালকে গোপনে বিনাশ করিয়া কুমারপালকে  
বিনাশ করিতে মনস্ত করিয়াছিলেন। তাহা সিঙ্ক হয় নাই, কিন্তু কুমারপাল  
রাজ্যচ্যুত হইয়াছিলেন। তিনি রাজায়ীন হইয়া দেশে দেশে অৱগ করিয়া-  
ছিলেন। হেমচন্দ্রের সহিত তাহার এই অবস্থায় পুনশ্চ সাক্ষাৎ হয়। হেম  
তাহাকে বলিলেন।—

“ত্বো কুমার ! শুণাধার ! নবাজেৰ-বৎসরে ( ১১১১ ) ।

চতুর্ধ্যাং মার্গশীৰ্ষত্ব শ্বামায়াং রবিবাসরে ।

পুম্যকক্ষে হপরাহ্নে চ তব রাজ্যং প্রজায়তে ॥”—\*

\* মেৰ তুমচাৰ্য্যাকৃত অৰকচিত্তামলি গ্ৰহে লিখিত আছে “বিক্রমার্কসমৰাদ অগতেয়  
নবনৰত্যধিকৰণশণতীমিতেৰু কার্তিক শুক্ৰদশম্যাঃ কুমারপালস্য রাজ্যাভিষেকেৰ বৃহৎ ।”

অর্ধাং ১১১৯ সংবৎ অক্ষের অগ্রহায়িন কুণ্ড চতুর্থীতে তুমি রাজ্য পাইবে। কুমার মজিগুহে লুকাইত থাকিতেন। বিজ্ঞাসিংহ দেব তাহার বিনাশার্থে চর নিযুক্ত করিয়াছিলেন, চর সকাল করিয়া সেখানে গিরা হেম স্তুরিকে জিজ্ঞাসা করিল। কিন্তু তিনি যিথ্যাং করিয়া বলিলেন “এখানে নাই।” হেমচার্য মনে করিলেন “প্রাণপরিত্রাণ মহৎ পুণ্য।” যিথ্যাং বলার পাপ অপেক্ষা এক অনেক প্রাণ রক্ষা করায় মহৎ পুণ্য লাভ হয়। কুমারপাল পরিত্রাণ পাইয়া ছুকছে পেলেন। তৎপরে কৈলাশপতনে গমন করেন। এই কৈলাশ-দ্বারা ইহাকে দ্বীপ রাজ্যের অর্জ প্রদান করেন এবং তাহারই সাহায্যে পুনর্বার অরাজ্য প্রাপ্ত হন। তিনি প্রতিষ্ঠানপুরে কিছিদিন অবস্থিতি করিয়া উজ্জিল্লাসে গমন করেন। এখানে বিক্রমাদিত্যের স্মৃতি শুনিলেন। এক অন বৃক্ষকে জিজ্ঞাসা করায় তিনি বলিলেন “বিক্রমাদিত্যের সিঙ্ঘসেন দিবাকর নামে এক পার্বত ছিলেন, তিনি বৈন-মতাবলম্বী ছিলেন। বিক্রমাদিত্য তাহার উপনদেশ সতত গ্রহণ করিতেন।” কুমার এখান হইতে নগেন্দ্রপতনে গমন করেন। তিনি তাহার ভগিনীপতি শ্রীকৃষ্ণদেবের গৃহে থাকিলেন। ইহার ভগিনীর নাম প্রেমল দেবী। এপ্রযুক্ত ইনি রাজ্য প্রাপ্ত হয়েন নাই। ইহার পরেই অবসর ক্রমে খড়াধারণপূর্বক সিংহাসন গ্রহণ করেন এবং সেই সময়ে বলিয়াছিলেন যে, “খড় গোনাক্রম্য ভূঁগীত বীরভূগাং বসুকরাম।” এই কার্য্যে তাহার ভগিনীপতি কৃষ্ণদেব প্রভৃতি সন্তুষ্ট হইয়াছিলেন। তিনি সংবৎ অক্ষের ১১১৯ বর্ষে মার্গনীর চতুর্থীতে পুনর্বার রাজ্য প্রাপ্ত হইলেন। এখন ইহার বয়স ৫০ বর্ষ। উদয়ন তাহার মহামাত্য ছিলেন। ইনি পশ্চিত, সর্বশুণ্য-বৃক্ষ এবং কুমারের পূর্বোপকারী। ৫০ বৎসর বয়সে কুমার অবং রাজকার্য করিতে শাগিলেন। পূর্বের বৃক্ষামাত্য ক্রুক্ষ হইয়া ইহাকে গোপনে বিনাশ করিতে চেষ্টা পাইয়াছিল, কিন্তু তিনি তাহা আনিতে পারিয়া তাহাকেই বিনাশ করিয়াছিলেন। যথন কুমারপাল এই সকল রাজ্য অয় করিয়াছিলেন, যথ—পূর্বদিকে শূরসেন, কুশাবর্ত, পাঞ্চাল, বিদেহ, দশার্থ, মগধ ইত্যাদি। উত্তর দিকে কাশীর, উজ্জয়ন, জালকর, সপাদ, লক্ষ, পর্বত পর্বতীয় অসম্য দেশ। দক্ষিণে—লাট, মহারাষ্ট্র, তিলজি। তৎপরিমিতে স্বরাষ্ট্র, প্রাচীণ বাহক, পঞ্চনদ এবং সিঙ্ঘসৌধীর প্রভৃতি। এই দিঘিজয়-কালে সিঙ্ঘম পঞ্চম

ପାହେର ପଞ୍ଚପୁର ନଗରେର ରାଜକଟ୍ଟା ପଞ୍ଜିନୀକେ ବିବାହ କରେନ । ମୂଲହାନେ (ମୂଳ-  
ତାନ) ଉତ୍ସବର ସ୍ଥକ ହିଁଯାଛିଲ । ଡାକ୍ତାର ସଙ୍ଗେ ୧୦୦୦୦୦ ଅର୍ଥ, ୧୦୦୦ ଗଜ,  
୧୪୦ ରଥ, ୧୮ ଲକ୍ଷ ପଦାତି ଦୈତ୍ୟ ଛିଲ । ବୀରଚରିତ୍ରେ ଲିଖିତ ଆହେ,—

“ଆଗଜମୈଜ୍ଞୀମାବିକ୍ୟଃ ସାମ୍ଯମାସିକ୍ଷୁ ପଞ୍ଚମୟ ।

ଆତୁରକଣ୍ଠ କୌବେରୀଃ ଚୋଲୁକ୍ୟଃ ସାଧ୍ୟିଷ୍ୟତି ॥”

ରାଜୀ ଏକ ଦିନ ଯଜ୍ଞାଦିଗଙ୍କେ ଜିଜ୍ଞାସା କରିଲେନ, “ଆମିଙ୍କ ରାଜାର, କି  
ଆମାର ଶୁଣ ଅଧିକ ?” ଇହାତେ ଡାକ୍ତାର କୁମାରପାଳକେ ଅଧିକ ଶୁଣବାନ୍ ବଲିଯା  
ତାହାର ସଂଗ୍ରାମପ୍ରତ୍ୟାତାର ବିଶେଷ ସାଧ୍ୟବାନ କରିଯାଛିଲେନ ।

କୁମାରପାଲେର ରାଜ୍ୟକାଳେ ହେମାଚାର୍ଯ୍ୟ ଥାରା ଜୈନଦିଗେର ନିତ୍ୟକର୍ମପରିତ୍ରି-  
ସମ୍ବନ୍ଧୀୟ ଅନେକ ନିୟମ ପ୍ରଚାରିତ ହେବ । ଜୈନମତେ ମାଂସଭୋଜନ ବଡ଼ ନିୟିକ  
ସଥି,—

“ଜ୍ଞାତୁ ମାଂସଂ ନ ଭୋକ୍ତବ୍ୟଃ ପ୍ରାଣଃ କଷ୍ଟଗାତୈରଣି ।”

ଜୈନେରା ରାଜେ ଆହାର କରେ ନା । ରାତ୍ରେ ଜଳ କ୍ରଥିତ ଏବଂ ଅନ୍ତର ମାଂସ-  
ତୁଳ୍ୟ ଜୀବନ କରେ । “ତ୍ୟାମୋ ଭୋଜନୋଦିକେ !” (ହେମଶ୍ଵରି ।)

“ଦ୍ୱାରି ଚାକ୍ରମିତେ ଦେବ ଆପୋ ଦ୍ୱାରିରୟାତ୍ୟତେ ।”

ଏହି କୁଳ ପୁରାଣେର ରଚନ ଲହିଁଯା ହେମଶ୍ଵରି ଉତ୍ତର ନିୟମ ପ୍ରଚାର କରେନ ।  
ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଜୈନେରା ବୈକାଳେ ଆହାର କରେ, ରାତ୍ରେ ଭୋଜନ କରେ ନା । ଜୈନ-  
ଦିଗେର ମତେ ଜୈନ ମୁନିରାଇ ବୈଷ୍ଣବ, ଆର କେହ ବୈଷ୍ଣବ ନାହିଁ । କୁମାରପାଳ  
ହେମଶ୍ଵରି ଉପଦେଶକ୍ରମେ ଅନେକ ଜୈନ ମନ୍ଦିରେର ଜୀର୍ଣ୍ଣକାର କରିଯାଛିଲେନ ।  
ଭିନ୍ନ ୧୨୧୧ ମୟେ ବର୍ଷେ ହେମଶ୍ଵରି ଥାରା ପ୍ରତିଷ୍ଠା କରାଇଁଯା ବ୍ରିଜୁବନପାଲନାମକ  
ବିହାର ହ୍ରାପନ କରେନ ।

ହେମାଚାର୍ଯ୍ୟ କହେନ “ବାଗଭଟ୍ଟଃ ମଞ୍ଜିନମୁଢଃ” କୁମାରପାଲେର ବାଗଭଟନାମା ଯଜ୍ଞି  
ଛିଲେନ । ଇଲିହି ପ୍ରସିଦ୍ଧ ଜୈନ ଆଲକ୍ଷଣ୍ୟିକ ବାଗଭଟ୍ଟ । ଇହାର କୁତୁହାର ଗ୍ରହ  
ଓ ଅଲକ୍ଷାରଭିଲକ୍ଷ ବୃତ୍ତି ଜୈନସାହିତ୍ୟ-ସଂସାର ଉଜ୍ଜଳ କରିଯା ରହିଯାଛେ ।

କୁମାର ଏହି ସକଳ ଦେଶେ ଅମାରିପଟିହ ଅର୍ଥାଏ ଅହିଂସା ବୋଧଣା କରିଯାଛିଲେନ ।  
କର୍ଣ୍ଣିଟ, ଶୁର୍ଜି, ଲାଟ, ସୌରାଷ୍ଟ୍ର, କଞ୍ଚ, ମୈକ୍ରବ, ଉଚ୍ଚା, ଭକ୍ତେରୀ, ମାଲବ, ମାରବ,  
କୋକନ, ବ୍ରାଜ୍ୟ, କୀବ, ଜନୋଦର, ମଧ୍ୟାମର, ଲକ୍ଷ, ମିବାଡ଼, ଦୀପାକ, ଆଭୀରାକ,  
କୁମାରଗିରି, କାଳୀ ଓ ଗାଜନୀ ପ୍ରଭୃତି ଦେଶେ କୋଥାଓ ବିନୟ, କୋଥାଓ ବା

বলপূর্বক হিংসা নিবেধ করিয়াছিলেন। তাহার অধিকারহু সমুদ্বার দেব-মন্দিরে পশুবলিদান নিবেধ করিয়াছিলেন।

জৈনদিগের তীর্থ ছই প্রকার; স্থাবর ও জঙ্গম। জৈনমুনিমা জঙ্গম-তীর্থ, আর তাহাদের সেবিত স্থান সকল স্থাবর তীর্থ। যথা—

‘জঙ্গমঃ স্থাবরক্ষেব তীর্থঃ বিবিধমুচ্যাতে।

জঙ্গমঃ মূনযঃ প্রোক্তঃ স্থাবরস্ত্রনিষেবিতম্ ॥’

শক্রঞ্চয়, রৈবত গিরি, বৈভার, অষ্টপাদ গিরি, সম্মেত শিখর ইত্যাদি স্থাবর-তীর্থ। এতস্যাদ্যে শক্রঞ্চয় সর্বশ্রেষ্ঠ। শক্রঞ্চয়-যাত্রার সকল তীর্থ্যাত্রার ফল হয়। জিন-গণধর সকল জঙ্গম তীর্থ। শক্রঞ্চয়ের অনেক নাম; যথা—

“শক্রঞ্চয়ঃ পুণ্যরীকঃ সিঙ্কিঙ্কেতঃ মহাবলঃ।

স্তুরশ্লেষো বিমলাদ্বিঃ পুণ্যরাশিঃ \* \* ।

পর্বতেজ্ঞঃ স্মৃতদ্রুষ দৃষ্টশক্তিশ কর্মকঃ।

মুক্তিগেহঃ মহাতীর্থম্ শাশ্বতঃ সর্বকামদঃ ॥

পুষ্পদন্তে মহাপদ্মঃ পৃথীপীঠঃ প্রতাগ্রদম্ ।”—

ইত্যাদি। ১০৮ নাম আছে।

শক্রঞ্চয় পর্বতে কুমারপাল পার্বনাথের মন্দির নির্মাণ করিয়াছিলেন। জৈনেরা শুক্রমূর্তি, শুক্র-পাদুকা, পার্বনাথ প্রতিতি জিন-মূর্তির পূজা করে ও ধূপদীপ নৈবেদ্য পূজা প্রদান করে।

নেমির নির্বাণ হইলে ১০৯ বৎসর পরে কাশীর দেশ হইতে রামদেব প্রাবণ রৈবতে আসিয়া, যাত্রা মহোৎসব করিয়াছিলেন। তদবধি এখানে যাত্রা মহোৎসব হইয়া থাকে। সেই নেমিমূর্তি ব্রহ্মস্ত্রের স্থাপিত।

৮৪ বৎসর বয়সে হেমচন্দ্র আপনার মরণকাল আগত বুরিতে পারিয়া সমস্ত সংষ ও রাজাকে নিকটে ডাকিয়া সমাধিঘোগে শরীর ত্যাগ করেন। রাজা কুমারপাল রোধন করিতে লাগিলেন। তাহার শরীর চন্দন-শুক্র প্রতৃতি দ্বারা সুগুম্য করিয়া মৃত্যুকা-প্রোথিত করা হইয়াছিল। সেই স্থানটি হেম-ষষ্ঠ নামে প্রসিদ্ধ। হেমচন্দ্রের মৃত্যুর ৬ বৎসর পরে, কুমারপাল ৩০-৪০ বৎসর ৮ মাস ২৭ দিন রাজ্য করিয়া শরীর ত্যাগ করেন। তাহার দ্বাত-

পূর্ব অজৱপাল রাজসিংহাসন প্রাপ্ত হইয়াছিলেন। ইনি মহীপালের পুত্র। ১৪৪০ অব্দে এই কুমারপালের প্রথম সংগ্রহ হয়। তৎপরে তাহা সোম-সূন্দর শুল্ক শিয়া জিনমণ্ডল উপাধ্যায় কর্তৃক গ্রহাকারে গদ্য পদ্যে ব্রাচিত্ত হইয়া ১৪১৫ সম্বতে প্রচারিত হয়।

কুমারপাল-প্রবক্ষে কুমারপালচরিত এইরূপ লিখিত হইয়াছে। এই প্রস্তাবটা উক্ত গ্রন্থের সার-সঙ্কলন মাত্র। মূল প্রস্তাবে শ্রীপতন, ধারানগরী, ধৰ্মকপুর, নাগপুর, কর্ণাবতী, শৰ্পপুর, কুমারগ্রাম প্রভৃতি স্থান এবং মদনবর্ষা, শ্রীদুর্ঘ-সূরি, শুণসেনসূরি, প্রচ্ছয়সূরি ও শূরশেখের প্রভৃতি বাক্তিবূলের ও সিক্ষাস্তুতি, মেমিচরিত, হরিবংশ, পদ্মপুরাণ, বীরচরিত প্রভৃতি গ্রন্থের উল্লেখ আছে এবং জৈন নীতি ও ভৃতকথার নানা বিবরণ আছে; তাহা বাহল্য-ভয়ে এই প্রস্তাবে পরিত্যক্ত হইল। আমরা কেবল কুমার-পালপ্রবক্ষের ঐতিহাসিক বিবরণ সঙ্কলন করিলাম এবং আবশ্যক বোধে স্থানে স্থানে কুমারপাল সম্বৰ্কীয় কোন কোন বিষয় কৃষ্ণাজী-প্রণীত রচনালা, রাজশেখরকৃত প্রবক্ষকোষ ও মেকুতুঙ্গাচার্যকৃত প্রবক্ষ-চিজ্ঞামণি হইতে সঙ্কলন করিয়া দিলাম।



---

# বিদ্যাপতি বিজ্ঞণ।

---

'Call it not vain :— they do not err  
who say that when the Poet dies,  
Mute Nature mourns her worshipper,  
And celebrates his obsequies.'

SCOTT, LAST MINSTREL.

---



# বিদ্যাপতি বিজ্ঞলণ ।

সংস্কৃত সাহিত্য-ভাষার মধ্যে কালিদাস, ভারবি, ভবতুতি, শ্রীহর্ষ, শৰ্মণ প্রভৃতি কবিগণের মাঝ বছকাল হইতে প্রসিদ্ধ রহিয়াছে এবং তাহাদিগের কাব্য ও নাটকনিচয় এ কাল পর্যাপ্ত বিচ্ছার্থিগণ অতিশয় আগ্রহের সহিত পাঠ করিয়া বিদ্যার্জন করিতেছেন ; কিন্তু কবিবর বিজ্ঞলণের নাম গুরুত্ব অনেকের কর্ণ-কুহরে প্রবেশ করে নাই । প্রসিদ্ধ আলকারিকগণের শ্রেষ্ঠ-মধ্যেও উল্লিখিত কবিনিচয়ের কাব্য হইতে বছল পরিমাণে উদাহরণ উক্ত হইয়াছে, কিন্তু তাহাতে বিজ্ঞলণের বিক্রমাঙ্গদেব-চরিত মহাকাব্য হইতে কোন উদাহরণ উক্ত হয় নাই—এমন কি অনেক সুপণিত বাকি এই শ্রেষ্ঠের নাম পর্যাপ্তও শুনিয়াছেন কি না সন্দেহ । সম্পত্তি অশৰ্মীয় জৈন ভাষার হইতে সংস্কৃতবিদ্যা-বিশারদ বুদ্ধার অহোদয় একথানি প্রাচীন হস্ত-লিখিত “বিক্রমাঙ্গদেব-চরিত” প্রাপ্ত হইয়া, তাহাই বিশেষজ্ঞপে পরিদর্শনানস্তর মুদ্রিত ও প্রচারিত করিয়াছেন । তিনি এতামূল্য যত্ন করিয়া প্রচার না করিলে কিছু কাল পরে উহার নাম পর্যাপ্ত সাহিত্যসংসার হইতে সোপ পাইত । আমরা ঐ মুদ্রিত গ্রন্থ হইতে কবি-বৃত্তান্ত নিয়ে সঙ্কলন করিলাম ।

“বিজ্ঞলণ পঞ্চাশিকা” এই নামে ৫০টী কবিতা-গুর্গ একধানি কুদ্র কাব্য কোন কোন স্থানে প্রচলিত আছে । কিন্তু সেই কবিতাগুলি চোর-কবিক্রিয় “চোর পঞ্চাশৎ” বলিয়া এতদেশে প্রসিদ্ধ । “বিজ্ঞলণ পঞ্চাশিকায়” একটা কুদ্র পূর্বপীঠিকা আছে । তাহা কোন আধুনিক পঞ্জিতের কৃত । তাহাতে লিখিত আছে, বিজ্ঞলণ শুজরাটাধিপতি বীরসিংহতনয়া চন্দলেখা বা শশি-লেখাকে বিদ্যা শিক্ষা দিতেন এবং কিছুকাল পরে রাজকুমারী তাহাকে গারুর্ব বিধিতে বিবাহ করেন । রাজা এই গোপনীয় বিবাহব্যাপার অবগত হইয়া এক কালে ক্রোধে অধীর হওত বিজ্ঞলণের শিরশেহনের অহঙ্কা প্রদান করিলেন । বিজ্ঞলণ বধ্যস্থলে নীত হইলে এই “পঞ্চাশিকা” রাজা শীঘ্ৰ মনেৰ ভাব ব্যক্ত করিয়াছিলেন । রাজা দৃতদ্বারা সেই কবিতাগুলি প্রাপ্ত হইয়া

পাঠান্তে পরম স্মৃথী হওত বিহুণের আগ দান করিয়া চন্দলেখাকে তাহার হস্তে সমর্পণ করেন। চোর-কবি সমক্ষেও এইরূপ গম্ভীর কবিবর ভারতচন্দ বিদ্যাসুন্দরে গ্রহণ করিয়াছেন এবং পঞ্চাশদেশে এই গম্ভীর তিনি অবস্থারে প্রচলিত আছে। যাহা হউক, এ শুলি গম্ভীর, ইহাতে অগুমাত্র সত্য নাই। বিশেষতঃ অনিহীনবারা প্রসন্নের নৃপতি বীরসিংহ বিহুণের একশত বৎসর পূর্বে (২২০ খৃষ্টাব্দে) রাজ্য করিয়াছিলেন, স্বতরাং তাহার নাম উল্লিখিত গম্ভীর মধ্যে প্রচলিত হওয়াতে সমুদয় অলীক সপ্রমাণ হইতেছে। এতজ্ঞ স্মৃকবি বিহুণ বিক্রমাক কাব্যে আগন্তুর যে পরিচয় দিয়াছেন, তাহার মধ্যে “পঞ্চাশিকা” কাব্যের উল্লেখমাত্র করেন নাই; এবং তিনি যে ঘূর্ণাশুণ-সম্পর্কা নৃপতি-তনয়াকে বিবাহ করিয়াছিলেন, এ বিষয়েরও উল্লেখ তাহাতে দেখিতে পাওয়া যায় না; কাজেই “পঞ্চাশিকা” \* চোর-কবি কৃত বলিয়া বোধ হইতেছে এবং ইনি বিহুণ হইতে পৃথক্ ব্যক্তি; সেই কারণেই বিহুণ সমক্ষে যে গম্ভীর পূর্ব পীঠিকায় লিখিত আছে, তাহাও সম্পূর্ণ মিথ্যা সপ্রমাণ হইতেছে।

বিক্রমাকবে-চরিতের শেষ (১৮শ সর্গে) কবিবর বিহুণ স্বীয় পরিচয় প্রদান করিয়াছেন। এই সর্গের প্রারম্ভে কাশীর দেশের প্রকৃতি, জল, স্থল, হৃদ, নদী (বিশেষতঃ বিতসা) ও পর্বতের উত্তম বর্ণনা আছে। তাহাতে লিখিত আছে, কাশীর মধ্যে “প্রবর” নামক পূর্বাই প্রেষ্ঠ। এতৎপরে বিতসার পুণ্য সলিলের মনোহারিত বর্ণিত হইয়াছে। কাশীর-ললনাগণ তুবিদ্যাধরী বলিয়া বিখ্যাত এবং তাহারা সংকৃতভাষায় মাতৃভাষার স্থায় অভিজ্ঞ হিলেন। যথা—

“যত্ত স্তীণামপি কিমপরং জন্মভাবেব দেব  
অত্যাবাসং বিলসতি বচঃ সংস্কৃতং প্রাহৃতং ॥”

\* “শার্জ’র পদ্ধতি” মধ্যে “পঞ্চাশিকা” বিহুণকৃত বলিয়া উক্ত হইয়াছে, কিন্তু ইহার রচনার সহিত বিক্রমাক-চরিত কাব্যের রচনার কিছুমাত্র সৌসামূহ্য নাই। বিশেষতঃ কোরেবের “সর্বস্তোক্তাঙ্গরথে” “পঞ্চাশিকা” হইতে গোক উক্ত করিয়াছেন; কিন্তু তাহাতে বিক্রমাক-চরিতের একটি গোকও উক্ত হয় নাই। স্বতরাং তাহার পূর্ববর্তী চোর-কবিকৃত “পঞ্চাশিকা” তিনি উক্ত করিয়াছেন এবং বিহুণ তাহার পরবর্তী কবি, এজন্ত তাহার অঙ্গের উদাহরণ “সর্বস্তো-কষ্টাঙ্গরথে” অন্ত হয় নাই।

পুনরায় কবি কাশীর-রমণীসমূহকে লিখিয়াছেন—

“দৃষ্টি। যশিমাভিনয়কলাকৌশলং নাটকেষু

স্মেরাক্ষীগাং মহণকর্মণাসমদভাঙ্গহারম্।

সন্তা সন্তং ভজতি লভতে চিত্রলেখা ন রেখাঃ

নুং নামে ভবতি চ চিরং নোর্বশী গর্বশীলা ॥”

অর্থাৎ যে কাশীর-ফুরুক্ষীদিগের অঙ্গভঙ্গী দেখিলে সন্তা লুকাইত হল, চিত্রলেখার রেখাও থাকে না, উর্কশীর গর্বও থর্ব হয়।

তিনি কাশীরের কাব্যের অত্যন্ত স্থান করিয়া বলিয়াছেন “যে স্থান ছাইতে প্রকৃতি-সুন্দর কাব্য ও কুসুম উৎপন্ন হইয়া জগতের বন্ধ ও চূর্ণত হইয়া আছে।” ধৰ্ম—

“কাব্যং ষেভ্যঃ প্রকৃতি-সুন্দরং নির্গতঃ কুসুমং ।

—উৎকর্ষাঙ্গবতি জগতাঃ বন্ধভং দুর্বভং ॥”

কাশীরের প্রসিদ্ধ সৌধিনচয়ের মধ্যে ডট্টারক মঠ, হলধরনির্মিত অঞ্চল, ক্ষেম-গোরীখরের মন্দির, সংগ্রাম-ক্ষেত্র মঠ, রাজ-প্রাসাদ প্রভৃতির এই সর্গে উল্লেখ আছে। বিজ্ঞণ, গয়রের বর্ণনা করিয়া তাঁহার সমসাময়িক কাশীরাধিপতিগণের বিষয়েও লিপিবদ্ধ করিয়াছেন।

প্রথমে কাশীবের বাজা অনন্তদেবের বিষয় লিখিয়াছেন। অনন্তদেব রাম-বংশীয়। তিনি অসীম পবাক্রমপ্রভাবে দুরদ ও শকগণকে দমন করিয়া গঙ্গার তীর পর্যন্ত যুক্ত ধাত্রা করিয়াছিলেন এবং চম্পা, মুর্ভিসর (বিদর্ভসর) ও ত্রিগন্তে শ্বীর শাসন-প্রণালী স্থাপন করেন। তাঁহার রাজ্ঞীর নাম স্বত্ত্ব। ইনি অতিপুণ্যশীলা ছিলেন। তাঁহার দ্বারা একটি বিদ্যালয় ও বিত্তার তীরে শিদ-গলির প্রতিষ্ঠিত হইয়াছিল। রাজ্ঞী-ধাতা লোহরাখণ্ড বা ক্ষিতিপতি ক্ষত্রিয় মধ্যে অতি জেন্সী এবং ভোজের শায় স্বপ্নিত ছিলেন। তিমি বিশুভক্ত ছিলেন এবং সর্বদা বৈক্ষণবগণ দ্বারা পরিবেষ্টিত থাকিতেন।

নৃপতি অনন্ত দেবের ওরসে ও রাজ্ঞী স্বত্ত্বের গন্তে কলশরাজ অস্ত্রগ্রহণ করেন। তিনি শৌধীর্যশালী নৃপতি ছিলেন এবং জয়শীড়ের স্থান কাশীর-মণ্ডলে থাক হইয়া কুকুলে পর্যন্ত স্বীয় অধিকার বিস্তার করিয়াছিলেন। তাঁহার হর্ষ, উৎকর্ষ ও বিজয়মণ্ড নামক নানাঞ্জন-সম্পন্ন তিনি পুত্র হইয়া-

ছিল। তাহাদের মধ্যে হর্ষদেব বীরভূতি পিতার সম্মুখ এবং কবিতে শীর্ষকেও পরাভূত করিয়াছিলেন। যথা—

“শীর্ষকাধিককবিতোৎকর্ষবান् হর্ষহৈবঃ ।”

তাঁহার ভাতা উৎকর্ষদেব ক্ষিতিপতির লোহার রাজ্য স্থীর শাসনাধীনে আনন্দ করিয়া, দুর্ঘ শ্রেষ্ঠজগণকে পরাভূত করিয়াছিলেন। ইঁহারা সকলেই প্রবরপুরের রাজসিংহাসনে আসীন ছিলেন। এইরূপ কাশ্মীর-রাজগণের বিষয় বর্ণন করিয়া বিজ্ঞপ্তি আপনার বংশ বিবরণ লিখিয়াছেন। তিনি লিখিবা-হেন, প্রবরপুরের দুই ক্ষেত্রে ‘জয়বন’ নামে এক স্থান আছে। এস্থানে নাগরাজ তক্ষকের এক কুণ্ড ছিল। তৎসম্মিলিতে ‘খোলমুখ’ নামক গ্রাম আছে, তাহাতে প্রচুর পরিমাণে কুসুম ও দ্রাক্ষা উৎপন্ন হইয়া থাকে। এই গ্রামে কৌশিক গোত্রে মুক্তিকলশ নামক এক মহাশ্ব! জন্মগ্রহণ করেন। তিনি সারস্বত আঙ্গণ ছিলেন। তাঁহার পুত্র রাজকলশ জগন্মাণ্ড মহাভাষ্যের ব্যাখ্যা প্রস্তুত করিয়াছিলেন। তাঁহার অসংখ্য ছাত্র ছিল। ইঁহার ক্ষেত্র নাম নাগদেবী, তাঁহারই গন্তে বিজ্ঞপ্তি জন্ম হয়। বিজ্ঞপ্তি বেদ, বেদাঙ্গ, শব্দ-শাস্ত্র ও সাহিত্যে বিশেষক্রমে শিক্ষিত হইয়াছিলেন। তিনি স্থীর বিদ্যা সমষ্টে এইরূপ দর্শ প্রকাশ করিয়াছেন—

“সাক্ষো বেদঃ ফণিপতিদৃশা শব্দশাস্ত্রে বিচারঃ  
প্রাণা যস্ত শ্রবণস্তুতগ্না সা চ সাহিত্যবিদ্যা ।  
কো বা শক্তঃ পরিগণয়িতুঃ শ্রয়তাঃ তথ্যমেতৎ  
প্রজ্ঞাদর্শী কিমিতি বিমলে নায়সংজ্ঞান্তমাসীঃ ॥”

বিজ্ঞপ্তি বিদ্যাপিক্ষার পর নানাদেশ পরিভ্রমণ করতঃ বহুদর্শন লাভের জন্য গৃহ পরিত্যাগ করিয়াছিলেন। ইঁলগড়ে যুবকপুণ যেৱেপ বিশ্ববিদ্যালয় হইতে পরীক্ষার উত্তীর্ণ হইয়া গ্রীস, ইটালী ও সুইজেরিয় পরিভ্রমণ করতঃ প্রাচীন কীর্তি, তথা স্বত্ত্বাবের মনোহর শোভা সমৰ্পণে মনকে উন্নত করিতে চেষ্টা করেন, এতদেশেও পূর্বে পণ্ডিতগণ চতুর্পাঠী পদ্ধত্যাগ করিয়া বিদ্যার গৌরব-সূচি অঙ্গ মানা রাজ্য পরিভ্রমণ করিতেন ও বিবিধ জনপদের আচার ব্যবহার অবগত হইয়া বহুদর্শন লাভ করিতেন। শীর্ষচারিত পাঠে অবগত হৃষ্ণের ধার, কবিবর বাণভট্ট ধনাত্য ব্যক্তি হইয়াও কেবল বহুতাং লাভের অঙ্গ

বিদ্যাশিক্ষার পর নানা রাজ্য ও অনেক রাজ্যসভায় গমন করিয়াছিলেন। বিজ্ঞপ্তি সেইজন্ম আপনার হৃদয়কে উন্নত করিবার মানসে কাশ্মীর পরিভাস করিয়া প্রথমে মধুরা, কাশ্মীর, প্রয়াগ ও বারাণসী গমন করেন। এই সময়ে তাহার কর্ণরাজের সহিত সাক্ষাৎ হয়, এবং তাহার রাজ্যসভায় কিছুকাল অবস্থিতি করিয়া সভাপতিত গঙ্গাধরকে বিচারে পরাম্পর করিয়াছিলেন। কর্ণরাজের আশ্রয়ে ধাক্কিয়াই তিনি ‘রামস্তুতি’ গ্রন্থ রচনা করেন এবং এই-ধানিই তাহার প্রথম রচনা-কুসূম।

বিজ্ঞপ্তি কর্ণরাজের নিকট হইতে বিদ্যায় লইয়া ধারাধিপ তোজরাজের সহিত সাক্ষাৎ করিতে ইচ্ছা করিয়াছিলেন; কিন্তু কোন দৈব দুর্বিপাক-বশতঃ তাহার মানস সফল হয় নাই। এই তোজ সরস্বতী-কণ্ঠভরণ-প্রশঠে তোজ-রাজ নহেন, তিনি বিজ্ঞপ্তির অনেক পূর্বে বর্তমান ছিলেন। বিজ্ঞপ্তি অনী-হীলবারাপন্তনে গমন করিয়া শুধুকার লোকদিগের আচার ব্যবহার ও ভাষার বিশেষ নিদা করিয়াছেন। তিনি সোমনাথপন্তনে গমন করিয়া ভক্তিসহকারে মহাদেবের মূর্তি উপাসনা করিয়াছিলেন, এবং তথা হইতে কতিপয় নিকটবর্তী গ্রাম সন্দর্শন করিয়া সেতুবক্ষ রামেশ্বর তীর্থে গমন করেন। এইজন্মে তারতথ্যের অনেক প্রসিদ্ধ স্থানে ভ্রমণ করিয়া অবশেষে বিক্রমের রাজধানী কল্যাণ নগরে আগমন করিয়াছিলেন, এবং এইখানে ধাক্কিয়াই তাহার বিদ্যার গরিমা উত্তরো-ত্বর বৃক্ষে পাইয়াছিল। কল্যাণ-রাজধানীতে ত্রিভুবনমন্ত্র বিক্রমাদিত্যের আশ্রয়ে তাহার জীবনের শেষ কাল অতিবাহিত হয়। চৌলুকারাজ ত্রিভুবনমন্ত্রের বিক্রমাদিত্য তাহাকে ‘বিদ্যাপতি’ ধূমতি প্রদান করিয়াছিলেন। যথা—

“চৌলুক্যক্ষামলভত হন্তী যোহত্ব বিদ্যাপতিষ্ম্ ।”

এই নৃপতিই পুনরাবৃত্তি ‘পার্মাণ্ডি’ নামে রাজতরঙ্গিণীতে উন্নিষিত হইয়াছেন। রাজতরঙ্গিণীতে বিজ্ঞপ্তি সম্বন্ধে এইজন্ম লিখিত আছে। যথা—

“কাশ্মীরেভো বিনির্ধাস্তং রাজ্যে কলশভূপতেঃ ॥

বিদ্যাপতিঃ যং কর্ণাটকে পার্মাণ্ডি-ভূপতিঃ ॥

অসর্ণভঃ করাটিভঃ কর্ণাটকটকাত্তরম্ ।

রাজ্যেহং দমৃশে তুলং যজ্ঞবাত্পূরণম্ ॥

त्यागिनः हर्षदेवः स अस्मा सुकविवाक्षरः ।

ବିଶ୍ଵଲଗୋ ବନ୍ଧନାଂ ମେଲେ ବିଭୃତିଃ ତାବତୀମପି ॥”

ଅର୍ଥାଏ କଲଶରାଜେର ରାଜ୍ୟ ଗମନାର୍ଥ କାଶୀର ହିତେ ନିର୍ଗତ ହିଲେ କର୍ଣ୍ଣଟି  
ପାର୍ମାତ୍ରିରାଜ ସାହାକେ ବିଦ୍ୟାପତି କରିଯାଇଲେ ; କଣ୍ଟି ସୈତ୍ରେ ମଧ୍ୟେ ଗମନକାବୀ  
ରାଜ୍ୟର ସମ୍ମୁଖେ ସାହାର ଆତପତ୍ର ଦୃଷ୍ଟ ହିଯାଛିଲା ; ମେହି ବିକ୍ରମ କରିବାକୁ ହର୍ଷଦେବଙ୍କେ  
ତ୍ୟାଗଶର୍ମୀ ପ୍ରବୃଣ କରିଲା ଆପନାର ତାବୁ ପ୍ରିଥ୍ୟାକେ ବିଦ୍ୟନା ମନେ କରିଲେନ ।

ତ୍ରିବୁନ-ମଳାଦେବ କଲ୍ୟାଣେର ମିଃହାସମେ ୧୦୭୬ ହିତେ ୧୧୨୭ ଖୂଟୀର ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଉପବିଷ୍ଟ ଛିଲେନ, ସୁତରାଂ ବିଜ୍ଞାନ ଏହି ସମୟ ମଧ୍ୟେ ଭାରତବରେ ବର୍ତ୍ତମାନ ଛିଲେନ, ହିନ୍ଦୁ ହିତେଛେ । ପୁନରାଗ ବିଜ୍ଞାନ ସୟଂ ଲିଖିଗ୍ରାହେନ, “କାଶୀରାଧିପତି ଅନୁଷ୍ଠାନ ଓ କଳ୍ପ ଉତ୍ତରେ ଝାହାର ସମ୍ବନ୍ଧିକ ।”

ରାଜ୍ଯତରଙ୍ଗିତେ ଲିଖିତ ଆହେ, “ଅନୁଷ୍ଠ ୩୫ ସଂସର ରାଜ୍ୟ କରିଯା ତୀହାର ପ୍ରତି କଳଶକେ ରାଜ୍ୟାଭିଷିକ୍ତ କରତଃ ତୀହାର ସହିତ ଏକଥୋଗେ ପୁନରାୟ ପଞ୍ଚଦଶ ସଂସର ରାଜ୍ୟ କରିଯାଛିଲେନ୍ ; ତେପରେ କଳଶେର ଅସନ୍ଧରିତତା ପ୍ରୟୁକ୍ତ ବିରକ୍ତ ହଇଯା ଦେଇ ସଂସର ୬ ମାସ ବିଜୟ-କ୍ଷେତ୍ରେ ବାସ କରେନ । ଅବଶେଷେ ନିଦାନଙ୍କ କଷ୍ଟ ସହ କରିଯା ଆଜ୍ଞାହତ୍ୟା ସମ୍ପାଦନ କରିଯାଛିଲେନ୍ । ସ୍ଵାମୀର ମୁହଁସଂବାଦେ ସ୍ଵର୍ଯ୍ୟମତ୍ତି ବା ମୁଭ୍ତଟ ଅନୁଷ୍ଠ ଚିତାର ଆସମର୍ପଣ କରତଃ ବୈଧବ୍ୟ ଯତ୍ନା ହିତେ ମୁକ୍ତ ହଇଯାଛିଲେନ୍ ।” ଜେନେବେଲ କନିହାମ ସାହେବ କହେନ, “୧୦୮୦ ଖୂଟୀଲେ ଅନୁଷ୍ଠଦେବ ଆଜ୍ଞାହତ୍ୟା ସମ୍ପାଦନ କରେନ ଏବଂ ତୀହାର ପ୍ରତି କଳଶରାଜ୍ ୧୦୮୮ ଖୂଟୀଲୁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ରାଜ୍ୟ ଶାସନ କରିଯାଛିଲେନ୍ ।”

বিদ্যাপতি বিহুণ ঠাকুর আশ্রম-পাদপ চালু ক্ষ-বংশীয় কণ্ঠি-রাজের (বিক্রম) সন্তোষের অন্য উচ্চরিত্ব “বিক্রমাক্ষদেব-চরিত” রচনা করিয়াছিলেন । এখ—

“তেন প্রৌত্তে বিচিত্তমিদঃ কাৰ্যব্যাজকাস্তঃ

କର୍ଣ୍ଣଟେବୋର୍ଜଗତି ବିଦୁଷାଃ କର୍ଣ୍ଣତୁଷାହୁମେତୁ ॥”

ପଣ୍ଡିତବର ବୁଗାର ସାହେବ ଅମୁମାନ କରେନ, ଏହି କାବ୍ୟ ୧୦୮୫ ଖୃଷ୍ଟକାଲେ ରଚିତ ହେଇଥାଏଛେ । ତାହା ହିଁଲେ ବିଳାଶେବ ପ୍ରାଚୀନ ସମେ ଏହି କାବ୍ୟ ଲିଖିତ ହୁମ୍ ।

विक्रमाक्षदेव-चरित काव्यात्र अथव सर्गे चालुक्य वा चौलुक्य वंशेर विवरण  
विवृत हइयाछेह; ताहाते लिखित आहे, “त्रक्षान् चूलुक अर्थां आचमनीय अल-  
गान्धुष हइतेएक बोरपुरुष अग्निराशिलेन। केवडान् हिंडेन जप्ताह उज्जा इहाके  
स्तृति करेन।” याहा—

“અધારિયાસીં સ્વભાવિલોકતાણ પ્રવીણશુલ્કાં વિદ્યાતુઃ ।”

ક્રમે ઈહાન બંશ-પરંપરા પૃથ્વીઓતે બૃદ્ધિ પ્રાપ્ત હિલે । એહિ બંશે હારીત પ્રભૂતિ મહાભા જગત્તાળ કરેન ।

તેંપરે માલબ્ય । ઈની અસાધારણ રાજી હિલેન । તૉહાર નાગરખણે ( ગુજરાત ) રાજધાની હિલ । યથ—

“ચક્રે પદં નાગરખણુષ્ટિ પૃગન્દ્રમાયાં દિલિ દક્ષિણતાર્થ ।”

ક્રમે માલબ્યોન અધ્યત્તન બંશે ડ્રોઈલપ જગત્તાળ કરેન । ઇનીએ ચાલુક્ય-ચન્દ્ર । એકેપરે ઈહાન સર્કરિયાય-રાજસિંહસને જયસિંહદેવ ઉપવિષ્ટ હિયા-હિલેન । ઈહાન પુત્ર આદ્યમન્દેવ, તૉહાર અપર નામ ત્રૈલોક્યમન્દેવ । કરિરા ઈહાકે હિતીય “રામ” બલિયા કીર્તન કરિયાહિલેન । ઇની મહિમીન સહિત પુત્ર-કામનાય તપણા કરિયાહિલેન । એકદિન દૈવ-વાણી હિલ—“ચોલુક્ય-રાજ ! આર શ્રમ કરિતે હિયે ના, કર્કણ તપસ્યા ત્યાગ કર, અચિરે પુત્રશુદ્ધ દેખિતે પાછિયે ।” તેંપરે તૉહાર પુત્ર જન્મિલ । ઈહાન નામ સોમદેવ રાખિલેન । કિછુકાળ પરે હિતીય પુત્ર જન્મિલે, તૉહાર નામ બિક્રમદેવ રાખિલેન । વાલકકાનેઝ ઈહાન શોર્ય સન્મર્શને, રાજી ઓ પુરોહિત તૉહાર બિક્રમાદિત્ય બા બિક્રમાદ નામ પ્રદાન કરિયાહિલેન । ઈહાન બિષરાઈ બિક્રમાદદેવ ચચિતે કીર્તિત હિયાછે । એહિ મહાકાવ્ય અષ્ટાદશ સર્ગે સરાપું । ઈહાન પ્રથમ સર્ગે બિક્રમદેવ બંશ-હિતીયે જગ્યાદિ—તૃતીયે હિથિજય ઓ યોદ્યાય ઈયાદિ ક્રમે બર્ણિત હિયાછે । એહિ કાવ્યો નૈયધેર શાય પરબિષ્ઠાય દૃષ્ટ હર એં ઈહાન આદ્યોપાસ્ત રચનાય પ્રદ્રકાર વિલક્ષણ કવિષ્ટ પ્રકાશ કરિયાછેન । ઈહા બૈદર્ણી રીતિતે રચિત ।

“શાર્દુર-પજ્ઞતિ” મધ્યે બિક્રમાદદેવચારિત હિયેતે પ્રમાણ ઉદ્ભૂત હિયાછે । અધ્યાપક આફ્રેન્ટ કહેન, શાર્દુર ચતુર્દશ ખૃષ્ટાદે બર્તમાન હિલેન ।

વિદ્યાપતી વિહલણે કાલિદાસેર શાય સહદેવતા હિલ ના ; તિનિ આપનાર કવિષ્ટ સંઘે અનેક ગર્વોક્તિ કરિયાછેન । યથ—

“સહસ્રઃ સંત વિશારદાનાઃ બૈદર્ણીલાનિધરઃ પ્રવચાઃ,

ભધાપિ બૈચિત્રારહસ્તલુકાઃ પ્રકાં વિદ્યાત્ત્ત્વિ સચંતોસોહર ।

ଅର୍ଥାଏ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ସାହିତ୍ୟରେ ବୈଦର୍ଜିନୀର ବୈଦର୍ଜିନୀ ( ଶ୍ରୀତି ବିଶେଷ ) ଶୀଳାର ନିଧି ଅବଲମ୍ବନ ଆନ୍ଦେକ ଅବଳମ୍ବନ ଆଛେ, ତାହା ଧାରିଲେଓ ବୌହାଦେର ଚିତ୍ତ ଆଛେ, ଏବଂ ବୌହାର ରହ୍ୟଲୁଙ୍କ, ତୋହାଦିଗଙ୍କେ ଆମାର ଏହି ଗ୍ରହେ ଅବଶ୍ୟ ଶ୍ରଦ୍ଧା କରିଲେ ହିଁବେ । ପୁନରାଯୀ ଲିଖିଯାଇଛେ—

“ରମ୍ୟବନେରଥନି ଯେ ଚରଣ୍ଟି ସଂକ୍ରାନ୍ତସକ୍ରମିରହ୍ୟମୁଦ୍ରାଃ ।  
ତେହ୍ସଂପ୍ରବନ୍ଧାନବଧାରହ୍ୟ କୁର୍ବନ୍ତ ଶେଷାଃ ଶୁକବାକ୍ୟପାଠ୍ୟ ॥”

ଅର୍ଥାଏ ବୌହାର ରମ ଓ ଭାବଲମ୍ବନ ପଥେ ବିଚରଣ କରେନ, ସକ୍ରମିର ରହଣ୍ଡାହେଦ କରିଲେ ପାଇଁ, ତୋହାରାହି ଆମାର ଅବଳମ୍ବନ ଧାରଣ କରିବେନ, ତମିର ବାକିରା ଶୁକପଦ୍ଧିର ଶାର ପାଠ କରିବେ । ଇତ୍ୟାଦି ।

ବିଲ୍ମଣ “ବିକ୍ରମାକ୍ଷରେଚରିତ” ଓ “ରାମକ୍ରିତ” ରଚନା କରିଯାଇଛେ । ଅଧ୍ୟାପକ ଆକ୍ରେଷ୍ଟ କହେନ, ଇହା ଭିନ୍ନ ତିନି ଏକଥାନି ଅଲକାର ଗ୍ରହଣ ରଚନା କରିଯାଇଲେନ ।

## আর্যসপ্তদায়ের আচার ব্যবহার ।

Then we have the great Hindu race, originally members of that primeval family who called themselves Arya or noble,—”

PROFESSOR MONIER WILLIAMS.

— “সন্মান আর্যা বৃত্তা বিশ্বজং তো অধি কুমি”  
— — — — —

খন্দেন সংহিতা ।



# আর্যসম্পদায়ের আচার ব্যবহার।

— — — — —

বেদ সম্বৰীয় প্রস্তাবে পুরাকালের আর্যগণের আচার ব্যবহার কিঞ্চিৎ বৰ্ণনা করিয়া তথিবলৈ পুনর্জ্ঞার লেখনী ধারণ করিতে প্রতিজ্ঞা করিয়াছিলাম, দে অন্ত অন্য ভাষা বিশেষজ্ঞপে আলোচনায় প্রযৃত হইলাম। একটা প্রবন্ধেই এই গুরুতর বিষয় শেষ না করিয়া, এতৎ সম্বৰ্ধে স্থতৰ স্থতৰ প্রস্তাব লিখিতে ইচ্ছা আছে।

আর্য শব্দ বে জাতিবাচক, তাহার প্রমাণ কোন প্রাচীন গ্রন্থে প্রাপ্ত হওয়া ষাক্ষ না। তবে “আর্যাবর্তঃ পুণ্যভূমির্ধ্যং বিক্ষিহিমাগর্বোঃ।” এই অমর-সিংহোক্ত বাক্যে বে ‘আর্যাবর্ত’ শব্দ আছে, উহার অর্থ ‘আর্যাদিগের আবাসভূমি’; কিন্তু এতদ্বারা আর্যানামক জাতির অস্তিত্ব প্রমাণ হয় না। সাধারণতঃ আর্য শব্দের অর্থ শ্রেষ্ঠ। ঈশ্বর কৃষ্ণ সাম্ভাসপ্তির শেষে লিখিয়াছেন “আর্যমতিভিঃ।” বাচস্পতি ইহার ব্যাখ্যা করিয়াছেন “আর্য-জ্ঞাতান্ত্বেত্য ইত্যার্যাঃ। আর্য্যা মতির্যস্য স আর্যমতিঃ।” আর্যমতি অর্থাৎ বিশুদ্ধ বা তত্ত্বনিচয়ের নিকটবর্তী শ্রেষ্ঠবৃক্ষিকৃত ব্যক্তি। বাচস্পতি-মতে ‘আর্য’ শব্দের উত্তর ‘ব’ প্রত্যয় এবং পৃষ্ঠোদরাদি নিয়মে আর্যশব্দ সিদ্ধ হইয়াছে। ইউরোপীয় পণ্ডিতগণ যে জ্ঞান হইতে আর্যগণের প্রথম আগমন উল্লেখ করিয়াছেন, উল্লিখিত বুৎপত্তির দ্বারা কথক্ষিত তাহার আভাস প্রাপ্ত হওয়া ষাক্ষ বটে; কিন্তু তখন হইতে তাহাদিগের আগমনবার্তা কোন হিলুশাস্ত্রে দেখিতে পাওয়া যায় না। কেহ কেহ অনুমান করেন যে, বর্তমান হিলুদিগের আবিপুরুষেরা উত্তর-কুরুতে ছিল। সেই উত্তরকুশ বে কোথায় ছিল, তাহাব কোন নির্দেশন প্রাপ্ত হওয়া ষাক্ষ না। মহাভারতীয় বনপর্বে লিখিত আছে, যখন পাণ্ডু রাজা পুত্রোৎপাদন নিমিত্ত কুষ্ঠীকে অঙ্গরোধ করিয়াছিলেন, সেই সময় তিনি বলিয়া-ছিলেন যে, “উত্তর কুরুতে অদ্যাপি স্তুজাতি অনাবৃত আছে।” ইহাতে এহান ভারতবর্ষের অস্তর্কর্ত্তি বলিয়া বোধ হইতেছে না। বোধ হয়, যথ এসিয়ার

কোন হান কুফদেশ নামে থ্যাত ছিল। ইহা ঝিরাণ হইলেও হইতে পারে। যথাভাবতের একস্থানে “ঝিরিণ” শব্দের উপরে আছে। বালুকাময় প্রদেশের নাম ঝিরিণ, ইহাই তাহার অর্থ। যথা—“ঝিরিণে নির্জলে দেশে” (বনপর্ব)। তঙ্গির ‘ঝিরাণ’ নামক এক দেশের উপরে আছে। ইহাতে প্রথমোক্ত ‘ঝিরিণ’ শব্দই ঝিরাণ বলিয়া বোধ হইতেছে। এই বালুকাময় ‘ঝিরিণ’ বা ঝিরাণ হইতেই আর্যগণ ভারতবর্ষে আগমন করেন, ইহা অসম্ভব অভ্যন্তর নহে।

রাজত্বক্ষণীলেখক কহলগ পণ্ডিত বলেন, জলপ্রাবনের পর সর্বাংগে কাশ্মীর দেশ প্রকাশ পাইয়াছিল—“নির্মমে তৎ সরো ভূমো কাশ্মীরা ইতি মণ্ডলম্।” ইহাতে অনেকে অভ্যন্তর করেন যে, কাশ্মীরদেশ যদি প্রথমে উৎপন্ন হইয়াছিল, তবে কাশ্মীর প্রদেশ বা তাহার উত্তরাংশই মহুষোৎপত্তির আদিভূমি; সম্ভবতঃ ছিন্নদিগেরও আদিভূমি, পশ্চাত তথা তইতে দিগ্নিগন্তে বাস হইয়াছে। কিন্তু একথা যুক্তিসংগত নহে, কেননা কহলগমিশ্র পৌরাণিক জলপ্রাবনের বিষয় বিশাস করিয়া কাশ্মীরের উৎপত্তি বর্ণন করিয়াছিলেন; স্মৃতরাঃ তাহাতে প্রকৃত ঐতিহাসিক সত্ত্বাভের সত্ত্বাবনা নাই।

আর্যগণ কুবিকার্যাপ্রিয় ছিলেন। তাহারা কুবির উন্নতিমানসে মধ্য এসিয়ার বালুকাময় ভূমি পরিত্যাগ করেন। পুরী কলতা গো মহিৰ ও মেষপাল সঙ্গে ভারতবর্ষের টুর্কির ভূমিতে পদার্পণ করেন। তাহাদিগের চিরলীহারায়ত হিমালয়ের শৃঙ্খলদ্বারা হৃদয় উন্নত ও সরুষতীর সলিল স্পর্শে শরীর পরিক্রম হইয়াছিল। স্মৃতরাঃ তাহারাই পৃথিবীর আদি কবি হইয়া গভীর স্বরে সোম, আদিতা, উষা, পূরা, অগ্নি প্রভৃতির স্বত্তিগান করিয়া অসভ্য বর্ষব জাতিকে স্পন্দনাহিত করিয়াছিলেন। সে সময় আর্যগণ দেবতাপ্রিয় ও দম্ভাগণের শাস্তিদাতা বলিয়া থ্যাত ছিলেন। সোমরংপারী আমাদিগের পূর্বে পিতামহগণের বেদধরনিতে ভারতভূমি পরিক্রম হইয়া উঠিল এবং সভ্যতার ধীজ অঙ্গুরিত হইলে ভারতবর্ষ ক্রমে রঞ্জতবিনিমী শুভকান্তি ধারণ করিল। এই সময়েই ভারতবর্ষের আদি সভ্যতার মূলভিত্তি গ্রহিত হয়।

আর্যগণ ভারতবর্ষে আগমনের পূর্বে অগ্নি-উপাসক ছিলেন এবং এখানে আসিয়াও তাহাদিগের ভাতা “আত্ম পরন্ত” (পার্সী)-গণের স্থায় অগ্নি-উপাসনা করিতে বিশ্বত হয়েন নাই, অজগ্নই বেদে তাহারা অগ্নির এইরূপ উপাসনা

କରିଗାହେ—“ଅଦି� ପୂର୍ବେତିର୍ବିତିରୋତ୍ତୋ ନୃତୈକୃତ” “ଅଦିଃ ମୃତ ବୁଣ୍ଡିମହେ”  
“ନାଭିରାଧିଃ ପୃଥିବୀଃ” ଇତ୍ୟାଦି ।

ଆର୍ଯ୍ୟଦିଗେର ଲିଖିବାର ଏବଂ କ୍ରିୟାକାଙ୍କ୍ଷ କରିବାର ଓ ଶାନ୍ତିନିର୍ମାଣେର ଭାବୀ  
ମଂକୃତ, ତତ୍ତ୍ଵ ସର୍ବଦା ସାହାର ଓ ଗୁହକର୍ମ କରିବାର ଭାବୀ ଭିନ୍ନ ଛିଲ ବଲିରା ଅଭୂତାନ  
ହୁଏ । ଏହି ଅଭୂତାନ “ନାପତ୍ରଣିତ ବୈ ନ ପ୍ରେକ୍ଷିତ ବୈ”—“ଶାୟଜିଙ୍ଗାଃ ବାଚଃ ବଦେଃ”  
ଇତ୍ୟାଦି ଦେବବାକ୍ୟ ଦ୍ୱାରା ନିଃସଂଶୋଧିତ ହିଉଥେବେ । ଇହାର ଅର୍ଥ ଏହି ଯେ, ସଞ୍ଜକାରୀଙ୍କ  
ଅପତ୍ରଣ ବା ପ୍ରେକ୍ଷିତାବା ସାହାର କରିବେକ ନା । ସଞ୍ଜକାଳେ ସବୁ ଅଭିଜିତ ଅର୍ଥାତ୍  
ଅପତ୍ରାବୀ ବା ଚଲିତ ଭାବୀ ଦୈବୀଂ ମୁଖ ହିଉଥେ ନିର୍ଗତ ହୁଏ, ତବେ ସେହି ଅଭିଜିତ  
ବାକାବ୍ୟରେର ଜ୍ଞାନ ପ୍ରାପ୍ତିତ କରିବେ ହିବେକ । ଶୁଭରାଃ ଜାନା ଘାଇତେହେ ଯେ, ପୂର୍ବେ  
ତୀହାଦେର ଅନ୍ତ ଏକ ପ୍ରକାର ଭାବୀ ଛିଲ ।

ବୈଦିକ କାଳେ ଆର୍ଯ୍ୟଗଣ ବିଧିପ୍ରକାର ଯଜେର ଅମୁର୍ତ୍ତାନ କରିତେନ । ତାହାତେ  
ଶୁରା ଓ ନାନାବିଧ ଆମ୍ୟ ଓ ବନ୍ତ ପଞ୍ଚ ମାଂସ ପ୍ରେତ ହିତ । ଏମନ କି, ପାଠକର୍ମ  
ଶୁନିଯା ଏକ କାଳେ ହତ୍ୱୁକ୍ତ ହିବେନ ଯେ, କୋନ କୋନ ଯଜେ ପୁରୁଷ ଅର୍ଥାତ୍ ନରମାଂସ  
ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଦେବତାର ଉଦ୍‌ଦେଶେ ପ୍ରାପ୍ତ କରା ହିତ । ଏହି ରୋମର୍ହର୍ଷ ସାପାର କେବଳ  
ଶୁନ୍ୟଜୁର୍ବେଦେର ମାଧ୍ୟାଦିନୀ ଶାଥାର ସର୍ବିତ ଆୟାହେ । ଏହି ଯଜେ ପୁରୁଷ, ଅର୍ଥ, ଗୋ,  
ଅଜ ଓ ସେଥ ଏହି ପଞ୍ଚ ପଞ୍ଚ ମୁଣ୍ଡ ଗୃହିତ ହିତ । ପୁରୁଷ-ଶିର ସଥକେ ସଥ—

“ଆଦିତ୍ୟକର୍ତ୍ତପ୍ଯ ସାମଙ୍ଗଧି ସହାତ ପ୍ରତିମାଃ ବିଶ୍ଵରପମ् । ପରବୃତ୍ତଧି  
ହରସାମାତିମଥ୍ସ୍ତାଃ ଶତ୍ୟମକ୍ଷୁହି ଚୀରମାନ ।”

(“ପୂର୍ବ ମନ୍ତ୍ରେ \* ପୃହିତ ପୁରୁଷିର ଏହି ମନ୍ତ୍ରେ ଉତ୍ଥାର ମଧ୍ୟେ ଉପଧାନ  
କରିବେକ ।”)

“ଚୟନକାର୍ଯ୍ୟ ସାହିତ୍ୟମାଣ—ହେ ପୁରୁଷ ! ତୁ ଆଦିତାବ୍ୟ ତେଜସୀ, ମହା-  
ପୋରୀ, ସର୍ବାଙ୍ଗମୁଦ୍ରା ଏହି ସଞ୍ଜମାନ ପୁରୁଷକେ ଅମୃତେ ସିଙ୍ଗ କର, ତେଜେ ପରିବର୍କିତ  
କର; ତୋମାର ଶିରୋପ୍ରଥମ କରା ହିଯାହେ, ଇହାତେ ଜାତକ୍ରୋଧ ହିଇ ନା । ପ୍ରତ୍ୟାତ  
ସଞ୍ଜମାନକେ ଶତ୍ୟମୁ କର ।” †

\* ୪୦ କଣ୍ଠିକାର ହିତୀର ମନ୍ତ୍ରେ ।

† ସଜୁର୍ବେଦ ସଂହିତା । ମାଧ୍ୟାଦିନୀ ଶାବୀ ୪୧ କଣ୍ଠିକା । ୧୩ ଅଧ୍ୟାତ । ପତିତବର କତ୍ତାତ୍ର  
ମାମପ୍ରଦୀ ମହୋଦୟ କର୍ତ୍ତ୍ତକ ସଞ୍ଜମାନ ଅମୁର୍ତ୍ତାନିତ

মহর্ষি যাত্রবন্ধু মৎস্য, হরিশ, মেষ, পক্ষী, ছাগ, চিরযুগ, বহুযুগ, বরাহ, ও শশকমাংস বাঁচা যথাক্রমে প্রাক করিতে বিধি দিয়াছেন। যথা—

“মাংস-হারিণ-মৌরল-শাকুনি-জ্ঞাগ-পার্বৈতেঃ।

ঝঁপ-রোব-বারাহ-শাশ্বেমাৰ্ণবৈষ্ণবক্রম ॥”

রামায়ণে লিখিত আছে “পঞ্চ পক্ষনথা ভক্ষ্যাঃ” (কিঙ্কিত্যা কাণ্ড)। অতঙ্কারা বোধ হইতেছে, সজোর, গোসাপ, কচ্ছপও হিলুদিগের থান্ত ছিল। মহাভারতের মতে সকল প্রকার আরণ্যপত্র ভক্ষ্য। যথা—

“আরণ্যাঃ সর্বদেবত্যাঃ প্রোক্ষিতাঃ সর্বশো মৃগাঃ।

অগ্ন্যেন পুরা রাজন্ত মৃগনা যেন পূজ্যতে ॥”

আর্য্যগণ শূকর, কুকুট প্রভৃতি আরণ্য হইলে শুক বলিয়া আহার করিতেন। প্রাকাদি কার্য্যে পিতৃলোককে মাংস দিয়া বিনি তাহা ভক্ষণ না করিতেন, তিনি নিন্দনীয় হইতেন। যথা—

“নিযুক্তস্ত যথাত্মারং যো মাংসং নাতি মানবঃ।

স প্রেত্য পন্ততাঃ যাতি সন্তবানেকবিংশতিম্ ॥

( মহুসংহিতা । )

পুরুষ কেহ জ্ঞাপন্ত বস্তে বধ করিত না, বা ধাইত না। যথা—

, “অবধ্যাক্ষ দ্বিরং প্রাহঃ তির্যগ্যোনিগতেষপি ।”

( হরিবংশ ও ব্রহ্মপুরাণ । )

মহু বলেন “যেবান পিতৃং চার্চারিষা ধাদন্মাসং ন ত্যজিতি” দেবতা পিতৃলোকের অক্রনার অবসানে তৎপ্রসাদ প্রকল্প মাংস ভক্ষণ করিলে দোষ হয় না। একাবস্তা ইহা বুঝিতে হইবে যে, মহুর সময়ে বজ্রকার্য তিনি বৃথা-মাংস ভক্ষণ দোষাবহ হইয়া উঠিয়াছিল। মহুসংহিতায় বেদবিহিত পশু-হিংসা, অহিংসা বলিয়া উক্ত হইয়াছে। যথা—

“যা বেদবিহিতা হিংসা নিরতাপ্রিপ্রিপ্রাচরে ।

অহিংসামেব তাং বিদ্যায়েবাক্ষর্মো হি নির্বরভো ॥”

মাংস কঢ়কগের প্রোবল্য হেতুই “মা হিংসাং সর্বতৃতানি” অতি প্রকাশ পাইয়াছিল। তাহার পর হইতেই পুরাণ, শুক্তি, সর্বজ্ঞ মাংসত্যাগের অশংসা

ଧର୍ମିତ ହିଲ, କେବଳ ଧାଗ ଯଜ୍ଞ ଓ ଶ୍ରାଦ୍ଧାଦି କ୍ରିୟାର ଶାଂସପ୍ରଦାନେର ନିୟମ ଥାକିଲ ।

ବୈଦିକ କାଳେ ଆର୍ଯ୍ୟଗଣ ଏକ ଧାର ବନ୍ଦ ପରିଧାନ ଓ ଏକ ଧାର ଉତ୍ତରୀର ଏବଂ ଉତ୍ତରୀର ବକଳ କରିଯା ସଜ୍ଜିତ ହିତେନ । ଯଥା “ବନ୍ଦାଗ୍ୟାଯୁଜ୍ଞର୍ଜାଂପତ୍ତେ” ( ଖଥେଦ ) । ହିହାର ପରେଇ ଆର୍ଯ୍ୟ-ରମଣୀରା ସ୍ତରନକ୍ତ ବନ୍ଦ ଅର୍ପଣ ‘ଧାଗରା’ ପରିତେ ଶିକ୍ଷା କରେନ । ତାଗବତେର ଦ୍ୱାରା “ସ୍ତରନକ୍ତ” ବଲିଯା ସ୍ପଷ୍ଟତଃ ଧାଗରାର ଉଲ୍ଲେଖ ଆଛେ ।

“ଗୋରବିଷ୍ଟଚି” ଏହି ଖଥେଦ ବାକ୍ୟେ ପ୍ରେମାଗ ହିତେହେ ଯେ, ଜଳ ବା ରସାଦି ତରଳ ପଦାର୍ଥ ରାଖିବାର ଆଧାର ସମ୍ପତ୍ତ କାଷ୍ଟ ବା ବୃଦ୍ଧଚର୍ମେ ନିର୍ମିତ ହିତ । ମେ ମୟ ମକଳେ ଚନ୍ଦନ-ଜ୍ଵଳ, ମୁଗନାଭି, କୁଞ୍ଚୁ ମେବା ଏବଂ ତଢ଼ାରୀ ଶରୀରେ ଅଳକା ତିଳକା ରଚନା କରିତ । ବ୍ରାହ୍ମଣେରା ଉତ୍ତରୀର କାର୍ଯ୍ୟକାରୀ ଶିଥା ( ବେଡ଼ୀ ) ରାଖିତେନ, ସର୍ବଦା ଉତ୍ତରୀ ବାଧିତେନ ନା । କ୍ଷତ୍ରିୟେରୀ ‘ଜୁଲି’ ( କାକପକ୍ଷ ) ରାଖିତ ଏବଂ ସଥବା ଶ୍ରୀଲୋକେରା ସମ୍ପତ୍ତ କେଶ ରଙ୍ଗା କରିତ । ପୁରୁଷେରୀ ଦାଡ଼ି ଗୋପ ରାଖିତେନ । ସ୍ତୁତିସଂଗ୍ରହ-ଧୂତ ବଚନେ ତାହାର ପ୍ରଶଂସା ଦୃଷ୍ଟ ହୁଁ । ଯଥା— “କେଶଶ୍ଵର ଧାରଯତାଃ ଅଗ୍ର୍ୟା ଭସତି ସନ୍ତତିଃ ।” ଅହୁପରିବିନ ଅର୍ଥାଂ ବୁଟ୍ଜୁତା ( ଚର୍ଚନିର୍ମିତ ) ପୂର୍ବେ ସ୍ଵର୍ଗତ ହିତ । ଯଥା—“ସୋପାନର୍କଃ ମଦା ଅଜ୍ଞେ ॥” ( ମହୁ ) । ଖଥେଦ ମଧ୍ୟେ ଅର୍ଥ ଓ ରଥେର ଅନେକ ସ୍ଥଳେ ଉଲ୍ଲେଖ ଦେଖିତେ ପାଓଯା ଯାଉ । ଯଥା—“ରଥଃ ସ୍ଵର୍ଗୋହଜରୋ ଯୋହନ୍ତି” “ଯୋ ବାମଶିନ ମନସୋ ଜୀବିରାଶ୍ରଥଃ ସ୍ଵର୍ଗୋ ବିଶ ଆଜି ଗାତି” “ନକିଃ ସ୍ଵର୍ଗଃ” “ମାଂ ନରଃ ସ୍ଵର୍ଗ ବାଜୟନ୍ତଃ” “ସ୍ଵର୍ଗୋ ଯୋ ଅଭୀମନ୍ତ୍ରାନଃ” “ରାତ୍ରିଂ ଦେବ ଯଜମାନେ ସ୍ଵର୍ଗଃ” “ସ୍ଵର୍ଗାଶଃ” “ସ୍ଵର୍ଗୋଅଶ୍ରେ” ଇତ୍ୟାଦି । ଏତିଭ୍ରାତା ବୈଦିକ କାଳେ ସମ୍ମର୍ଗାଦୀ ଲୋକା ଛିଲ । ଯଥା—“ଦେବା ଯୋ ଦୀଗଃ ପଦମନ୍ତରୀକ୍ଷେତ୍ର ପତତାଃ ବେଳ ନାବଃ ସମ୍ମିଯଃ” ( ଖଥେଦ ) ଅର୍ଥାଂ ସେ ବରଣ ସମୁଦ୍ରେ ଅବହାନ କରତଃ ତତ୍ର ପ୍ରଚରମାଗ ଲୋକାର ଗତି ଅବଗତ ଆଛେନ ଇତ୍ୟାଦି । ପୂର୍ବେ ରାଜଗଣ ସ୍ଵର୍ଗଜୀତ ଆରୋହଣ କରିତେନ, ତାହାର ଉଲ୍ଲେଖ ବେଦ-ମଧ୍ୟେ ଆଛେ । ନିକ ନାମକ ଏକ ପ୍ରକାର ସ୍ଵରଣ୍ୟଜ୍ଞାର ବିସ୍ତର ଖଥେଦ ମଧ୍ୟେ ଦେଖିତେ ପାଓଯା ଯାଉ । ଉହା ବିନିମୟେର ଜଞ୍ଚ ସ୍ଵର୍ଗତ ହିତ, ହତରାଂ ଉହା ମୁଦ୍ରା । ଦୀରବେଶଧାରୀ ହୁନ୍ଦ ତୀର, ଧର୍ମଃ ଓ ସମୁଜ୍ଜ୍ବଳ ନିକେର ମାଳା ପରିଧାନ କରତଃ ସ୍ଵର୍ଗଜୀତ ହିଲା ଆଛେନ କଜନୀ କରିଯା ଧ୍ୟିଗଣ ଏଇକପ ତବ କରିଯାଛେ—

|           |           |           |           |  
 “অর্হিষিভার্দি সাম্রক্ষণি ধৰ্মানিকং যজ্ঞতঃ বিশ্বকুপম্।  
 —       —       —       —  
 |           |           |           |  
 অর্হিষিদং দয়সে বিশ্বতাঃ ন বা ওজীয়োকুত্ত স্বদন্তি ॥”  
 \*       —       —       —

( খণ্ডে )

এই স্তুতি পাঠে অমুমান হয়, উচ্চর পশ্চিম গ্রান্দেশীয়গণ যেকোপ স্বতন্ত্র থেকে থেকে মোহরের মালা গাঁথিয়া গলদেশে পরিধান করে, সেইমত বৈদিক কালের আর্যাগণ নিকের মালা গৃহন করিয়া পরিধান করিতেন। পাণিনি-স্ক্রিপ্তে নিক ও দীনার নামক প্রাচীন স্মৰণযুক্তির উল্লেখ আছে। মহু শতমান নামক রঞ্জতমুজ্জাৰ বিষয় লিখিয়াছেন। এই শতমান স্মৰণনির্ধিতও হইত ; যথা—“হিণ্যম্, স্মৰণম্ শতমানম্” ( শতপথ আঙ্গণ ) । স্মৰণ ও রঞ্জতমুজ্জাৰ পূৰ্বে তাৰ মুজ্জাৰ প্রচলিত ছিল। তাহার নাম কাৰ্যাপণ। অতি পুৰ্বৰ্কালে কাচের পাস জল পানের জন্য ব্যবহৃত হইত। এক্ষণে কাচের মাসে জলপান কৰিলে প্রাচীনসম্পদায় একবারে নব্যগণের উপর ধৰ্মহত্ত্ব হইয়া উঠেন, পূৰ্বে সেকোপ ছিল না। স্মৰণত মুনি ইহার ব্যবস্থা দিয়াছেন। যথা—

“সৌবর্ণে রাজতে কাচে কাংসে মণিময়ে তথা ।  
 পুষ্পাবতঃৎ তোমে বা সুগাঙ্কি সলিলঃ পিবেৎ ॥”

মহাত্মারতে “অনাবৃতাঃ স্ত্রীয়া আসন্” ইত্যাদি পাঠে বোধ হয়, পূৰ্বে বিবাহের নিয়ম ছিল না ও জীলোক স্বাধীনভাবে অবস্থান করিত। বিবাহের নিয়ম খেতকেতুনামা খবিপুঞ্জ হইতে স্থৱ হয়। খণ্ডে দৃষ্ট হয় “জায়েব পত্যুক্তুতী স্বাবাসা” জায়া অর্থাৎ পত্নীয়া স্বামীৰ অনোরঞ্জনার্থ বেশ-ভূষাণিতা হইত, এবং পতিৰ অঙ্গত হইয়া কাৰ্য্যাচৰণ কৰিত। এক্ষণে যেকোপ কামিনীগণ পিঞ্জরবক্ষা বা অহৰ্য্যাল্পঘৰপা হইয়া আছে, বৈদিক কালে সেকোপ থাকিত না। কিন্ত এক্ষণে যেমন জীৱাধীনতাপ্রিয় “বিফাৰম্বাৰ” মহোদয়পণ কুমারী রাজলক্ষ্মী দে, বা বসন্তকুমারী দত্তকে ইউরোপীয় বিবি-

ଗଣେର ଭାଗ ସାଧୀନତା ପ୍ରଦାନ କରିତେ ଉଦ୍ଦୋଗୀ ହିଇଯାଛେ, ମେତା ସାଧୀନତା ପୂର୍ବକାଳେ ଭାରତୀୟ ଯୋଗାବ୍ୟକ୍ତିକେ କଥନୀ ପ୍ରଦତ୍ତ ହୁଏ ନାହିଁ । ସେ ସମସ୍ତ ଭାରତୀୟ ସହିତ ସର୍ବତ୍ର ଯାତାଯାତ କରିତେ ପାରିତ । କିନ୍ତୁ ଏକାକିନୀ ବା ଅନ୍ତର୍ଭେଦ କୋନ ଜ୍ଞାନୀ କିଂବା ପୁରୁଷେର ସହିତ କୋନଙ୍କୁଳେ ଯାଇତେ ପାରିତ ନା । ରାଜୀବ ଜ୍ଞାନୀ ରାଜାସନେ ସମ୍ମାନ ସାଧୀନତା ସହିତ ରାଜକାର୍ୟ, ଭାକ୍ଷଣେର ଜ୍ଞାନୀ ସାଧୀନତା ସହିତ ଧର୍ମକାର୍ୟ, ଏବଂ ବୈଶ୍ଵେର ଜ୍ଞାନୀ ସାଧୀନତା ସହିତ ଧର୍ମକାର୍ୟ କରିତ । ମହୁ ଓ ଜ୍ଞାନକୁ ପରାଧୀନ ସମ୍ମାନ ଗିଯାଛେ । ଯଥ—

“ପିତା ରକ୍ଷତି କୌମାରେ, ଭର୍ତ୍ତା ରକ୍ଷତି ଯୌବନେ ।

ପ୍ରତ୍ରୋ ରକ୍ଷତି ବାନ୍ଧକ୍ୟେ ନ ଜ୍ଞାନ ସାତଙ୍କ୍ୟମର୍ହିତି ॥”

ବିଷ୍ଣୁପୂରାଣେ ଲିଖିତ ଆଛେ “ଦ୍ଵିଷଃ କିମପରାଧ୍ୟାତ୍ମି ଗୃହପିଞ୍ଜରକୋକିଲାଃ ।” ଇହାତେ ଶ୍ରୀ ବୋଧ ହିଇତେହେ ଯେ, ଜ୍ଞାନୋକେରା ପୂର୍ବକାଳେରେ ଅନ୍ତଃପୁରେ ଆବଦ୍ଧ ଥାକିତେନ, କୋନ ବିଶେଷ କାରଣ ବଶତଃ ବା ଶୁରୁଜନେର ଅଭିଭ୍ରାନ୍ତ ଭିନ୍ନ ବାହିରେ ଆସିତେ ପାରିତେମ ନା ।

ଶୁଣି ପ୍ରତ୍ଯେକ ଶୁରୁଜନେର ନିକଟ ଜ୍ଞାନୋକେର ଅବଗୁଣ୍ଠନ ଧାରଣ କରା ପୂର୍ବକାଳେର ରୀତି, ଆଧୁନିକ ନହେ । ଯଥ—

“ଶୁଣିଶ୍ଵାଗତେ ସମ୍ମାଚିରଃପ୍ରଚାଦନକ୍ରିୟା ।”

( ଗାର୍ଗୀସଂହିତା । )

“ପୁରୁଷଙ୍କୁ” ଚାରିବର୍ଣେର ଉଲ୍ଲେଖ ଆଛେ । ଧର୍ମଶାସ୍ତ୍ରବଜ୍ଞା ଧ୍ୟିଗମ, ଏହି ଚତୁର୍ବର୍ଣେର ଆଚାର ବ୍ୟବହାର ମସକ୍କେ ନିଯମ ବନ୍ଦ କରିଯା ଗିଯାଛେ । ଆସନ୍ତା ଏ ମସକ୍କେ ପ୍ରାଚୀନ ଶ୍ରୁତି ହିଇତେ କତିପର ବିଷୟ ନିଷ୍ପେ ଗ୍ରହଣ କରିଲାମ ।

ପୂର୍ବକାଳେ ସନ୍ତାନ ଭୂରିଷ୍ଠ ହିଲେ ଦଶ ଦିନେର ଦିନ ନାମକରଣ ହିଇତ । ଶର୍ଵୀ, ବର୍ମା, ଶ୍ରୀର୍ଯ୍ୟଘଟିତ, ଆର ମେବାଘଟିତ ଉପାଧି ଯୋଗ କରିଯା ଯଥାକ୍ରମେ ଜାନମଙ୍ଗଳାଦି, ବଳବିକ୍ରମାଦି, ଧନାଦି ଓ ନିନ୍ଦନୀୟ କାର୍ଯ୍ୟକାରଣବୋଧକ ନାମ ରାଖା ହିଇତ । ଦେ ନାମ ଶୁଣିଲେଇ ଦେ ବ୍ୟକ୍ତି କୋନ୍ ଜ୍ଞାନୀୟ, ଭାବୀ ଜାନା ଯାଇତ । ଯଥ—  
ଶୁଭଶର୍ମୀ, ବଳବର୍ମୀ, ବଞ୍ଚଭୂତି, ଦୀନଦାସ ଇତ୍ୟାଦି । ଚାରି ବର୍ଣେର ଆଚାର, ବେଶ-  
ଭୂବା, ଧାର୍ଯ୍ୟନିଯମ, ପୃଥିକ ପୃଥିକ ବ୍ୟବହାର ଅଧିନ ଛିଲ ।

କୁଥା ପାଇଲେଇ ଭୋଜନ କରା ପ୍ରଥମେ ବ୍ୟବହାର ଛିଲ । ତୃତୀୟ ହିନ୍ଦୀବାର-  
ମାତ୍ର ଆହାର କରିବାର ବିଧି ହୁଏ—

“মুনিভিরশনং প্রোক্তং বিপ্রাণাং মর্ত্যবাসিনাম্।”

( কাঠামুন )

এক্ষণে আর্যগণের প্রাতঃহিক কার্যসম্বন্ধে কিছু বলা যাইতেছে। প্রত্যুষ-কালে শৌচপ্রশ্নাবাদি সমাধা করিয়া দন্তধাবন পূর্বক স্নান করিবেক। যথা—

“উষাকালে তু সপ্ত্রাপ্তে শৌচ কৃত্বা যথার্থতঃ।

ততঃ স্নানং প্রকুর্বীত দন্তধাবনপূর্বকম্॥

( দক্ষ )

প্রত্যহ প্রাতঃকালে স্নান করিবেক, যথা—“প্রাতঃস্নানী ভবেন্নিতাঃ”। স্নানের পর পবিত্র দ্রব্য সকল স্পর্শ করিবেক, যথা—“স্নানাদনস্তরং তাবহৃপ-স্পর্শনমুচ্যাতে” ( দক্ষ )। তৎপরে সদ্গু উপাসনা, তাহার পর হোম করিবে; যথা—“সদ্গু-কর্মাবসানে তু স্বয়ং হোমো বিধীয়তে” ( দক্ষ )। ইহার পর দেব-পূজা করিয়া পুনশ্চ মাঙ্গল্য বস্ত্র দর্শন করিবেক; যথা—“দেবকার্যং ততঃ কৃত্বা শুক্র-মঙ্গলবৈক্ষণম্।” প্রাতঃকালের কার্য সমাধা করিয়া বেদাধ্যযনাদি করিবেক; যথা—“বিতীয়ে চৈব তাগে তু বেদাভ্যাসো বিধীয়তে।” শিক্ষা করা ও দেওয়া যে কিছু লেখা পড়ার কার্য, তাহা এই বিতীয় ভাগে করা হইত। তৎপরে তৃতীয় ভাগে পোষ্যবর্ণের এবং অর্থসাধন ঘটিত কার্য সমাধা করা হইত। যথা—

“তৃতীয়ে চৈব ভাগে তু পোষ্যবর্গার্থসাধনম্।” পুনর্বীর চতুর্থভাগে অর্থাং মধ্যাহ্নকালে স্নানাদি করিবেক। যথা—“চতুর্থে তু তথা ভাগে স্নানার্থং মৃদ-মাহরেৎ।” পঞ্চম ভাগে অর্থাং আড়াই প্রাহরের সময় দেব, পিতৃ, মহুষ, পশু, পক্ষী, কীট প্রভৃতিকে অদ্বাদি খাদ্য দেওয়া হইত; যথা—

“পঞ্চমে চ তথা ভাগে সংবিভাগো যথার্থতঃ।”

সকলকে আহার দিয়া গৃহস্থ শেষে ভোজন করিতেন। যথা—

“গৃহস্থঃ শেষভূক্ত ভবেৎ” ( দক্ষ )।

ষষ্ঠ ও সপ্তম ভাগ ইতিহাস পুরাণাদি ধর্মগ্রন্থ আলোচনার অতিবাহিত হইত। যথা—“ইতিহাসপুরাণাদোঃ ষষ্ঠঃ সপ্তমং নয়েৎ।” তাহার পর স্বর্যাস্ত কালে নির্জন অরণ্য কি নদীতীরে যাইয়া নক্ষত্রদর্শন পর্যন্ত উপাসনা করার

ବିଧି ଦୃଷ୍ଟି ହୁଏ । ତେଣେ ଦେଖି ଅଛିର ରାତ୍ରିର ମଧ୍ୟେ ଆହାରାଦି କରିଯା ଶମ୍ଭବ କରିତେ ହେତ ; ସଥା—

“ନିତ୍ୟମହନି ଚ ତମସିଦ୍ଧାଂ ସାର୍କିପ୍ରହରୟାମାନ୍ତ୍ରଃ”

( କାତ୍ଯାଯନ )

ଆକ୍ଷ କରା ମହୁବ ସମୟ ହେତେ ଆରନ୍ତ ହଇଯାଛେ, ପୂର୍ବେ ଛିଲ ନା । ସଥା— “ଅଈତମ୍ଭୁତଃ ଶ୍ରାଵକଃ କର୍ମ ପ୍ରୋବାଚ” ( ଆପନ୍ତର କଥି ) ଅର୍ଥାଏ ଶ୍ରାଵକଙ୍କ ଅର୍ଥାଦି ଦାନେର ନାମ ଆକ୍ଷ, ଏବଂ ଏହି କାର୍ଯ୍ୟ ମହୁ ପ୍ରକାଶ କରିଯାଛେ । ପୁନଃ ପୁଲନ୍ତ୍ୟ କହେ—

“ସଂକ୍ଷତଃ ବାଞ୍ଜନାଟାଙ୍ଗ ପତ୍ରୋଦଧିଯୁକ୍ତାବ୍ରିତଃ ।

ଶ୍ରାଵୀ ଦୀର୍ଘତେ ସମ୍ଭାବ ତେନ ଶ୍ରାଵଃ ନିଗଦ୍ୟତେ ॥”

ଅର୍ଥାଏ ଦ୍ୱାଦୁ, ତୁପ୍ତ, ଘୃତ, ବ୍ୟଞ୍ଜନାଦି ମୁକ୍ତ ସଂକ୍ଷତ ଅଗ୍ନ ପିତୃଲୋକେର ଉଦ୍‌ଦେଶ୍ୟ ବ୍ରାହ୍ମଙ୍କଙେ ଦେଓଯା ହୁଏ ବଲିଯା ଏହି କାର୍ଯ୍ୟେର ନାମ ଆକ୍ଷ ।

ପୂର୍ବେ ବ୍ରାହ୍ମଙେରା ଆହାର କରିତେ କରିତେ ଗର୍ଭ କରିତେନ ନା । ସଥା— “ବାଗ୍ମତୋ ଭୂଜୀତ” ( ଶ୍ରତି ) ଅର୍ଥାଏ ମୌଳ ହଇଯା ଭୋଜନ କରିବେକ । ତାତ୍ପୂର୍ବ ଚର୍ବଣ କରିତେ କରିତେ ପଥେ ଭରଣ ନିଷିଦ୍ଧ ଛିଲ । ସଥା—“ସର୍ବଦେଶେନାଚାରଃ ପଥି ତାତ୍ପୂର୍ବକ୍ଷଣମ् ।” ( ମହୁ )

ଏଥନକାର ଆଚାର ହଇଯାଛେ, ଅଗ୍ନ ପାକ କରିଲେଇ ତାହା ଉଚ୍ଛିଷ୍ଟ, କିନ୍ତୁ ପୂର୍ବେ ଭୋଜନାବର୍ଣ୍ଣିତ ଉଚ୍ଛିଷ୍ଟ ବଳା ଯାଇତ । ଅନାଶ୍ଵାଦିତ ଅଗ୍ନ, ମୃଷ୍ଟ ହଇଲେଇ ସେ ହତ ଧୋତ କରିତେ ହୁଏ, ଇହାର କୋନ ବିଧି ଶାନ୍ତେ ପ୍ରାପ୍ତ ହେଯା ଯାଏ ନା ।

ପୂର୍ବେ ଆର୍ଯ୍ୟମାତ୍ରେରି ଏହି ସକଳ ଶ୍ରାଵାର ଅମୁଠାନ କବିବାର ବିଧି ଛିଲ—

“ଦୟା କମାନଙ୍କୁମା ଚ ଶୌଚମାଗ୍ନବର୍ଜନଃ ।

ଅକର୍ପଣ୍ୟମଞ୍ଚୁହୃଦୟଃ ସର୍ବସାଧାରଣାନି ଚ ।”

( ବୃହମ୍ପତି )

“କମା ସତ୍ୟଃ ଦୟା ଶୌଚଃ ଦାନମିତ୍ରିଯଃସଂଧ୍ୟମଃ ।

ଅହିଂସା ଶୁଦ୍ଧତାକ୍ରମଃ ତୀର୍ଥାତ୍ମସରଣଃ ତଥା ॥”

( ବିଶ୍ୱ )

କମା, ସତ୍ୟ, ଦୟା, ଶୌଚ, ଦାନ, ମିତ୍ରିଯ, ସଂଧ୍ୟମ, ଅହିଂସା, ଶୁଦ୍ଧତାକ୍ରମ, ତୀର୍ଥାତ୍ମସରଣ, ଜିତୋକ୍ତିରତ୍ନ,

ଅହିଂସା, ଶୁକ୍ଳସେଵା, ତୌର୍ଥଭମଣ, ଜୀର୍ଣ୍ଣ ନା କରା, ସାରଲ୍ୟ, ଆଯାସବର୍ଜନ, ଅକାର୍ପଣୀ, ବୀତ-ଶୃଙ୍ଖଳା ଏହି ସକଳ ଧର୍ମର ଦ୍ୱାରା ସ୍ଵର୍ଗପ ଏବଂ ସକଳ ଜ୍ଞାତିସାଧାରଣେ ଇହା ଆଚରଣ କରିଲେ ପାରେ ।

ଆର୍ଯ୍ୟଗଣେର ଆଚାରବ୍ୟବହାର ସମ୍ବନ୍ଧରେ ସଂକ୍ଷପେ ଏଇମାତ୍ର ସମାଲୋଚିତ ହେଲା ।  
ଇହାର ପର ଏତ୍ସମ୍ବନ୍ଧୀୟ ଅଞ୍ଚାନ୍ତ ବିଷୟ ଲିଖିବାର ଇଚ୍ଛା ଆଛେ ।

---

# বেদজাতক গ্রন্থ।

---



Devadáttani árabbha bhásitani sabbáni játakáni.

DHAMMAPADAM.

( Edited by V. Fausbøll. )

---



# ବୌଦ୍ଧଜୀତକ ଗ୍ରନ୍ଥ

ବୌଦ୍ଧଶୈଖର ଜୀତକ ନାମେ ଏକ ପ୍ରକାର ଧର୍ମ-ଶ୍ରୀ ଆଛେ । “ଧୂଦ୍ଧକନିକେସ୍” ହଶେ ତାଙ୍କ “ଜୀତକମ୍” ନାମେ ଥାଏ । ବୌଦ୍ଧରୋ କହେ “ପରାମ ଧିକାନି ପରାମ ଜୀତକା ଶତାନି” ଅର୍ଥାଏ ୫୫୦ ଶତ ଜୀତକ ଆଛେ । ଏଇ ସକଳ ଶ୍ରୀ-ପାତ୍ର ପାଲିଭାଷ୍ୟର ରଚିତ । ଇହାର ଟୀକା ସିଂହଲୀଆ ଭାଷାର ଲିଖିତ ହିଁଯାଛେ । କେହ କେହ ଅମୁମାନ କରେନ, ଏହି ଟୀକା ଅଶୋକ-ପୁତ୍ର ମହେନ୍ଦ୍ର ଥୃଷ୍ଟ ଜନ୍ମେର ୩୦୦ ଶତ ବ୍ୟସର ପୂର୍ବେ ରଚନା କରିଯାଇଲେନ । ବୌଦ୍ଧଶାସ୍ତ୍ରବ୍ୟବୀଳ ବୁଦ୍ଧଯୋଷ ନାମକ ମଗଧ-ଦେଶୀଆ ବ୍ୟବସ୍ଥାରେ ୫୦୦ ଶତ ଥୃଷ୍ଟକେ ଜୀତକ ଶ୍ରୀରେ କୋନ କୋନ ଅଂଶେର ଅବ-ତରଣିକା ଲିଖିଯା ପ୍ରକାଶ କରେନ । ଏହି ସକଳ ଜୀତକେ ବୁଦ୍ଧର ପୂର୍ବଜୀବେର ବିବରଣ, ତଥା ନାନା ଉପଦେଶପୂର୍ଣ୍ଣ ଗମ୍ଭୀର ଆଛେ । ବୌଦ୍ଧରୋ କହେନ, ଜୀତକନିକାର ପାକ୍ସିଂହେର ମୁଖ ହିଁତେ ବିନିର୍ଗତ ହିଁଯାଛେ ଏବଂ ଏକାହି ଇହା ଧର୍ମପୁତ୍ରକେର ଅଞ୍ଚଳିତ । ସକଳ ଜୀତକେ ବୁଦ୍ଧଦେବେର ଅଲୋକିକ କ୍ଷମତା ଓ ତୀହାର ଶ୍ରୀ-ବଳୀ ବର୍ଣ୍ଣିତ ଆଛେ । ସଥା—“ଦେଵଦତ୍ତାନି ଆରତ ଭାଷିତାନି ସରାନି ଜୀତକାନି ।” ଆମରା ଆଜ୍ୟ “ଦୟରଥ ଜୀତକେର” ବିବରଣ ନିଷେ ଅମୁମାନ କରିଯା ଦିତେଛି । ଇହାତେ ବୌଦ୍ଧରୋ ଶ୍ରୀରାମଚରିତ ଯେନ୍ଦ୍ରପ ବର୍ଣ୍ଣ କରିଯାଛେ, ପାଠକଗଣ ତାହା ଅବଗତ ହିଁତେ ପାରିବେ ।

ଏକବ୍ୟବ ବୌଦ୍ଧଧର୍ମବଳୀ ପିତୃବିରୋଧଶୈଖକେ ନିତାନ୍ତ ଜୀତର ହିଁଲେ, ତାହାର ଶୋକସମ୍ମତ କ୍ଷମତା କରିବାର ଜଣ୍ଠ ବୁଦ୍ଧଦେବ ଗଙ୍ଗାରେ ତାହାକେ ନିଯମିତ୍ତ ଉପଦେଶ ଦିଯାଇଲେ ।

ପୂର୍ବକାଳେ ବାରାଗୀତେ ଧର୍ମରଥ ନାମକ ଏକବ୍ୟବ ପରାକ୍ରମଶାଳୀ ନୃପତି ବାସ କରିଲେନ । ତିନି କିଛୁକାଳ ସାଂସାରିକ ବୁଦ୍ଧ ଆମୋଦେ କାଳକ୍ଷେପ କରିଯା ଅବଶେଷେ ଜ୍ଞାନପରତାର ସହିତ ରାଜ୍ୟ ଶାସନ କରିଯାଇଲେନ । ତୀହାର ଘୋଷ ନହିଁ ପର୍ମ୍ପରୀ ଛଇ ଥୁବ୍ର ଓ ଏକ କଞ୍ଚା ଅନ୍ତିମାଛିଲ । ଇହାର ମଧ୍ୟେ ଜ୍ୟୋତି ପୁତ୍ରେର ନାମ ରାମ ଓ ଅପରା କୁମାର ଶଙ୍କା

ଏବଂ କଞ୍ଚାର ନାମ ସୀତା ।\* କିଛୁକାଳ ପରେ ରାଜୀ ଲୋକାନ୍ତର ଗମନ କରିଲେ ରାଜୀ ଶୋକେ ଅଭ୍ୟନ୍ତ କାତର ହିଲେନ । ପାରିଷଦବର୍ଗେର ସାମ୍ରାଜ୍ୟକେ ନୃପତି ଶୋକବେଗ ସଂବରଣ କରିଲେନ ଏବଂ ପୁନର୍କାର ଦାରପରିଗ୍ରହ କରନ୍ତଃ ତୀହାକେ ଅଧାନା ମହିୟୀର ହୃଦୟଭିବିଜ୍ଞ କରିଲେନ । ତୀହାର ଗଢ୍ରେ ଏକଟି ପୁତ୍ର ଜ୍ଞାଲ, ତାହାର ନାମ ଭରତ ରାଖିଲେନ । ରାଜୀ ପୁତ୍ରମୁଖ ନିରୀକ୍ଷଣେ ପୂର୍ବକିତ ହିଲା ରାଜୀକେ ତୀହାର ଅଭିଲଷିତ ବିଷୟ ପ୍ରାର୍ଥନା କରିତେ ଅନୁମତି କରିଲେନ ; ରାଜୀ ତାହାର କୋନ ଉତ୍ତର ନା କରିଯା ଫ୍ରଙ୍ଗ ଆନନ୍ଦ ନୀରବେ ରହିଲେନ । ରାଜକୁମାର ଭରତ ଅଷ୍ଟମ ବର୍ଷ ବସ୍ତରୁମ ପ୍ରାପ୍ତ ହିଲେ, ରାଜୀ ନୃପତିକେ କହିଲେନ, “ଆପଣି ଆମାର ଯେ ଅଭିଲାଷ ପୂର୍ଣ୍ଣ କରିବାର ଅଭିପ୍ରାୟ ବ୍ୟକ୍ତ କରିଯାଇଲେନ, ଅଦ୍ୟ ତାହା ସକଳ କରିତେ ଆଜ୍ଞା ହଟକ ।” ରାଜୀ ଦଶରଥ ଫ୍ରଙ୍ଗ ଆନନ୍ଦ ସମ୍ମତ ହିଲା ରାଜୀର ଅଭିଲାଷ ବ୍ୟକ୍ତ କରିତେ ଆଜ୍ଞା ଦିଲେନ । ରାଜୀ ପ୍ରତ୍ୟାନ୍ତର କରିଲେନ, “ମହାରାଜ ! ରାଜପୁତ୍ର ଭରତକେ ଆପଣାର ରାଜ୍ୟ ପ୍ରଦାନ କରନ୍ତି ।” ରାଜୀ ଏତଙ୍କୁ ବଣେ କ୍ରୋଧେ ଉଚ୍ଚମ୍ଭ ହିଲା କହିଲେନ, “ପାପୀଯମ୍ବ ! ଆମାର ଦୁଇ ପୁତ୍ର ଅଗ୍ନିର ତାତ୍ର ଉଚ୍ଚଳ କାନ୍ତି ଧାରଣ କରିଯା ରହିଯାଛେ । ତାହାଦିଗକେ ବିନାଶ କରିଯା ତୁହି ସ୍ଵପ୍ନେର ରାଜ୍ୟଲାଭେର ଆଶା କରିମ୍ ।” ରାଜୀର କ୍ରୋଧ-ହତ୍ୟାଶନ ପ୍ରଭାଲିତ ଦେଖିଯା ରାଜୀ ଭୌତିଚିନ୍ତି ଅନ୍ତଃପୂରେ ପ୍ରବେଶ କରିଲେନ ; କିନ୍ତୁ ତଥାପି ତୀହାର ଆଶା ନିର୍ବୃତ୍ତ ହିଲ ନା । ତିନି କିଛୁକାଳ ପରେ ପୁନର୍ଯ୍ୟ ରାଜାକେ ତୀହାର ଅଭିଲାଷ ଜ୍ଞାପନ କରିତେ କିଛୁମାତ୍ର ସନ୍ତୁଚ୍ଛିତା ହିଲେନ ନା । ରାଜୀ ତାହାତେ ସମ୍ମତ ହିଲା ଭାବିଲେନ, “ଦ୍ଵାଲୋକ କଥନିହି କୃତଜ୍ଞ ନହେ, ତାହାଦେର ଦ୍ୱାରା ନାନାବିପଦ ସାଟି-ବାର ସମ୍ଭବ, ସ୍ଵତରାଂ ଆମାର ପତ୍ରୀ ଗୋପନେ ସତ୍ୟକ୍ରମ କରିଯା ରାମଲଙ୍ଘଣେର ପ୍ରାଣ ବିନାଶ କରିଯା ସ୍ଵକାର୍ଯ୍ୟ ଉକ୍ତାର କରିତେ ପାରେ ।” ଏହିମତ ଚିନ୍ତା କରିଯା ପୁତ୍ର-ଦୟକେ ସମୀକ୍ଷା ଆନନ୍ଦ କରନ୍ତଃ ତାହାଦିଗେର ଆଶ ବିପଦେର ବିଷୟ ଜ୍ଞାତ କରିଯା କହିଲେନ ; “ହେ କୁମାରଦୟ ! ଏଥାନେ ଅବଶ୍ଵିତ କରିଲେ ତୋମାଦିଗେର ବିପଦେର ଆଶକ୍ଷା ଆଛେ । ଏହା ଆମାର ମୃତ୍ୟୁକାଳ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ତୋମରା କୋନ ନଗରେ

\* “ଅଥ ବାରାଣ୍ସାମ୍ ଦଶରଥ-ମହାରାଜ ନାମ ଝାଗାତି-ଗମନମ୍ ପହାର ଧରେଲ ରାଜୀ-ମକରେମି । ତତ୍ତ୍ଵ ବୋଲସନ୍ତ-ଜୈଥି-ସହସନମ୍ ଜେଠ୍-ଟିକ୍ ଅଗମହେବି ବ୍ୟ ପୁତ୍ର ଏକବ ମ ଧିତରମ ବିଜାରି । ଜେଠ୍-ଟିକ୍ ପୁତ୍ରୋ ରାଯ ପଣ୍ଡିତୋ ଅହୋରି । ହୃତୀର ଲକ୍ଷନ କୁମାରୋ, ଧିତା ସୀତା ଦେଖି ନାହିଁ ।” ଇତ୍ୟାଦି ।

কিংবা অরণ্যে বাস কর, তৎপরে আমার পরলোকান্তে রাজ্যাধিকার করিতে মত্তুলি হইবে।” এই বলিয়া তিনি শ্রাচার্যকে তাহার মৃত্যুকাল নির্ণয় করিতে আদেশ করায়, তাহার দাদশ বৎসর ধরামগুলে জীবিত ধাকিবার বিষয় অবগত হইলেন, এবং কুমারস্বরূপকে সেইকাল অন্তে স্বরাজ্য অধিকার করিতে আসিবার আজ্ঞা প্রদান করিলেন। তাহারা পিতৃ-আজ্ঞা পালন জন্য সঙ্গল নেত্রে পিতার চরণ বন্দনা করিয়া বিদায় হইলেন। রাজকুমারী সীতাও পিতার নিকট হইতে বিদায় লইয়া ভাতৃস্বয়ের সঙ্গিনী হইলেন। তাহারা তিনি জনে হিমালয় সন্নিকটে কুটীর নির্মাণ করতঃ ফলমূল আহারে জীবন অতিবাহিত করিতে লাগিলেন। সীতা ও লক্ষণ সর্বদা ফলমূল আহুত্য করিয়া রামচন্দ্রকে প্রদান করিতেন।

ইহাদিগের বনগমনের নয় বর্ষ মধ্যেই রাজা দশরথের পুত্রশোকে মৃত্যু হইল। ভরত পিতার অন্ত্যেষ্টি ক্রিয়া সমাপন করিয়া সিংহাসনাঙ্গুঁচ হইতে চৰ্ষে করিলেন। কিন্তু মন্ত্রিগণ রাম জীবিত ধাকিতে তিনি রাজ্যাধিকারী নহেন কহিলেন, সুতরাং ভরত তাহা হইতে নিবৃত্ত হইয়া অসংখ্য সৈন্য-সামস্ত সমভিব্যাহারে রামের উদ্দেশে বনে গমন করিলেন। পর্গুটীরে অরণ্য মধ্যে রামের সহিত তাহার সাক্ষাৎ হইল। তিনি দেখিলেন, শাস্ত-মুর্দি রাম স্পন্দনহৃত হইয়া বসিয়া আছেন। ভরত তাহাকে ভক্ষিসহকারে প্রণিপাত করিয়া পিতার মৃত্যুসংবাদ বিজ্ঞাপন করিলেন। রাম পিতৃবিরোগ-সংবাদ শ্রবণে গজীরভাবে রহিলেন, কিছুমাত্র শোক করিলেন না। ভরত এককালে শোকে বিহুল হইলেন। এমত সময়ে ফলমূল লইয়া কুমার লক্ষণের সহিত সীতা প্রত্যাগমন করিলেন। রাম ভাবিলেন, লক্ষণ ও সীতা পিতার মৃত্যুসংবাদে শোকবেগ সংবরণ করিতে পারিবে না, সুতরাং ইহাদিগকে “পিতার পরলোক হইয়াছে” হঠাৎ এ কথা বলিলেই শোকে অধীর হইয়া উঠিবেক। তিনি এজন্ত কৌশল করিয়া তাহাদিগকে সম্মুখস্থ নদীর জলে অবতরণ করিতে আজ্ঞা দিল। কহিলেন, “তোমরা অদ্য আসিতে কিঞ্চিৎ বিলম্ব করায় এই শাস্তি দিলাম।” তৎপরে এই কবিতার্দ্দশ কহিলেন।

‘ইথ লক্ষন সীতাম

উভ উত্তরথোদকানতি,

এই কবিতার্ক শব্দে লক্ষণ ও সীতা উভয়ে অলে অবতরণ করিলেন, তৎপরে রাম অপরাধ পাঠ করিলেন। বধা—

“ইব্যু ভরতো আহ রাজা দশরথো মতোতি।”

এই কথার দশরথের মৃত্যু বার্তা শব্দে তাহারা শোকে অধীর হইলেন। রাম তিবার এই শোক উচ্চারণ করিলেন, এবং তচ্ছবৎ শব্দে লক্ষণ ও সীতা তিবারই জ্ঞানগুণ হইলেন; ভরতের সঙ্গিণ তাহাদিগকে অল হইতে উত্তোলন করিয়া আনিলেন। তখন লক্ষণ, ভরত ও সীতা সকলেই শোকে ক্রমে করিতে লাগিলেন। ভরত রামকে শোকসন্তপ্ত না দেখিয়া, তাহাকে সামনে তাহার কারণ জিজ্ঞাসা করিলেন। জানী রাম প্রত্যুত্তর করিলেন; সংসারের শুবা, বৃক্ষ, জানী, অজানী, ধূরী, মরিত্র, সকলেই মৃত্যুর অধীন। বধা—

“ধূর্যা স হি বুক স ই বল ই স পঙ্কিত

অখ স ইব দালিন্দ স সরি মাস্মু পরায়ণ”

যেমন পক ফল জীৱ ভূপতিত হইয়া থাকে, সেই মত জীৱ মাত্রই সর্বদা মৃত্যুমুখে পতিত হইতেছে, ইহার আর আশৰ্য্য কি ? যথা—

“কলনম্ ইব পকননম্, নিস্মম্ পপাতন্ ভয়ম্,

ইব্যু যাতানম্ মস্মানম্, নিস্মম্ মরণতো ভয়ম্।”

নির্বোধ লোক কেবল পরিতাপ করিয়া ক্লেশের বৃক্ষ করে, তাহাতে আপনার কিছুই উপকার দর্শে না এবং মৃত ব্যক্তি ও প্রত্যাগত হয় না। অমৃত্য একাকী সংসারে প্রবেশ করিয়াছে, এবং একাকীই সংসার হইতে গমন করিবে। সংসারের সকল বস্তুই শৰ্পভূত, এজন্ত শোকাকুল হওয়া কৰ্তব্য জ্ঞানিব্যক্তির কর্তব্য নহে। রামের মুখবিনিঃহস্ত এতদৃশ জ্ঞানগত উপদেশ প্রাপ্ত হইয়া সকলেই বিলাপ পরিত্যাগ করিলেন। ভরত রামকে বারাণসীতে গমন করিয়া পিতার শৃঙ্গ সিংহাসনে আসীন হইতে কহিলেন, তাহাতে রাম প্রত্যুত্তর করিলেন, ভাতঃ ! পিতা আমাকে ঝোপ বর্দ পরে বারাণসীতে গমন করিতে আজ্ঞা করিয়াছিলেন; একগে নয় বৎসর মাত্র গত হইয়াছে, এ সময় গৃহস্থানে গমন করিলে পিতৃ-আজ্ঞা উলঙ্ঘন করা হয়, এজন্ত একগে তুমি লক্ষণ ও সীতা সমভিদ্যাহাতে বারাণসীতে গমন কর এবং বর্তিতন্ন

আমার তৃণনির্মিত এই পাত্রকা সিংহাসনেৰপৰি হাপন কৱিয়া আমার সন্দৃশ হইয়া রাজ্য শাসন কৱিবে । এতক্ষেত্ৰে ভৱত লক্ষণ, সীতা ও সজ্জিগণ সমভিব্যাহারে রামেৰ তৃণ-নির্মিত পাত্রকা সিংহাসনে সংহাপন কৱিলেন এবং কুমার ভৱত প্রতিনিধি দ্বৰপে রাজ্য শাসন কৱিতে লাগিলেন । রাম তিনি বৎসৱ পৱে বারাণসীতে প্রভ্যাগমন কৱিলেন এবং সীতাকে বিবাহ কৱিলেন । অজা ও মন্ত্রবৰ্গ মহাসমারোহেৰ সহিত এই নবদল্লোকৈক সিংহাসনান্বয় কৱিলেন ।\* এই কষ্টগ্রীব অহাবল পৰাক্রান্ত রাম ১৬০০০ বৰ্ষ রাজ্য কৱিয়া পৱলোক গমন কৱেন । যথা—

দশব্য-ব্যস সহস্রানি,  
ষট্টী ব্যব্য শতানি চ ।  
কষ্টগ্রীব মহাবাহ,  
রামে রাজ্যম অকারোতি ॥

পাঠকগণ দেখুন বৌদ্ধগণেৰ হচ্ছে রামায়ণ কীদৃশ বিকৃতভাব ধাৰণ কৱিয়াছে । এই জাতকে লিখিত আছে, “তদা দশৱ্যথ মহারাজা শুক্রোদনমহারাজ অহোসি, মাতা মহামায়া, সীতা রাহুল মাতা, ভৱতো আনন্দো, লক্ষণো সারিপুতো, পরিযা বৃক্ষ-পৱিষ্যা, রাম পণ্ডিতো অহ্ম ইব” ইতি ( দশব্য-জাতক ) অর্থাৎ দেই সময় দশৱ্যথ মহারাজ শুক্রোদন মহারাজ, রামমাতা মহামায়া, সীতা রাহুলেৰ মাতা, ভৱত আনন্দ, লক্ষণ সারিপুত্র, বৃক্ষ পার্যগণ তাহাদেৱ সঙ্গী ও মন্ত্রবৰ্গ হইয়া জয়গ্ৰহণ কৱিয়াছিলেন । এবং স্মৃপণিত রামক্ষেপে আমি স্বয়ং ( বৃক্ষবাক্য ) জন্ম গ্ৰহণ কৱিয়াছিলাম । বৌদ্ধেৱা এইক্ষেপ কৌশলে রামায়ণ লিখিয়াছেন । এইক্ষেপ হেমচন্দ্ৰ ও জৈন রামায়ণে শ্ৰীরামচন্দ্ৰকে জৈনধৰ্ম্মাবলধী লিখিয়া গিয়াছেন ।

\* “তস্মাগতভাবাম্ব নটকুমাৰ অমস্মপৰিবৰ্ত্তুন্ম গত্ত সীতাম্ব অগমহেমিম্ব কৰ্ত্ত উভিম্ পি অভিবেক্ষ্ম কৱিয়ত্ব ।”

---

# স্বর-বিজ্ঞান ।

---

“স শ্রো যঃ শ্রতিহানে প্রন্ত হৃদয়বঞ্চকঃ ॥”

---

# স্বর-বিজ্ঞান ।

আমরা ইতঃপূর্বে ভারতবর্ষের সঙ্গীত শাস্ত্রের প্রাচীনকাল হইতে আধুনিক সময় পর্যন্ত সমুদয় বিবরণ সংক্ষেপে একটা প্রস্তাবে সমালোচনা করিয়াছি। তত্ত্ব নাট্য ও নৃত্য সম্বন্ধে দ্রুইটা স্বতন্ত্র প্রস্তাব লিখিয়া প্রকাশ করিয়াছি। এক্ষণে পুনর্বার কঠ-সঙ্গীত সম্বন্ধে বিলুপ্তপ্রায় খবিপ্রণীত এবং সঙ্গীতাচার্য-গণদ্বারা নির্মিত বিবিধ সংস্কৃত গ্রন্থ হইতে সারাংশ সমূক্ত হইবে এবং ইহার আলোচনা দ্বারা পাঠকগণ ভারতবর্ষের সঙ্গীত শাস্ত্রের মুখ্য উদ্দেশ্য জ্ঞাত হইতে পারিবেন।

গান করা ঘন্টুয়া মাত্রের প্রকৃতিসিক্ত। গান মহুষের স্বরের সামগ্ৰী। গীতরস পশুপক্ষী প্রভৃতিকেও আৰ্দ্ধ কৰে, এই জন্মই পশুতেরা বলিয়াছেন যে—“শিশুর্বেতি পশুর্বেতি বেতি গীতরসং ফণী” শিশু, পশু, অধিক কি সৰ্প যে এমন কুৰ জাতি, তাহারাও গীতরসে মুঢ় হয়।

“অজ্ঞাতবিষয়াস্তাদো বালঃ পর্যাঙ্কশায়কঃ ।

কন্দন् গীতামৃতং পীতা হর্ষোৎকর্ষং প্রপদ্যতে ॥”

কোন বিষয়েরই আস্তাদ জানে না, দৈনুশ পর্যাঙ্কশায়ী শিশুও রোদন করিতে করিতে গীতামৃতে শাস্ত হয় এবং আহ্লাদে মগ্ন হয়।

এই গীতরস জীবমাত্রে আস্তাদ হইলেও তাহার বিশেষ আছে। যে অংশ উহার বিদ্যা, যে অংশের আস্তাদ অভিজ্ঞ ব্যক্তি তিনি ভোগ করিতে পারেন না, এবং তজ্জন্মই পশুতেরা নানা গ্রন্থ প্রচার করিয়াছেন। যথ—

“ত্রক্ষেশ-নলি-ভরত-দুর্গা-নারদ-কোহলাঃ ।

দশাশ্ব-বায়ু-রস্তাদ্যাঃ সঙ্গীতস্ত প্রকাশকাঃ ॥”

আদি শরীরী ব্ৰহ্মা, তৎপৱে নন্দী, তৎপৱে ভৱত, দুর্গাদেবী, নারদ, কোহল, রাবণ, বায়ু, রস্তা, ইহারা সঙ্গীত বিদ্যার সম্পদায়কর্তা। নিয়ন্ত সঙ্গীতাচার্য-দিগকে ইহাদিগের প্রদর্শিত পথেই চলিতে হইয়াছে। নব্য আচার্যেরা সঙ্গীত

বিজ্ঞানের কোন নৃতন বীজ সৃষ্টি করেন নাই, তাঁহারা পুরাতন সঙ্গীত বিদ্যাকে নানা অলঙ্কারে ভূষিত করিয়াছেন মাত্র। অতি আদিম কালের গীত একপ্রকার ছিল, এখন তাহার আকার পরিবর্তিত হইয়াছে। উত্তরোত্তর বৃদ্ধি হয়, পরিবর্তিত হয়, ইহা স্বতঃসিদ্ধ : ব্যাপার। এখন যেকোণ তাল, গমক ( স্বরের কম্পন ), মূর্ছনা ( স্বর হইতে স্বরান্তরে প্রবেশ ), কোমল, তীব্র ( তিমির ), প্রভৃতি নানা পরিচ্ছদে বিভূষিত গীত উচ্চারিত হইয়া থাকে, আধিকালে একেই ছিল না। শুক স্বরকে কিরণে বিকৃত করিয়া ঐ সকল নৃতন নৃতন আকার নিষ্পাণ করা যায়, তাহার কৌশলও বোধ হয় তাঁকালিক লোকেরা জ্ঞাত ছিলেন না। সেই জন্যই আদিম কালের গান এখন আর কাহারও চিঠি হুগ করিতে পারে না।

আদিমকালে শুক স্বর অবলম্বন করিয়াই গীত হইত। ইউরোপীয় জাতির গান এবং আমাদের বৈদিক গান তাহার সাক্ষী। ইউরোপীয়গণ বরং কিছু উন্নতি করিয়াছেন, কেননা, তাঁহারা শুক স্বর ও বিকৃত স্বর ব্যবহার করিয়াছেন, কিন্তু তাঁহারা গমক ( স্বরের কম্পন ) কৌশল জানেন না এবং গ্রীতিশুক মূর্ছনাও জ্ঞাত নহেন। আমাদিগের বেদগান আর উন্নত হইল না, লোকিক গানই সমধিক উন্নত হইয়াছে। বৈদিক গান কেবল হা'—হী—বু—ইউরোপীয়-গানেও হাউ হাউ'—হ—উচ্চ ঘ্যাম বা স্বরিত স্বরমাত্র ব্যবহৃত হয়, তাহাতে গমক মূর্ছনাদির উৎকর্ষ নাই।

বেদগানে ৩ট স্বর লাগে। উদাত্ত, অহুদাত্ত ও স্বরিত। কিন্তু লোকিক গানে ইহার নাম গচ্ছ নাই। বৈদিক গানে দেখা যায়, ৩ট স্বর ; কিন্তু লোকিক গানে ৭ট স্বর, স খ গ ম প ধ নি অর্থাৎ ষড়জ, ধ্যান, গাঙ্কার, অধ্যাম, পঞ্চম, ধৈবত, নিষাদ। পুরাতন কালের উদাত্ত, অহুদাত্ত ও স্বরিতের সঙ্গে এখনকার স খ গ ম প ধ নির সঙ্গে যে কিরণ ঘোগ আছে, তাহা বুা ভার। কেননা, কোন সঙ্গীতগ্রন্থে উদাত্ত অহুদাত্তের উল্লেখ নাই। নব্যতম 'লোকিক গানের পুস্তকে উদাত্তাদির নাম লক্ষণাদি না থাকায় কেহ কেহ অহুমান করেন এবং বলেন, পূর্বকালের উদাত্ত অহুদাত্ত স্বরিত আর কিছুই না, উহা স্বরোচারণের স্থানবিশেষ মাত্র। আমরা এখন যাহাকে উদাত্ত মুদ্রার তারা বলিয়া থাকি, তাহাই পূর্বকালের উদাত্ত, অহুদাত্ত ও স্বরিত। এ কথা

বা এ সিদ্ধান্ত আমাদিগের ভাল বোধ হয় না। কারণ স্বর-বিচারফলে কাশিকা-কার বলিয়াছেন যে,

“উচ্চেরিতি চ শ্রতি-প্রকর্ষী ন গৃহতে।

উচ্চের্জায়তে উচ্চেঃ পঠতৌতি।”

উচ্চেঃস্বরে কথা কহিতেছে, উচ্চেঃস্বরে পাঠ করিতেছে, এইরূপ কর্ণগোচর উচ্চতাকে উদাত্ত সংজ্ঞা দেওয়া হয় নাই।

অপিচ উদারা, মুদারা, তারা; এই ত্বিধি স্বরের প্রত্যেকটিতে স খ গ ঘ প ধ নি অনুগত আছে; কিন্তু বৈদিক উদাত্তে তাহা নাই এবং ধাকিবার সন্তাননাও দেখা যায় না।

কেহ কেহ বলেন, উহা স্বরে পরিমাণবিশেষের নাম। ইংরাজিতে ইহাকে টোন্ কহে। বৈদিক স্বরে যেমন তিনি প্রকার পরিমাণ দেখা যায়, ইংরাজিতে সেইরূপ তিনি প্রকার টোন্’ আছে। মেজার টোন্’ (১), মাইনর টোন্’ (২), এবং সেমী টোন্’ (৩)। এই কলনা কতদূর সত্তা, তাহা নির্মিত করা যায় না। পরস্পর এ বিষয়ে আমরা নিম্ন-প্রদর্শিত প্রণালী অবলম্বন করিতে চাহি।

শিক্ষাগ্রহে দ্বিতীয় স্বরকে উদাত্তজাতীয় বলা হইয়াছে। যথা—

“উদাত্তো নিয়াদ-গাঙ্কারো” শিক্ষা।

ত্রিশ্রতি স্বরকে অনুদাত্ত জাতি বলা হইয়াছে। যথা—

“অমুদাত্তো ঋবত-ধৈবতো।” শিক্ষা।

আর ৪ শ্রতি স্বরকে স্বরিত বলা হইয়াছে। যথা—

“স্বরিত-প্রভবা হেতে বড়-জ-মধ্যম-পঞ্চমাঃ।” শিক্ষা।

কিন্তু সঙ্গীত শাস্ত্রে স্বরের পরিমাণ এইরূপ আছে। যথা—

স—৪ শ্রতি।

ঝ—৩ শ্রতি।

গ—২ শ্রতি।

ঘ—১ শ্রতি।

প—১ শ্রতি।

ধ—৩ শ্রতি।

নি—২ শ্রতি। \*

“...চতুর্চতুর্ছেব বড়-জ-মধ্যমগঞ্চমাঃ। হে বে নিয়াদগাঙ্কারো ত্রিশ্রিত-ধৈবতো।  
(সঙ্গীতসিদ্ধান্ত-সাহিত্যে।)

উপরোক্ত শিক্ষাগ্রহের রচনামুসারে উদাত্তাদি স্বরত্নের সহিত সরিগ মইত্যাদি সপ্ত স্বরের এইরূপ সামঞ্জস্য হয়—নি গ ২ অতিতে গাঠিত স্বতরাঃ নি গ উদাত্ত জাতীয়।

রিধ অমুদাত্ত-জাতীয়। সম্পর্ক স্বরিত হইতে উৎপন্ন। যদি এইরূপ হইল, তাহা হইলে ইহাই জানা যাইতেছে যে, বৈদিক স্বরত্নের ভাঙ্গিয়া লৌকিক সপ্তস্বর নির্ণিত হইয়াছে। বৈদিক কালের গান ত্রিষ্পুরেই হইত, অথবা বিকৃত স্বর-শুলি গান কালে প্রকাশ পাইত, কিন্তু তাহা বৈদিক কালের হিন্দুগণ ধর্ম্যবৈরের ঘৰ্য্যে গণ্য করিতেন না।

পাণিনীর স্বর-বিচারে বৃত্তিকার উদাত্তাদির লক্ষণ যাহা দেখাইয়াছেন, নিজে তাহা প্রকটিত করিতেছি।

( উচ্চেক্ষণদাত্তঃ পা, ৪, ২, ২১ )

বৃত্তি—উদাত্তাদিশব্দঃ স্বরে বর্ণধর্মে লোকবেদয়োঃ প্রসিদ্ধঃ। উচ্চেক্ষণ-প্রভ্যমানো যোহচ্ স উদাত্তসংজ্ঞো ভবতি। উচ্চেরিতি চ অতিপ্রকৰ্মো ন গৃহতে। উচ্চের্ভাষতে উচ্চঃ পঠতীতি। কিং তর্হি ? স্থানকৃতমুচ্চতঃং সংজ্ঞনো বিশেষণম्। তাষাদিযু হি ভাগবৎস্ব স্থানেন্মু বর্ণা নিষ্পদ্যাস্তে। তত্ত্ব যঃ সমানে স্থানে উর্ক্কিভাগনিষ্পন্নোহচ্ স উদাত্তসংজ্ঞো ভবতি। যশ্চিন্নুচার্যমাণে গাত্রাণা-মায়াসো নিগ্রহে। কুক্ষতা অধিষ্ঠিতা স্বরস্ত। সংবৃততা কঠিবিবরস্ত।

অর্থ—উদাত্ত, অমুদাত্তাদি শব্দ, স্বরের এবং বর্ণের ধৰ্ম। যাহা উচ্চ বলিয়া বোধ হয় তাহাই উদাত্ত। এই উচ্চতা শ্রবণ-গত উৎকর্ষ অর্থাৎ বড় শব্দ হইলেই যে উদাত্ত হয়, তাহা নহে। তবে কি ? কঠিতালু প্রভৃতি স্থানের উর্ক্কিভাগ অবলম্বন করিয়া উচ্চতম প্রযত্নে যাহা নিষ্পন্ন হয়, তাহাই উদাত্ত স্বর। উদাত্ত স্বর উচ্চারণ করিতে গেলে শৰীরে নিগ্রহ উপস্থিত হয়, টান পড়ে (কঠ হয়), স্বরাট বা খনিট ঝুক ও তীব্র অর্থাৎ অগ্রিম ভাবে প্রকাশ পায় (নিষ্ঠতা থাকে না)। কঠ-বিবর সঙ্কোচ করিয়া ইহা উচ্চারণ করিতে হয়।

পাঠকগণ। এখন বুঝিয়া লওন যে, উদাত্ত স্বরাট কি ?

অমুদাত্ত—“নীচেরমুদাত্তঃ” ( পা, ৩০ )

বৃত্তি—নীচেক্ষণপ্রভ্যমানো যোহচ্ সোহস্তুসংজ্ঞো ভবতি। নীচভাগে

ନିଷ୍ପତ୍ତୀ ଯୋହ୍ଚ. ମୁଦ୍ରାକାରୀଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଗାତ୍ରାଣିମସର୍ଗୋ ଭବତି । ଅନ୍ତର୍ମାତ୍ରରେ ମସର୍ଗୋ ମାର୍ଦବମ । ସ୍ଵରତ୍ନ ମୁଦ୍ରତା ପ୍ରିଣ୍ଟିଙ୍କ୍ଟା । କର୍ତ୍ତବ୍ୟବରତ୍ନ ଉକ୍ତତା ଚ ।

ଅର୍ଥ—ଶାହ ଅଶୁକ ବା ନୀଚ ବଲିଆ ପ୍ରତୀତ ହସ, ତାହାଇ ଅମୁଦାତ୍ତ । ଇହାଓ  
ଛୋଟ ସ୍ଵର ହଇଲେ ହଇବେ ନା । ଉଚ୍ଚାରଣ ଶାନ୍ତର ନିମ୍ନ ବା ନୀଚ ଭାଗ ଅବ-  
ଲମ୍ବନ କରିଆଇ ଉଠାଇଲେ ତବେ ତାହା ଅମୁଦାତ୍ତ ହଇବେ । ଇହାର ଉଚ୍ଚାରଣକାଳେ  
ଶ୍ରୀମତୀ ଶିଥିଲ ଭାବ ଅର୍ଥାଏ ମୃଦୁତା ପ୍ରାପ୍ତ ହସ । ସ୍ଵରଟି ମୃଦୁ ଓ ନିମ୍ନ ଭାବେ  
ପ୍ରକାଶ ପାଇ । କର୍ଷ-ବିବର ବଡ଼ ହସ ( ହା କରିଲେ ହସ ) । ଅମୁଦାତ୍ତ ସ୍ଵର କି ?  
ତାହା ଏତଙ୍କାରୀ ବରିଆ ଲୂପନ ।

স্বরিত—“সমাহারঃ স্বরিতঃ।” ( পা, ৩১ )

বৃত্তি—উদাভাবনাত্ত্বরসমাহারঃ স্বরিতঃ। কে সমাপ্তিষ্ঠে যশ্চিন তত্ত্ব  
স্বরিত হইত্বে সংজ্ঞা।

ଅର୍ଥାତ୍ ସାହାତେ କଥିତ ଦୁଇ ଶ୍ଵରେର ( ଅମୁଦାନ୍ତ ଓ ଉଦ୍ଧାନ୍ତ ) ସଂଗ୍ରହ ହୁଏ,  
ଦୁଇ ଶ୍ଵରେର ସମାବେଶ ବା ସଂଯୋଗ ହୁଏ, ତାହାଇ ଶ୍ଵରିତ ।

“তন্ত্র আদিত উদাত্তমুক্ত্যম” (পা, ৩২)

ଏই ସ୍ଵରିତ ସ୍ଵରେ ପ୍ରଥମେ ଅର୍ଦ୍ଧମାତ୍ରାଶ୍ଵକ ଅଂଶ ଉଦାତ୍ତ ହିଁଯା ଅବଶିଷ୍ଟ ଅନୁଦାତ୍ତ ହିଁବେ ଅର୍ଥାଏ ଉଦାତ୍ତ ସ୍ଵରେ ଆରମ୍ଭ ଏବଂ ଅନୁଦାତ୍ତ ସ୍ଵରେ ସମାପ୍ତି । ଆରମ୍ଭେର ପରେଇ ଗମକେର (କଳ୍ପନ ) ମତ ଡଙ୍ଗ ଥାକିବେ ।

এতস্তি আৰ এক স্বৰ আছে, তাহাৰ নাম “একঞ্জি স্বৰ”। ইহাতে উদ্ভাবনাত্মক স্বরিতের বিভাগ থাকে না। অবিভাগে গৌত হয়। দুৱ হইতে আহান কৰিবাৰ কালে ও রোদন সময়ে এই “একঞ্জি” স্বৰ প্ৰকাশ পাইয়া থাকে। স্বৰিত স্বৰ এতদ্বাৰা বুঝিয়া লইবাৰ বিচিত্ৰতা নাই।

কথিত আছে যে, বৈদিকগান হইতেই লোকিক গান নির্ভীত। তাহা  
সম্ভব বটে। আদিম কালের ত্রৈষ্ণ্যগান উন্নত হইয়াই ক্রমে উন্নিঃশ্চতি স্বর  
হইয়াছে।—(শুক্লবৰ ৭, বিকৃত ১২)। এবং তাহার কোমল তিওর, তহ-  
পরি গমক মুচ্ছনাদির পরিপাটী বৃক্ষ হওয়াতে লোকিক গান এত মধুর  
হইয়াছে। পর পর উৎকর্ষসাধনই হইয়া থাকে।

ବୈଦିକ କାଳେର ଉନ୍ନାତ ଅଶୁନ୍ନାତ ସ୍ଵରିତ ସ୍ଵରେକ କଥା ଏଥିନ ଆର ସନ୍ତୀତ ଯାଦୁଯାଜ୍ଞନିଗେର ମୁଖେ ଶୁଣା ଯାଉ ନା । ତୀହାଦେଇ ଏହେ ଇହାର ନାମ ଗୁରୁ ମାଇ ।

তাঁহারা গানকালে প্রতিনির্ভুল উদ্বান্ত অঙ্গুলাতের ব্যবহার করিয়া থাকেন, অথচ তাঁহারা জানেন না যে, উদ্বান্ত অঙ্গুলাত ও স্বরিত স্বরটা কিরূপ।

নব্যসঙ্গীত এছে উহার নামোন্নেখ না থাকিলেও বৈদিক শিক্ষা এছে লিখিত আছে যে, লৌকিক গানের ৭টি স্বর বৈদিক ত্রিষ্ঠব হইতে লক্ষ অর্থাৎ উদ্বান্ত অঙ্গুলাত ও স্বরিত স্বর হইতেই স খ গ ম প ধ নি, এই সাতটা স্বর গঠিত হইয়াছে। যথা—

“উদ্বান্তো নিষাদ-গাঙ্কারো অঙ্গুলাতো অবত-ধৈবতো।

স্বরিত-প্রভবা হেতে—ষড়জ-মধ্যম-পঞ্চমাঃ ॥”

উদ্বান্ত স্বর লইয়া নিষাদ ও গাঙ্কার (নি, গ) স্বর গঠিত হইয়াছে। অঙ্গুলাত হইতে খ, ধ অর্থাৎ অবত ধৈবত; আর স্বরিত স্বর হইতে স, ম, প অর্থাৎ ষড়জ, মধ্যম ও পঞ্চম স্বর উৎপন্ন হইয়াছে।

উদ্বান্ত = নি—গঢ়। অথবা গ = নি।

অঙ্গুলাত = খ—ধ। অথবা ধ = ষড়।

স্বরিত = স—ম—প। এইরূপ হইবে।

( । ) এইরূপ চিহ্নটি, উদ্বান্ত সঙ্কেত, ইহা বেদের মন্ত্রের উপরে থাকে।—এই চিহ্নটি উপরে থাকিলে স্বরিত এবং উহা নিয়ে থাকিলে অঙ্গুলাত।

বৈদিক স্বর উচ্চারণ করিবার নিয়ম ; যথা—

নিবেশ্য দৃষ্টিং হস্তাত্ত্বে শাস্ত্রার্থমহুচিত্তমন্ত্র।

সম্যুক্তচারয়েষাকাং হস্তেন চ মুখেন চ ॥

যথেবোচারর্মেষ্ণং স্তুথেবেনান্মসমাপয়েৎ।

নারদীয় শিক্ষা।

অর্থাৎ হস্তাত্ত্বে দৃষ্টি রাখিয়া শাস্ত্রার্থের প্রতি লক্ষ্য করিয়া যুগপৎ হস্ত ও মুখ উত্তপ্ত থাকাই উদ্বান্ত অঙ্গুলাতাদি জৰুরে উচ্চারণ করিবে। যে ক্রমে বর্ণের উচ্চারণ করিতে হয়, সেই ক্রমেই হস্ত থাকা সমাপ্ত করিতে হয়। \*

বেদের মন্ত্রগুলি যদি শিক্ষা-কথিত নিয়মে অর্থাৎ উদ্বান্ত অঙ্গুলাতগুলিকে স রি গ ম প্রভৃতি স্বরে উপনীত করিয়া গান করা থাক, তাহা হইলে

\* আবরা পেরিতেছি, ইহা এক-প্রকার তা঳ বিশেব। এই হস্ত নিয়ম হইতেই ক্রমে জানের হষ্টি ও ক্রমের বাস্তোর হষ্টি।

শুনিতে মন হয় না এবং তাহাকে সপ্তস্থৰ্য্য গান বলা যায়। এই সপ্তস্থৰ্য্য গানই লৌকিক গানের বীজ। ত্রিস্থৰ্য্য গানের পরেই এই সপ্ত স্বরের শৃঙ্খল এবং সেই সপ্ত স্বরেই গান হইত। কুশীলব ধখন রাম-সত্তার রামায়ণ গান করিয়াছিলেন, তখন তাহা শুন্দ সপ্ত স্বরেই গীত হইয়াছিল। বিকৃত ১২ স্বরের ঘোগ ছিল কি না সন্দেহ।

বাণীকি রামায়ণ কাব্য রচনা করিয়া কুশীলবকে শিক্ষা দিলে আচার্য ভরত তাহাতে স্বর-যোজনা করিয়া দিয়াছিলেন। যথা—

মূল—“তাঃ স শুঙ্গাব কাকুৎসঃ পূর্বাচার্যবিনির্মিতাম্।”

টীকা—গাথকানাং গান-সিঙ্গয়ে পূর্বাচর্যেগ ভরতেন নির্মিতাম্।

ককুৎস্থবংশজ রাম সেই অঙ্গত-পূর্ব কাব্যগান শুনিতে পাইলেন, যাহা সঙ্গীতাচার্য ভরত নির্মাণ করিয়া দিয়াছিলেন।

এস্তে দেখিতে হইবে যে, বাণীকি-রচিত কাব্যকে কবি ভরত-রচিত বলিয়া ব্যাখ্যা করিতেছেন, স্বতরাং ইহাই বুঝিতে হইবে যে, বাণীকি-রচিত কাব্যে ভরতের স্বরসন্নিবেশ করা তিনি অন্য কোন প্রকার নির্মাণ সন্তুষ্ট না।

পুনর্চ—“অপূর্বাঃ পাঠ্য-জাতিঃ গেয়েন সমলক্ষ্মতাম্।

প্রমাণৈর্বহভির্বদ্ধঃ তত্ত্বীলয়সমধিতাম্॥”

টীকা—“পাঠ্যজাতিঃ পাঠ্যস্য গেয়স্য জাতিঃ বড়জাদিস্বরক্ষপাম্। গেয়েন গানধর্ম্মেণ স্বরবিশেষেণ সমলক্ষ্মতাম্। প্রমাণৈর্বহভির্বদ্ধসাধনেঃ কৃত-মধ্য-বিলম্বিতাবৃত্তিভির্বহভির্বদ্ধপ্রকারাভির্বদ্ধিতাম্।”

কথিত শ্লোকটির এতামূল্য ব্যাখ্যার জানা যাইতেছে যে, রামায়ণটি গানধর্ম্ম ধাৰতীয় স্বরে গীত হইয়াছিল। কিন্তু অন্য এক টীকাকারের ব্যাখ্যার জানা যায় যে, তাহা বড়জাদি স্বর তিনি অন্য কোন বিকৃত স্বরের ঘোগে গীত হয় নাই। কেননা পাঠ্যজাতি শব্দকে গানধাৰ শব্দবালিৰ স্বকপ উচ্চারণ এবং গেৱ শব্দে গানধর্ম্ম বড়জাদি স্বর বলিয়া ব্যাখ্যা কৰিতে দেখা যায়। ইহাতেই সপ্রমাণ হইতেছে, বাণীকিৰ রামায়ণ-কাব্যখানিৰ সহিত ভরতেন সমৰ্পণ আছে, ইহাতে আৱ সংশয় নাই। বিকৃত স্বরগুলিৰ ব্যবহাৰ থাকিলেও তৎকালে সে সকলেৰ বিশেষ বিশেষ নাম ও তাহা হস্তান্তরক্ষণপে ধৰ্ত্য ছিল না বলিয়াই বোধ হয়। এইক্ষণে ত্রিস্থৰ হইতে সপ্তস্থৰ এবং সপ্তস্থৰ হইতে ক্রমে আৱ ১২টা স্বর,

ଜନିଯା ଏକଣେ ସଞ୍ଚୀତଟ ପୂର୍ଣ୍ଣବସବ ପ୍ରାପ୍ତ ହିଁଥାଛେ । ଏକମାତ୍ର ଧରନି ଅବଲଦନ କରିଯା ତାହାକେ ଉଦ୍‌ବ୍ଲଟ ଅନୁଷ୍ଠାନ ଓ ସ୍ଵରିତ ପ୍ରତ୍ୱେ କରିବାର ସେ କୌଶଳ, ତାହା ହିଁତେ ସମ୍ପଦର ଏବଂ ମେଇ ସମ୍ପଦର ହିଁତେ ଅଗ୍ରବିଧ ୧୨ୟ ସବ ପ୍ରତ୍ୱେ କରିବାରଙ୍କ ମେଇ କୌଶଳ । କୌଶଳ ଏକ ହିଁଲେଓ ଆଦିମ ମାନ୍ବ-ହୃଦୟରେ ତାହାର ସର୍ବାଂଶ୍ଚ ଫୁଲି ପାଇଁ ନାହିଁ ବଲିଯାଇ ଏକବାରେ ୧୧ ସ୍ଵରେ ଜନ୍ମ ହେଲା ନାହିଁ । ଇହାଓ କ୍ରମେ ହିଁଥାଛେ ।

କି ଏକବାରେ ଏକମାତ୍ର ଧରନି ଅବଲଦନ କରିଯା ଶକ୍ତ ସବ ଓ ବିକ୍ରତ ସବ ନିର୍ମାଣ ହିଁଥାଛେ, ତାହା ବଲା ଯାଇତେଛେ ।

ଶକଲେଇ ଜାନେନ ଯେ, ମେତାର ବା ବୀଣାତଙ୍ଗୀତେ ଆଘାତ ପାଇଲେଇ ଧରନି ଉଥିତ ହେଲା, ବଂଶୀତେ କୁଂକାର ଦିଲେଓ ଧରନି ହେଲା । ଏଇକ୍ଲପ ଦେହଦଶେର ଅଭ୍ୟନ୍ତର ସର୍ବେ ଆଘାତ ପାଇଲେଓ ଧରନି ହେଲା । କେ ଆଘାତ କରେ? ସଞ୍ଚୀତ-ବିଜ୍ଞାନେ ଲିଖିତ ଆହେ ଯେ—

“ଆଜ୍ଞାନ ପ୍ରେରିତଂ ଚିତ୍ତଂ ବହିମାହଣି ଦେହଜମ୍ ।  
ବ୍ରଜଗ୍ରହିତିତଂ ପ୍ରାଣଂ ସ ଝୋରଯତି ପାବକଃ ॥  
ପାବକପ୍ରେରିତଃ ସୋଯଃ କ୍ରମାଦ୍ରକ୍ଷପଥେ ଚରନ୍ ।  
ଅତିଶ୍ରମ୍ଭନିନିଂ ନାତୋ ହାଦି ସ୍ମରଃ ଗଲେ ପୂନଃ ॥  
ପୁଣଃ ଶୀର୍ଷେ ତ୍ରପୁଣିଷଂ କ୍ରତିବଂ ବଦନେ ତଥା ।”

ଆୟାର ପ୍ରୟତ୍ନ ( ଉଚ୍ଚାରଣେଛା ) ବଶତଃ ଦୈହିକ ତାଗ ବା ଉତ୍ସତା ( ତଡ଼ିୟ ) ବେମପ୍ରାପ୍ତ ହେଲା । ମେଇ ବେଗ ଉଦୟ-କନ୍ଦରେର ବାୟୁକେ ଆଘାତ ବା ପ୍ରେରଣା କରେ । ତତ୍ତ୍ଵଯେର ମଜ୍ବରେ ଉଦୟାକାଶେ ନାଦ ବା ଶୁଣ୍ଡ ଧରନି ଉତ୍ପନ୍ନ ହେଲା । ମେଇ ଧରନି ଗଲଗହରେ ଆସିଯା ପୃଷ୍ଠ ( ମୋଟା ) ବା ଫୁଲ ହେଲା ଏବଂ ବାଗ୍ୟକ୍ଷ ( ଜିହ୍ଵା, ଦସ୍ତ, ତାଲୁ ପ୍ରତିତି ) ଦ୍ଵାରା ତାହା କ୍ରତିମ ମ—ଥ—ଗ—ମ ଇତ୍ୟାଦି ନାନା ଆକାରେ ପରିଣତ ହେଲା । ସେଇକ୍ଲପ ବଂଶୀର ବା ମେତାରେର ଏକମାତ୍ର ସରଳ ଧରନିକେ ବଂଶୀର ଛିନ୍ଦ ଚାପିଯା କି ମେତାରେର ପର୍ଦା ଚାପିଯା କ୍ରତିମ ( ନାନା-ଆକାର ) କରା ଯାଏ, ଗଲ-ଗହରେର ଧରନିଓ ମେଇକ୍ଲପ ତାର୍ତ୍ତାବି ହାନ ଚାପିଯା ନାନା ଆକାରେ ପରିଣତ କରା ଯାଏ ।

ପର୍ଦା ବା ଧରିଯା ମେତାରେର ତାରେ ଆଘାତ କରିଲେ ଯେ ଧରନି ହେଲା, ପ୍ରଥମ ମଧ୍ୟକେର ପ୍ରଥମ ପର୍ଦା ଚାପିଯା ଆଘାତ କରିଲେ ତମପେକ୍ଷା ଉଚ୍ଚ ଧରନି ହିଁବେ । ଦିଉତୀୟ ପର୍ଦା ଚାପିଯା ଆଘାତ କରିଲେ ତମପେକ୍ଷା ଉଚ୍ଚ ଧରନି ହିଁବେ । କଷ୍ଟଧରନିପକ୍ଷେଓ ଏଇକ୍ଲପ ପ୍ରକ୍ରିଯା ବା ନିୟମ ଦୃଢ଼ ହେଲା । କଷ୍ଟ, ମୂର୍କା, ଏହି କମ୍ବେକ୍ଟ

উচ্চতা বা উজনের মিক্রগক স্থান। কষ্টবিবরস্থ পিলা, পেশী, জিহ্বা ও ক্ষুদ্র জিহ্বা প্রভৃতি স্বর-ভেদক যন্ত্র বা চাপিবার সাধন বলিয়া নির্দিষ্ট আছে। হৃদয়াদি-ত্রিহানোৎপন্ন ভিবিধ ক্রমোচ্চ ধ্বনি তিনটীর নামান্তর মন্ত্র, মধ্য, তার। হিন্দু-হানীয় ভাষার ইহাকে উদারা, মুদ্রারা, তারা বলিয়া থাকে।

মন্ত্র স্বরের যে উজন, মধ্যস্বর তাহার দ্বিগুণিত, এবং তারস্বর তাহার দ্বিগুণিত। সঙ্গীত দর্পণকার ইহা স্পষ্ট করিয়া বলিয়াছেন ; যথা—

“হৃদি মন্ত্রে গলে মন্দো মূর্ক্কি তার ইতি ক্রমাণ্ড।

দ্বি গুণঃ পূর্বপূর্বস্থাদয়ঃ স্যাত্তত্ত্বোত্তরঃ ॥

এবং শারীরবীণায়ঃ দারব্যাঙ্গঃ বিপর্যায়ঃ ॥”

প্রথম দ্বারা উর্ক্কতাগ চাপিয়া নাভি বা হৃদয়-কন্দর হইতে ধ্বনি বাহির করিলে তাহা মন্ত্র, উদ্ব ও অধোভাগ চাপিয়া কেবল গল-গহৰ বিস্তৃত করিয়া ধ্বনি করিলে তাহা মধ্য, দ্বন্দ্ব পর্যান্ত চাপিয়া ( প্রথম দ্বারা ) তালু স্থান হইতে ধ্বনি বহির্গত করিলে তাহা তার। ইহারা পর পর দ্বিগুণ-ওজন-যুক্ত, কিন্তু কাঠ-রচিত বীণায় ইহার ব্যতিক্রম আছে। মে ব্যতিক্রম এইকপ—শরীর যন্ত্রের নিয়ন্তাগ হইতে উপরে উঠিলে উচ্চ হয়, আর সেতার বা বীণার উপর হইতে নীচে আসিলে উচ্চ হয়।

একমাত্র খাড়া ধ্বনিকে এইকপ প্রভেদ করিয়া আদিম কালে ব্ৰৈহ্মণ গান প্রস্তুত হইয়াছিল। ক্রমে তদ্বপ পহাৰ অবলম্বন করিয়া তৎপৰবস্তী কালে সংস্কৃতের সৃষ্টি হয়। যথা—কোহলীয় সঙ্গীতগ্রন্থে—

“তং নাদং সপ্তধাত্কার্যান্তথা ষড়জাদিতিঃ স্বৈরঃ ।”

সেই আহত ও অনাহত দ্বিবিধ নাদ-নামক ধ্বনিকে সপ্ত প্রকারে ভেদ করিয়া তাহাতে ষড়জাদি স্বরের ( স—ঝ—গ—ম—প—ধ—নি— ) ব্যবস্থা করিয়াছেন। এই ষড়জাদি স্বরগুলি সূল, ইহারই সূল সূল ওজনমুক্ত অংশগুলির নাম শ্রতি।

সংগীতজ্ঞ পণ্ডিতেরা বলেন যে, নাদাদ্বক ধ্বনি হইতে শ্রতি নির্ণয় করিয়া তাহার দ্বারাই ষড়জাদি স্বরের শরীর গঠিত হইয়াছে এবং সেই স্বর হইতে মুর্ছনাদির জন্ম হইয়াছে। যথা—

“ନାମାଚ ପ୍ରତିରୋ ଜୀବାତ୍ମତଃ ସତ୍ୱାଃ ।

ତେଭାଚ ମୁର୍ଛନାଃ ପ୍ରୋକ୍ଷାଣାର୍ଥ୍ୟ ପ୍ରାମ୍ବଦ୍ଧବାଃ ॥”

ନାମାଚକ ଧରି ହିତେ କିମ୍ବକାରେ ଶ୍ରୀତିଥିଲ ଏବଂ ଶ୍ରୀ ହିତେଇ ବା  
କି ଅକାରେ ସତ୍ୱାଦି ସର ଉତ୍ପର ହିଲ, ତାହା ସରଳ ପଦବୀ ଅବଲଦ୍ଧନ କରିବା  
ବଳା ଯାଇତେହେ ।

ଶ୍ରୀ \* କି ? ସଂଗୀତଜ୍ଞ ବ୍ୟକ୍ତିରୀ ସଂଗୀତ ଅଭ୍ୟାସନ କରିତେ କରିତେ  
ତାହା ଅନୁଭବ କରିତେ ପାରେନ । ଫଳ, ଶ୍ରୀ ଅତି ଅତି ଶୁଦ୍ଧ ସରାଂଶ । ସରେଇ  
ଆସନରେ ନହେ, ଉଜନେଇ ଅଂଶ । ଉହା ଶ୍ରୀଗ୍ରାହ ସର-ଧର୍ମ ବିଶେଷ ବଲିରୀଓ  
ବ୍ୟବହର ହିଲା ଥାକେ । ସଥା—

“ସ୍ଵର୍ଗପମାତ୍ରବଗାନ ନାଦୋହନୁରଣନାୟକଃ ।

ଶ୍ରୀତିରିତ୍ୟାଚାତେ ଭୋଗୁଣା ଧାରିଂଶ୍ରତିର୍ମତାଃ ॥”

ସତ ନିମ୍ନ ହିତେ ପାରେ ତତ ନିମ୍ନ ହିତେ ଆରମ୍ଭ କରିବା, ସତ ଉଚ୍ଚ ହିତେ  
ପାରେ ତତ ଉଚ୍ଚ ଏକଟି ଧରି-ରେଖା କରିବା କର । ରେଖା ପଦାର୍ଥ କି ? ତାହା  
ମକଳେଇ ଜାନେନ । ରେଖା କତକଶୁଲି ପର-ପର ସଂଯୁକ୍ତ ବା ସଂଲଗ୍ନ ବିଦ୍ୟୁତ ସମାପ୍ତି;  
ଶୁତ୍ରାଂ ଧରି-ରେଖାଟିଓ କତକଶୁଲି ଉତ୍ତରୋତ୍ତର ସଂଲଗ୍ନ ଧରି-ବିଦ୍ୟୁତ ସମାପ୍ତି;  
ଇଚ୍ଛାମୁଶାରେ ଏହି ଧରି-ରେଖାର କୋନ ଏକଟି ହାନକେ ବା କୋନ ଏକ ବିଦ୍ୟୁକେ  
ଭିତ୍ତି ବା ଶୁଲ ଶୀମା କରିବା ତାହାର ଉର୍କଭାଗେର କୋନ ଏକ ବିଦ୍ୟୁକେ ଶୈଶ  
ଶୀମା କରିବା କର । ଏହି ବିଦ୍ୟୁଦୟେର ମଧ୍ୟବିତ୍ତିନୀ ସର-ରେଖାକେ କ୍ରମୋଚକ୍ରପେ ଅଗେ  
ଏଇକ୍ରପେ ଉଚ୍ଚାରଣ କର—ଯେକ୍ରପ ଉଚ୍ଚାରଣ କରିଲେ ସା ହିତେ ନି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସରଟି  
ଅବିଭାଗେ ଉଚ୍ଚାରିତ ହସ । ମନେ କର, ସେନ ପ୍ରେମ ବିଦ୍ୟୁକେ ଅବଲଦ୍ଧନ କରିବା,  
ମ ରି ଗ ମ ଇତ୍ୟାଦି ବର୍ଣ୍ଣାଚାରଣ ନା କରିବା, କେବଳ ଅବିଭାଗେ ଓ କ୍ରମୋଚ-  
କ୍ରପେ ସା-ଆ-ଆ-ଆ-ଆ-ଆ—ଏଇକ୍ରପ ଉଚ୍ଚାରଣ କରିଲେ । ଏହି ଧରି ରେଖା-  
ଟିକେ ସବ୍ଦି ଭାଗ କରିତେ ହସ, ତବେ ଯୁଦ୍ଧ ଇହାକେ ଅନେକ ଭାଗ କରିତେ ବଲିବେ ।  
କିନ୍ତୁ ଅତ୍ୟନ୍ତ ଅନେକ ଭାଗ କରିଲେ ତାହା ଅବ୍ୟବହାର୍ୟ ହିଲା ଉଠେ, ଏକଥିରେ  
ସଜ୍ଜିତାଚାର୍ଯ୍ୟେରା ଉହାକେ ଶୁଲତଃ ବା ମୋଟାଶୁଲ ସାତ ଭାଗ କରିବା ଗିଯାଛେ । ସେଇ  
ସାତ ଭାଗ ସାତ ସର ବଲିବା ଗ୍ରହଣ କର । କିନ୍ତୁ ମେଥିବେ ସେ, ସେଇ ସାତ  
ଭାଗେ ସମାନ ସାତ ଭାଗ ନହେ । ସେହେତୁ ଭାଗଶକ୍ତି ସରଗୁଲି ପରମପର ନମ୍ବାକ୍ଷରାଳ

\* ଶ୍ରୀଗ୍ରାହ ଶ୍ରୀତିଥିଲ

গ উত্তরোক্ত সম-পরিমাণে উচ্চ নহে। সুতৰাং তাহা ঠিক সমান সাত ভাগ নহে। সমান সাত ভাগ না হইবার হেতু এই যে, অৱগুলিকে ছেটি বড় নাম আকারে প্রকাশ কৱিতে না পারিলে গান কিয়া উত্তম হৰ না। অতএব সেই নূনাধিক সাত ভাগকে একটা নির্দিষ্ট নিয়মের অনুগত রাখি-  
বার উপায়োক্ত অবলম্বন কৱিতে হইবে। সে উপায় এই—পূর্বোক্ত অধশ  
দণ্ডায়মান ধৰনি-রেখাকে সাত ভাগ না কৱিয়া, ২২ ভাগ কৱিয়া তাহার  
২। ৩। ৪ অংশ একত্র কৱিয়া এক একটা ঘৰকে এক একটা নির্দিষ্ট  
নাম দিয়া প্ৰহণ কৱ। তাহা হইলে দেখিতে পাইবে যে, সপ্তধা বিভক্ত ঘৰের  
মধ্যে কোনটিতে ২। কোনটিতে ৩। কোনটিতে ৪ বিকৃত আছে। এই বিকৃ-  
গুলিই শৃঙ্খল। এইজুগ শৃঙ্খল নিৰ্গম কৱিয়া ঘৰ মিৰ্মাণ কৱিবাৰ বিভীষণ  
ফল এই যে, শৃঙ্খল হাস বৃক্ষ কৱিয়া লইলে সেই সেই ঘৰ বিকৃত হইয়া  
এক একটা অভিনব আকারের ঘৰ হইবে। এই অস্থাই কি মহাবৰ্কষ্ট, কি  
বীণাতঙ্গী, কি অস্ত কোন বস্তুজাত ধৰনিৰ নীচ হইতে উচ্চতা-বৃক্ষ ধৰনি-  
রেখাকে ২২ অংশ কৱিয়া ২২ শৃঙ্খল অবধারিত কৱা হইয়াছে। এই ২২ শৃঙ্খলে  
৭ ঘৰ গুচ্ছ এবং তাহার হাস বৃক্ষ কৱিয়া বিকৃত ১২ ঘৰ রাচনা কৱিবাৰ  
প্ৰথা নিয়মিতিৰ রেখা দৃষ্টে অনুভব কৱা যাইতে পাৰে। \*

- |    |                                            |
|----|--------------------------------------------|
| ১— | এই একত্ৰিত চাৰি শৃঙ্খল নাম সা অৰ্থাৎ ষড়জ। |
| ২— | এই একত্ৰিত তিনি শৃঙ্খলে রি অৰ্থাৎ আবত।     |
| ৩— | এই একত্ৰিত দুই শৃঙ্খলে গ অৰ্থাৎ গাঙ্কার।   |
| ৪— | এই একত্ৰিত চাৰি শৃঙ্খলে ম অৰ্থাৎ মধ্যম।    |
| ৫— | এই একত্ৰিত চাৰি শৃঙ্খলে প অৰ্থাৎ পঞ্চম।    |
| ৬— | এই একত্ৰিত তিনি শৃঙ্খলে ধ অৰ্থাৎ ধৈবত।     |
| ৭— | এই একত্ৰিত দুই শৃঙ্খলে নি অৰ্থাৎ নিয়াদ।   |

শৃঙ্খল ও শৃঙ্খলে ঘৰ হাচনাৰ বিষয়ৰ শাৰ্জদেব ও সিংহ তৃপাল অভি  
বিশৰঙ্গে উপহৰেশ কৱিয়াছেন। তাঁহারা বলেন, শৃঙ্খল ও ঘৰ কি? যদি

বুবিতে চাও—তবে নির্বলিধিত পছন্দ অবলম্বন কর। ছাইটি বীণা সর্কারেশে  
সমানরূপে প্রস্তুত কর। “একবীণের ভাসেতে যথা হে অপি শৃঙ্খলঃ।”  
ছাইটি বাজাইলে ঘেন ঠিক একটি বীণা বাজিতেহে বলিয়া জান হয়। প্রত্যেক-  
টিতে ২২ বাইশটি করিয়া তঙ্গী ধাকিবেক। যতদ্ব মন্ত্র হইতে পারে অথচ  
রঞ্জকতাৱ বাষ্পাত না হয়, একপ মন্ত্র করিয়া প্ৰথম তঙ্গটি বাধ। “মধ্যে ধৰ্ম-  
ধৰ্মনির্মাণকৃ” বিতীয়টি তাহা অগেকা অৱোচ করিয়া বাধ। “মধ্যে ধৰ্ম-  
স্তৰাঙ্গতেঃ” বিতীয়টি একপ অন্ন উচ্চ হইবে যে, তহভয়ের মধ্যে ঘেন আৱ  
শতদ্ব বিসদৃশ ধৰনি উৎপন্ন হয় না। তাহার নীচে আৱ একটি, তন্ত্ৰে আৱ  
একটি,—ক্রমে বাইশটি তঙ্গী বাধ। এই স্বাবিংশতি তঙ্গী হইতে উৎপন্ন স্বাবিং-  
শতি ধৰনি ক্রি শৰ্তের বাচ্য। এই স্বাবিংশতি শৰ্তিতে সপ্তস্থৰ স্থাপনেৱ  
বিধি এইকপ নিৰ্দিষ্ট আছে। তঙ্গীগুলিকে যদি বিলু মনে কৰ—তবে প্ৰথম  
বিতীয় তৃতীয় তঙ্গী শোপ করিয়া চতুর্থ তঙ্গী বা বিলু স্থানে বড়জ অৰ্থাৎ  
সা স্থাপন কৰ। সপ্তম বিলু স্থানে রি; অবম বিলু স্থানে গ; অৱোদশ  
বিলু স্থানে ম; সপ্তদশ বিলু স্থানে প; বিংশ বিলু স্থানে ধ; স্বাবিংশ বিলু  
বা তঙ্গী স্থানে নি স্থাপনা কৰ। শার্জদেৱ ও সিংহ দৃঢ়পাল এইকপে শৰ্তি  
ও স্বরহাগননৈৱ ব্যবস্থা করিয়া তাহার পৰীক্ষা ও শৰ্তি বিয়ৱক সুজ্ঞানেৱ  
নিমিত্ত একটি “সারণা” নামক প্ৰকৰণেৱ উপদেশ কৰিয়াছেন। তাহা এ  
স্থানে ব্যক্ত কৰিতে গেলে গ্ৰহণ বাহুল্য হয়। একশণকাৱ স্বৱহাগননৈৱ বীতিৱ  
সহিত এই প্ৰাচীন সঙ্গীতশাস্ত্ৰীয় স্বৱহাগননৈৱ অনেক প্ৰত্নে আছে। একশণ-  
কাৱ গায়কেৱা ও গীতাচাৰ্যোৱা চতুর্থশৰ্তিতে সা-স্বৱেৱ স্থাপনা না কৰিয়া  
প্ৰথম শৰ্তিতেই সা-স্বৱেৱ স্থাপনা কৰেন। এই বীতিতে একটি মহান দোষ  
আছে। মনে কৰ, যদি প্ৰথম বিলু বা প্ৰথম শৰ্তি স্থানে বড়জ স্বৱেৱ  
স্থিতি হয়, তাহা হইলে নিয়াদেৱ এক শৰ্তি মধ্যসপ্তকেৱ অধিকাৰে যাইয়া  
পড়ে। ইহা সঙ্গীত শাস্ত্ৰেৱ অনুমোদিত নহে। সপ্তক শৰ্তেৱ সাৱাৰ্থ এই  
যে, প্ৰথম স্বৱবিলুকে ডিঙি কৰিয়া অপৱ একবিংশতি স্বৱবিলু অবিভাগে  
উচ্চারিত হইয়া যে একটি স্বৱ-ৱেৰার উৎপত্তি কৰিয়াছে এবং সেই বিলুমুক  
স্বৱৱেৰাকে বিভাগ কৰিয়া যে সাতটি ডিম তিনি স্বৱ উৎপন্ন হইয়াছে,  
ইহারই নাম প্ৰথম সপ্তক। এই প্ৰথম সপ্তকেৱ শেষ বিলুকে আছি-সীমা

করিয়া যদি পুনশ্চ ধারিংশতি বিদ্যুময় স্বরেখা করিয়া তথ্য হইতে সা  
রি গ ম প ধ নি বাহির করা যায়, তাহা হইল তাহা বিভৌগ সপ্তক হইবে ।  
মহুব্যক্তিশ সার্ক দ্বিসপ্তক ও তত্ত্বাতে ত্রিসপ্তক পর্যন্ত ব্যবহৃত হইতে পারে ।

শ্রতি কি ? এবং স্বর ও শ্রতির প্রভেদ কি ? ইহা নির্ণয় করিতে গিয়া  
সঙ্গীতজ্ঞ পণ্ডিতেরা বলিয়াছেন যে, স্বর ও শ্রতির প্রভেদ ছুঁট ও দধির  
প্রভেদের শায় । অর্থাৎ ছুঁট হইতে যেমন দধি প্রকাশ পায়, সেইরূপ শ্রতি  
হইতেই বড়জাহি স্বর প্রকাশ পায় । যথা—

“তাত্ত্বাঃ শ্রতংসঃ স্বর-ক্লপেণ জায়স্তে ।”

সেই সকল শ্রতি ( সংযুক্ত হইয়া পৃষ্ঠ ও ) স্বর ক্লপে প্রকাশ পাইয়া  
থাকে । শাস্ত্রকারেরা বলিয়াছেন যে,

“শ্রতিস্থানে স্বরান্ব বক্তুং নালং ব্রহ্মাপি তস্ততঃ ।

জলেষু চরতাঃ মার্গো মীনানাঃ নোপলভ্যতে ॥”

অর্থাৎ জলেতে মৎস্ত-বিচরণের পথ যেমন উপলক্ষ্মি হয় না, সেইরূপ  
স্বর মধ্যে শ্রতি-সংকরণ লক্ষ্য হয় না ।

এক্ষণে নির্ণয় হইল যে, ২২ শ্রতি হইতে ৭ স্বরের উভয় হইয়াছে ।  
তত্ত্বাত্মক ক্ষেত্রে কত শ্রতি আছে ? ইহার প্রমাণ ও তালিকা নিম্নে  
প্রদত্ত হইল ।

“চতুর্ভ্যো জায়তে ষড়জো মধ্যমঃ পঞ্চমস্তথা ।  
ষাভ্যাঃ ষাভ্যাঃ গনী জ্ঞেয়ো রিষো চ আশ্বকো তথা ।”

|    |   |
|----|---|
| সা | ৪ |
| রি | ৩ |
| গ  | ২ |
| ম  | ৪ |
| প  | ৪ |
| ধ  | ৩ |
| নি | ২ |

ଦୋହାଁ :

“ଧରଙ୍ଗ ମଜ୍ଜାମ ପଞ୍ଚମ ଚାରି ।  
ମୋଦୋ ଗାନ୍ଧାର ନିଧାନ ବିଚାରି ॥  
ରିଧବ ଦୈବତ ତିନୋ ଜାନ ।  
ବାଓଇସ ଶୋରତ ଏସାଇ ଜାନ ॥”

ତଥ ୨ ଦୂର ବିଶେଷ ହାଲେ ଉଚ୍ଚାରିତ ହୁବ ବଲିଯା ଅର୍ଥାତ୍ ମହେ, ମଧ୍ୟ ଓ ତାର-ହାନ ଅବଳମ୍ବନେ ଉଚ୍ଚାରିତ ( ଉଥାନ ) ହୁବ ବଲିଯା ତାହାର ଓ ପ୍ରକାର କରନା ହିଁଯା ଥାକେ । ମେ ପଞ୍ଚ ଦେଖିଲେ ୨୧ ବିଶେଷ ଦୂର ବଲ୍ୟ ଯାଇତେ ପାରେ । ଧରା—

“ଶକ୍ତା : ସମ୍ପ ଦୂରାତ୍ମେ ଚ ମହାଦିହାନତତ୍ତ୍ଵିଧା ।”

କଥିତ ଏକାର ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ନିଯମେର ବ୍ୟାତିଜ୍ଞମ କରିଯା ଯଦି ଦୂର ସଂହାଗନ କରାଯାଇ, ତାହା ହିଁଲେଇ ମେହି ମେହି ଦୂରଶୁଣି ବିକ୍ରତ ହିଁଯା ଦୁଃଖାଯା । କୋନ ଏକ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ଦୂରେର ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ଶ୍ରଦ୍ଧା ତାଙ୍କିଯା ଲାଇଯା ଅଣ୍ଟ ଏକ ଦୂରେ ଯୋଗ କରିଲେ ମେହି ଉତ୍ତର ଦୂରଇ ବିକ୍ରତ ଭାବ ପ୍ରାପ୍ତ ହୁବ ( ତାହା ଏକଥେ କୋମଳ ଓ ତୀର୍ତ୍ତ ଅଭୂତ ନାମେ ଚଲିଅଛେ ) । ପରମ ଏତ୍ୟକେ ଏକଟୁ ବିଶେଷ ନିୟମ ଆଛେ ଏବଂ ମେହି ନିୟମ ବଶତଃ ବିକ୍ରତ ଦୂର ୧୨ଟିର ଅଧିକ ହୁଯ ନା ।

|    |        |
|----|--------|
| ମ  | ପ୍ରକାର |
| ରି | ପ୍ରକାର |
| ଗ  | ତ୍ରୀ   |
| ମ  | ତ୍ରୀ   |
| ପ  | ତ୍ରୀ   |
| ଧ  | ତ୍ରୀ   |
| ନି | ତ୍ରୀ   |

ମହୀତ-ମହାକର ଏହି ବିଦ୍ୟାଟି ବିଶ୍ଵାସ କରିଯା ଦେଖାଇଯାହେଲ ; ଧରା—

“ତତ୍ରୈବ ବିକ୍ରତାବହୁ : ମାଧ୍ୟ ପ୍ରତିପାଦିତା : ।

ଚୁତୋଚୁତୋ ଧିଧା ବଢ଼ିଜୋ ହିଙ୍ଗତିରିବିକ୍ରତୋ ଭବେ ॥

ମାଧ୍ୟାରଳେ କାଳଲିହେ ନିବାହନ ଚ ଦୃଶ୍ୟତ ॥

ମାଧ୍ୟାରଳେ ଶ୍ରଦ୍ଧିବରାରାତି ଭାବେକେ । ବିକ୍ରତୋ ଭବେ ॥

ମାଧ୍ୟାରଳେ ତିଙ୍ଗତିଃ ଭାବମୁହେ ଚତୁଃଶ୍ରଦ୍ଧିଃ ।

গাঙ্কার ইতি তঙ্গেদো হৌ নিঃসঙ্গেন কীর্ণিতো ॥  
 মধ্যমঃ ষড়জবচ্ছেধাহস্তরসাধারণাপ্রয়াৎ ।  
 পঞ্চমো মধ্যমগ্রামে ত্রিশ্রুতিঃ কৈশিকে পুনঃ ॥  
 মধ্যমশু শ্রতিং প্রাপ্য চতুঃশ্রতিরিতি দ্বিধা ।  
 ধৈবতো মধ্যমগ্রামে বিকৃতঃ স্বাচ্ছতৃঃশ্রতিঃ ॥  
 কৈশিকে কাকলিষ্ঠে চ নিয়াদস্ত্রিচতৃঃশ্রতিঃ ।  
 আপ্নোতি বিকৃতো ভেদো ধারিতি শাদশ স্থৰাঃ ॥  
 তৈঃ শুচৈঃ সপ্তভিঃ সার্কঃ ভবত্যকোনবিংশতিঃ ॥

এই সকল শ্লোকের সংক্ষেপার্থ এই যে, ষড়জ শ্বরটি ছই প্রকারে বিকৃত হয়। একের নাম চুতষড়জ, অপরের নাম অচুতষড়জ। ষড়জ-সাধারণ অর্থাং নিয়াদ শ্বরটি বখন দ্বিতীয় সপ্তকীর্ণ ষড়জের আদ্য শ্রতি আপ্নয় করে, তখন এই ষড়জ শ্বরটি আপনার স্থান চতুর্থশ্রতি হইতে অংশ হইয়া তৃতীয় শ্রতিতে গিয়া অবস্থান করে, স্ফুতরাঃ তখন ইহা বিকৃতি এবং স্থান-চুততা-হেতুক চুতষড়জ বলিয়া উক্ত হয়। আর নিয়াদ বখন কাকলী হয় অর্থাং তাদৃশ ষড়জের ছই শ্রতি গ্রহণ করে, তখন ষড়জ-শ্বরটির আয়ন ছই শ্রতি হইয়া পড়ে; কিন্তু স্থানে অর্থাং চতুর্থশ্রতিতেই থাকে, স্ফুতরাঃ ষড়জ শ্বরটি স্থানে ধাকিলেও ছই শ্রতির ন্যনতাহেতু বিকৃত এবং তাহা অচুতষড়জ নামে উক্ত হয়। এইরূপে বিকৃতাবহু ষড়জশ্বরটি বিবিধ।

খ্যত শ্বরটি এক প্রকারেই বিকৃত হইয়া থাকে। ষড়জ-সাধারণ অর্থাং নি-স্বরের পূর্বোক্ত প্রকার ব্যবহাকালে খ্যত ষড়জ-স্বরের অস্তিম শ্রতিটি গ্রহণ করে। ত্রিশ্রুতিক খ্যত চতুঃশ্রতি হইলে স্ফুতরাঃ তাহাকে বিকৃত খ্যত বলিতে হয়। রি এতজ্ঞিন অঙ্গ প্রকার হয় না।

গাঙ্কার শ্বরটিরও ছই প্রকার বিকৃতি। সাধারণগাঙ্কার ও অস্তরগাঙ্কার। গ নিজে ২ শ্রতি, কিন্তু বখন মধ্যমের প্রথম শ্রতিতে উচ্চারিত হয়, তখন ত্রিশ্রুতি হইয়া সাধারণ গাঙ্কার এবং বখন দ্বিতীয় শ্রতিতে উচ্চারিত হয়, তখন ৪ শ্রতি হইয়া অস্তরগাঙ্কার নামে ধ্যাত হয়। গাঙ্কারের এই ছই প্রকার ভিন্ন অঙ্গ প্রকার বিকৃতিষ নাই।

ସ୍ଵଦ୍ରୂପର ଶାର ମଧ୍ୟମ ସ୍ଵରଟିରେ ବିବିଧ ବିକ୍ରତି । ତାହା ମଧ୍ୟମ-ସାଧାରଣେ ଓ ଗାନ୍ଧାରେ ଅନୁରତା କାଳେଇ ପ୍ରକାଶ ପାଇଯା ଥାକେ ।

ଅଧ୍ୟମ ଗ୍ରାମେ, ପଞ୍ଚମ ସ୍ଵରଟ ଦ୍ୱୀପ ଉପାସ୍ତ୍ର ଶ୍ରତିତେ ଅର୍ଥାଏ ତୃତୀୟ ଶ୍ରତିତେ ପ୍ରକଟ ହିଁଲେ ଏକଶ୍ରତି ହୈଲେ ଏକଶ୍ରତିକ ହୈଯା ତିଙ୍ଗତିକ ହିଁଯା ପଡ଼େ । ଇହା ଏକ ପ୍ରକାର ବିକ୍ରତ ପଞ୍ଚମ । ଏବେଳୁ ପଞ୍ଚମ ମଧ୍ୟମେର ଏକ ଶ୍ରତି ଲାଇଲେ ଅର୍ଥାଏ ଅଧ୍ୟମ ଦ୍ୱୀପ ଉପାସ୍ତ୍ର ଶ୍ରତିତେ ଉଚ୍ଚାରିତ ହିଁଲେ, ଚତୁଃଶ୍ରତିକ ଲାଙ୍ଘେ ବିକ୍ରତତାବ ପ୍ରାପ୍ତ ହୁଏ । ସ୍ଵତରାଂ ପଞ୍ଚମେରେ ବିବିଧ ବିକ୍ରତି ।

ଧୈର୍ଯ୍ୟତରେ ଏକ ପ୍ରକାର ମାତ୍ର ବିକାର । ୫-ସ୍ଵରଟ ପଞ୍ଚମେର ଅନ୍ତ୍ୟଶ୍ରତି ଲାଙ୍ଘେ ( ମଧ୍ୟମ ଗ୍ରାମେ ) ଚତୁଃଶ୍ରତି ସମ୍ପଦ ହିଁଯା ତାମୃତ ବିକାର ପ୍ରାପ୍ତ ହୁଏ ।

ନିଷାଦ ସ୍ଵରଟ ସ୍ଵରଗତଃ ତିଙ୍ଗତିକ, କିନ୍ତୁ ପ୍ରଥୋମେକ ସ୍ଵଦ୍ରୂ-ସାଧାରଣତା କାଳେ ଛିତ୍ତୀମ ମଧ୍ୟକୌଣ୍ଠ ସ୍ଵଦ୍ରୂପର ଅଧ୍ୟମ ଶ୍ରତି ଆଶ୍ରମ କରିଯା ତିଙ୍ଗତିକ ଏବଂ ସଥନ କାକଳୀ ହୁଏ ତଥନ ତାହାର ହୁଇ ଶ୍ରତି ଗ୍ରହଣ କରିଯା ଚତୁଃଶ୍ରତିକ ହିଁଯା ଦୀଢ଼ାରୀ ; ସ୍ଵତରାଂ ନିଷାଦେର ହୁଇ ପ୍ରକାର ବିକାର । ଏଇକଥିବ୍ୟବସ୍ଥା ଅନୁମାରେ ସିକ୍ଷାନ୍ତ ହିଁଲେଛେ ସେ, ମୁଦ୍ରାରେ ଆମ୍ବଶ ପ୍ରକାର ବିକ୍ରତ ସର ଆହେ ।

ଶ୍ରତିର ହ୍ରାସ ସ୍ଵର୍ଗି ଘଟିତ ଏହି ସକଳ ବିକ୍ରତ ସ୍ଵରଗୁଲି କର୍ତ୍ତ୍ଵାତେ ଛାତ୍ରେର ପକ୍ଷେ ମହଜ-ବୋଧ୍ୟ ନହେ । ମେତ୍ତାରେ ପର୍ଦାତେ ଇହା ଉତ୍ତମ ସ୍ଵର୍ଗା ଥାଇତେ ପାରେ । ଶ୍ରତି ଓ ତଦ୍ବୁଦ୍ଧତ ନିଯମ ଅନୁସାରେ ଆବଶ୍ୟକ ୧୧ ଖାନି ପର୍ଦାଯ ତିନ ସଞ୍ଚକେର ୨୧ ଖାନି ଶୁଦ୍ଧ ସର ସହଜେଇ ଉଚ୍ଚାରିତ ହିଁଯା ଥାକେ । ବିକ୍ରତ ସ୍ଵରଗୁଲି ପ୍ରକାଶ କରିତେ ହିଁଲେ ତର୍ଜୀ ଆକର୍ଷଣ କରିଯା ଅଧିବା ପର୍ଦା ସରାଇଯା ପ୍ରକାଶ କରିତେ ହୁଏ । ପର୍ଦାର ଶ୍ରତି ଦୃଷ୍ଟିଗାତ କରିଲେ ଦେଖିତେ ପାଇବେ, ପର୍ଦାଗୁଲି ସମ ଅନ୍ତର ବୀଧି ନହେ । ମରାନ୍ତର ନା ହିଁବାର ଅନେକ କାରଣ ଆହେ ; ତଥାଦେ ସ୍ଵରଗୁଲି ସମ-ଅନ୍ତର ନହେ, ଇହାଓ ଏକଟି କାରଣ । କୋନ୍ କୋନ୍ ସର ୪ ଶ୍ରତି ଏବଂ କୋନ୍ କୋନ୍ ସର ୨୧ ଶ୍ରତିର ସମାପ୍ତି, ତାହା ପ୍ରାଦର୍ଶିତ ହିଁଲେଛେ ।

### ସେତାର

:—ସ ( ୪ ଶ୍ରତିର ମାଧ୍ୟମ )

\* :—ରି ( ୩ ଶ୍ରତିର ମାଧ୍ୟମ )

:—ଗ ( ୨ „, ମାଧ୍ୟମ )

:—ମ ( ୪ „, ମାଧ୍ୟମ )

- :—শ ( ৪ শ্রতির মাথার ) .
- :—ধ ( ৩ „ মাথার )
- :—নি ( ২ „ মাথার )
- :—মা ( ৪ „ মাথার )

একগে পর্দা সরাইয়া বিকৃত ( কোমল তিওর ) কর। সা নি—স্বরের ১ শ্রতি লইতে পার। লইলে তাহা অচুত ষড়জ হইবে। নি'র পর্দাখানি দ্বা'র দিকে ১ শ্রতি সরাইয়া লইলেই উহা সম্পন্ন হইবে। আর এক শ্রতি ভাগ ( নির দিকে ) করিলে তাহা চুত ষড়জ হইবে।

এইরূপে শুল্ক ৭ স্বর, তৎপরে তাহার বিকার ১২ স্বর, সমুদ্বারে ১৯ স্বর গীত হইত। তৎপরে ক্রমে রাগ রাগিনীর স্থষ্টি। রাগ রাগিনী আর কিছুই নহে, কেবল উল্লিখিত স্বরশ্রেণীকে ছন্দঃ ও অলঙ্কারাদি দ্বারা ভূষিত করিয়া এক একটি আকৃতি নির্মাণ করা মাত্র। তাহা কর্ণে প্রবেশ করিলে মন মোহিত হয় ও অমুরভি জন্মে বলিয়া রাগ নাম হইয়াছে।

এই স্বরের মধ্যে আবার ৪ প্রকার ভেদ আছে। বাদী ( ১ ) সংবাদী ( ২ ) বিবাদী ( ৩ ) অমুবাদী ( ৪ )। যথা—

তে বাদি-সংবাদি-বিবাদ্যমুবাদ্যভিধাঃ পুনঃ।

স্বরাশ্চতুর্বিধাঃ প্রোক্তান্তর বাদী স কর্থ্যতে ॥

প্রচুরো যঃ প্রয়োগেষু বক্তি রাগাদিনিশ্চম্।

সমঞ্চিতশ সংবাদী পঞ্চমস্ত সমঃ কৃচিঃ ॥

গন্তী বিবাদিনৌ শাতাং রিধযোর্বা তু তো তয়োঃ ।

অমুবাদী ভবেচ্ছেয ইতি পাঞ্চিতসম্মতম্ ॥

অর্থাৎ গীত প্রয়োগ সময়ে, যে স্বর প্রাচুর্য হেতুক রাগের বোধক হয়, তাহা বাদী স্বর। পঞ্চমের সম্প্রতি স্বর সংবাদী। গাকার আর নিষাদ, খবত ও ধৈবতের ক্রমাবস্থে বিবাদী; এইরূপ খবত ও ধৈবত, গাকার আর নিষাদের ক্রমাবস্থে বিবাদী। বাদী সংবাদী বিবাদীর অক্ষণ স্পর্শ না করিলেই তাহা অমুবাদী হইবে।

সংগীতানভিজ্ঞ ব্যক্তিরা মনে করে যে, উচ্চ উচ্চ স্বর হইলেই উচ্চ উচ্চ গ্রাম হয়, বস্তুতঃ তাহা নহে। গ্রামের একটু বিশেষ নিরন্তর আছে।

যথা—

“স্বরাণাং স্ফুর্যবস্থানাং সমুহো গ্রাম উচাতে ।”

“পঞ্চমশ্চনির্বিকারঃ ষড়জগ্রামস্তদোচ্ছাতে ।

সোপাস্ত্যঞ্জতি-সংহোহঃ গ্রামঃ ত্বামধ্যমস্তথা ॥”

“গ্রামঃ স্বর-সমুহঃ ত্বামুচ্ছিনাদেঃ সমাপ্তিঃ ।

তো রৌ ধৰাতলে তত্ত্ব ত্বাং ষড়জগ্রাম আদিতঃ ॥

বিত্তীরো মধ্যমগ্রামস্তরোলক্ষণমুচ্ছাতে ।

ষেোপাস্ত্যঞ্জতিসংহোহস্তি মধ্যম-গ্রাম ইষ্যাতে ।

যথা ধন্ত্ৰিঞ্জতিঃ ষড়জে মধ্যমে তু চতুর্থঞ্জতিঃ ॥

রিময়োঃ অভিমোক্তেকাং গাঙ্কারচেৎ সমাপ্তয়েৎ ।

পঞ্চতিঃ ধো নিষাদস্ত ধৰ্মতিঃ সঞ্চতিঃ প্রিতঃ ॥

গাঙ্কারগ্রামমাচষ্টে তদা তৎ নারদো মুনিঃ ।

পুরুষে স্বর্গলোকে গ্রামোহসো ন মহীতলে ॥”

অর্থ—মুচ্ছিনাদিত আশ্রয়ভূত স্বরসমুহের স্ফুর্যবস্থার নাম গ্রাম। তন্মধ্যে ধৰাতলে ২ গ্রাম গীত হইয়া থাকে। আদিম ষড়জ গ্রাম, ২য় মধ্যম গ্রাম। এই দ্রাহিয়ের লক্ষণ উচ্চ হইতেছে। যথা—পঞ্চম স্বর শীঘ্ৰ চতুর্থ ঞ্জতিতে থাকিলে অর্থাৎ নির্বিকার থাকিলে তৎ-স্বত্ত্বিত স্বরসমুহ ষড়জ গ্রাম, আর সেই পঞ্চম উপাস্ত্যঞ্জতিস্ত হইলে তৎসংযুক্ত স্বরসমুহ মধ্যম গ্রাম।

গ্রাম হইতে মুচ্ছিনার জন্ম। মুচ্ছিনা প্রতি গ্রামে প্রধানতঃ সাত সাতটি। ক্রমাবয়ে আরোহণ অবয়োহণ ক্রিয়া স্বৰূপ স্বরসমুহের নাম মুচ্ছিনা। এই মুচ্ছিনা বীণায়ত্নে সুস্পষ্টবোধ্য। কোহলীয় সঙ্গীত শান্ত্রে ইহার বিশেষ বিবৃতি দৃষ্ট হয়। যথা—

সঈপ্তুব মুচ্ছিনাশ্চাত্র অভিগ্রামঃ অকীর্তিঃ ।

আদিদ্বিতীচতুঃপঞ্চমষ্টমপ্রস্থপি তা মতাঃ ॥

ସ୍ଵରାନ୍ତିମାଦପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ନିଷାଦାକ୍ଷେବତାନ୍ତକମ୍ ।  
ଧୈବତାଂ ପଞ୍ଚମାନ୍ତସ୍ତ ପଞ୍ଚମାନ୍ତ୍ୟମାନ୍ତକମ୍ ॥  
ସ୍ଵରତାଂ ସାନ୍ତ୍ଵମିତ୍ୟାହଃ ସଙ୍ଗ୍ରାମଶ୍ଶ ମୁର୍ଛନାଃ ॥  
ଅନ୍ତ ପ୍ରୋଗ୍ରାମଃ ।

ସ ରି ଗ ମ ପ ଧ ଲି, ନି ସ ରି ଗ ମ ପ ଧ, ଧ ନି ସ ରି ଗ ମ ପ, ପ ଧ  
ନି ସ ରି ଗ ମ, ମ ପ ଧ ନି ସ ରି ଗ, ଗ ମ ପ ଧ ନି ସ ରି, ରି ଗ ମ ପ  
ଧ ନି ସ ।

ମଙ୍ଗୀତେ ପ୍ରଧାନତଃ ପ୍ରତି ଗ୍ରାମେ ସାତାଟି କବିଆ ମୁର୍ଛନା କଥିତ ହିୟାଛେ ।  
ତାହା ପ୍ରେସ, ଡି, ବି, ଚତୁଃ, ପଞ୍ଚ, ଷ୍ଟ୍ର ଓ ସପ୍ତ ସବେ ଅଭୁଗତ । ସଙ୍ଗ୍ରାମ ହିତେ  
ନିଷାଦ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ—ନିଷାଦ ହିତେ ଧୈବତ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ—ଧୈବତ ହିତେ ପଞ୍ଚମ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ—  
ପଞ୍ଚମ ହିତେ ମଧ୍ୟମ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ—ମଧ୍ୟମ ହିତେ ଗାନ୍ଧାର ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ—ଗାନ୍ଧାର ହିତେ ଶ୍ଵେତ  
ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ—ଶ୍ଵେତ ହିତେ ପୁନରପି ସା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ । ଏଇକ୍ରପ ସବ ପରିଚାଳନାଅକ ମୁର୍ଛ-  
ନାକେ ସଙ୍ଗ୍ରାମ-ଗ୍ରାମୀୟ ମୁର୍ଛନା ବଲେ । ( ଉପରେର ଲିଖିତ ଉଦାହରଣ ଦେଖ । )

ଅନୁତର ମଧ୍ୟମ ଗ୍ରାମେର ମୁର୍ଛନା ଏଇକ୍ରପେ ପ୍ରଦର୍ଶିତ ହିୟାଛେ ।

“ଆଥୋଚାନ୍ତେ ପୁରୋଧୀୟ ମଧ୍ୟମ-ଗ୍ରାମମୁର୍ଛନାଃ ।  
ମାଦଗ୍ରୁଣ୍ଠଂ ଗାତ୍ରର୍ଭତାନ୍ତଃ ଶ୍ଵେତାଂ ସାନ୍ତ୍ଵମିଯାତେ ॥  
ମାର୍ଯ୍ୟନ୍ତଃ ନୈରୈବତାନ୍ତଃ ଧାଂ ପାନ୍ତଃ ପାଂଚ ମାନ୍ତକମ୍ ।”

ଅଶୋଦାହବଗମ୍ ।

ମ ପ ଧ ନି ସ ରି ଗ, ଗ ମ ପ ଧ ନି ସ ବି, ରି ଗ ମ ପ ଧ ନି ସ, ସ ରି  
ଗ ମ ପ ଧ ଲି, ନି ସ ରି ଗ ମ ପ ଧ, ଧ ନି ସ ରି ଗ ମ ପ, ପ ଧ ନି ସ  
ରି ଗ ମ ।

ମ ହିତେ ଗ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ,—ଗ ହିତେ ରି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ,—ରି ହିତେ ସା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ,—  
ସା ହିତେ ନି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ,—ନି ହିତେ ଧ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ,—ଧ ହିତେ ପ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ,—ପ ହିତେ  
ମ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ । ଏଇକ୍ରପ ସବବାବହାଟିତ ମୁର୍ଛନା ମଧ୍ୟମ-ଗ୍ରାମୀୟ ମୁର୍ଛନା । ( ଉପରେର  
ଲିଖିତ ଉଦାହରଣ ଦେଖ । ) ଗାନ୍ଧାର ଗ୍ରାମେର ମୁର୍ଛନା ଲୋକିକ ଶୀତେର ଅହପ-  
ଯୋଗୀ ବଲିଆ ବିଶେଷ କବିଆ ବଲେନ ନାହି । “ଗ ମ ପ ଧ ନି ସମୀତି ଗାନ୍ଧାର  
ଗ୍ରାମମୁର୍ଛନା” ଏଇକ୍ରପ ସଂକ୍ଷେପେ ବଲିଆ ଗିଯାଛେ ।

ଅପିଚ, ସଙ୍ଗୀତ ଶାନ୍ତେ ମୂର୍ଛନାର ନାମ କଲାନା କରା ଆଛେ । ସଥା—

“ଶଳିତା ମଧ୍ୟରୀ ତିଆ ରୋହିଣୀ ଚ ମତଙ୍ଗଜା ।  
ସୌବୀରୀ ଶୁଦ୍ଧମଧ୍ୟା ଚ ସଡ଼୍-ଜ୍-ମଧ୍ୟା ଚ ପଞ୍ଚମୀ ॥  
ଯଂସରୀ ମୃଦୁମଧ୍ୟା ଚ ଶୁଦ୍ଧକାନ୍ତା ଚ କଳାବତୀ ।  
ତୀଆ ରୌଦ୍ରୀ ତଥା ବ୍ରାହ୍ମୀ ବୈଷଣୀ\* ଖେଚରା ଚରା ॥  
ମଦାବତୀ ବିଶାଳା ଚ ତିର୍ଯ୍ୟ ଗ୍ରାମେରୁ ମୂର୍ଛନା ।  
ଏକବିଂଶତିରତ୍ୟକ୍ତା ମୂର୍ଛନାଶଜ୍ଞମୌଲିନା ॥

ଇହାର ଅର୍ଥ ସହଜ ; ମୂର୍ଛନାର ନାମ ଭିନ୍ନ ଇହାତେ ଅନ୍ତ କିଛୁ ନାହିଁ । ଏହି ଏକ-  
ବିଂଶତି ମୂର୍ଛନା ପ୍ରଧାନ, ଇହା ଭିନ୍ନ ଅନ୍ତର ବହୁତର ମୂର୍ଛନା ଆଛେ ।

କୋହଳ-କୃତ ସଙ୍ଗୀତ ଗ୍ରହ ଅପେକ୍ଷା ସଙ୍ଗୀତ-ଦର୍ଶଣେ କିଛୁ ଏହି ସକଳ ବିଷୟେର  
ବୈଶଦ୍ୟ ଦେଖା ଯାଉ । ଭାରତବର୍ଷେ ଏକ ସମସେ ସଙ୍ଗୀତ ଓ ସଂସ୍କରତ ଭାୟାର କି  
ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଚର୍ଚା ହଇଗାଛିଲ, ତାହା ବୋଧଗମ୍ୟ କରାଇବାର ନିମିତ୍ତ ସଙ୍ଗୀତ-ରଙ୍ଗାକର ହିତେ  
ମୂର୍ଛନାନିଯାମକ କତିପଥ ଝୋକ ଉଦ୍‌ଭୂତ କରିଯା ଦିଲାମ ।

“କ୍ରମାଂ ସ୍ଵରାଗାଂ ସମ୍ପାନାମାରୋହଚାବରୋହଣମ୍ ।  
ମୂର୍ଛନେତ୍ରାଚାତେ ଗ୍ରାମତ୍ରୟେ ତାଃ ସମ୍ପ ସମ୍ପ ଚ ॥  
ଶାନ୍-ତ୍ରମ-ସମାଧୋଗେ ମୂର୍ଛନାରଭ୍ୟମଭ୍ୟଃ ।  
ତତ୍ ମଧ୍ୟ-ସଡ଼କ୍-ଜ୍ରେନ ସଡ଼୍-ଜ୍-ଗ୍ରାମଶ୍ଚ ମୂର୍ଛନା ॥  
ପୂର୍ବମାରଭ୍ୟତେ ନେଷ୍ଠ ନିଷାଦାଦୈରଧ ତ୍ରନୈଃ ।  
ମଧ୍ୟ-ମଧ୍ୟ-ମାରଭ୍ୟ ମଧ୍ୟମଗ୍ରାମ-ମୂର୍ଛନା ॥  
ଆଦ୍ୟା ନେଷ୍ଠମଧ୍ୟାଧ୍ୟଃ ସ୍ଵରାନାରଭ୍ୟ ଷଟ୍ କ୍ରମାଂ ।  
ସଡ଼କ୍-ଜ୍ରେ ତୁଭ୍ରମଜ୍ଞାନ୍ୟା ରଜନୀ ଚୋତ୍ତରାୟତା ॥  
ଶୁଦ୍ଧ-ଜ୍ରୀ ଯଂସରୀଫୁଲାଖାକାନ୍ତାଭିରଳତା ।  
ସୌବୀରୀ ମଧ୍ୟମଗ୍ରାମେ ହାରିଗାସ୍ତା ତତଃପରମ୍ ॥  
ତାଃ କଲୋପନତା ଶୁଦ୍ଧ ମଧ୍ୟମାଗ୍ରୀ ଚ ସୌରବୀ ।  
ଦ୍ୱୟକା ସମ୍ପମୀ ପ୍ରୋକ୍ଷା ମୂର୍ଛନେତ୍ୟଭିଧା ଇମାଃ ॥  
ନଳା ବିଶାଳା ସ୍ଥୁରୀ ବିତ୍ତିଆ ରୋହିଣୀ ସ୍ଥୁରୀ ।  
ଆଲାପା ଚେତି ଗାନ୍ଧାର-ଗ୍ରାମେ ଜ୍ୟଃ ସମ୍ପ ମୂର୍ଛନାଃ ॥

ପୃଥକ୍ ଚତୁର୍ବିଧାଃ ଶ୍ରୀଃ କାକଳୀକଲିତାନ୍ତମଃ ।  
 ସାଂକ୍ଷରାତ୍ମକରୋପେତାଃ ସତ୍ପଞ୍ଚାଶ୍ଚତ୍ର ମୁର୍ଛନାଃ ।  
 ସଦା ନିଯାମ-ସ୍କର୍ଣ୍ଣକଃ ଅତି-ଦ୍ୱଦଂ ସମାପ୍ତଯେ ।  
 ତଦ୍ର୍ଜିମାର୍ଯ୍ୟ କାକଳୀ ତଦା ସା କଥ୍ୟତେ ବୁଦ୍ଧିଃ ॥  
 ସଦାଶ୍ରମତି ଗାକାରୋ ବ୍ୟଧମନ୍ତ ଅତିଷ୍ଵରମ୍ ।  
 ତଦାସାବନ୍ତରଃ ପ୍ରୋକ୍ତେ ମୁନିଭିର୍ଭୁସକ୍ରିବେ ॥  
 ମୁର୍ଛନାଗାଃ ଯାବତିଥୌ ଭବେତାଃ ସଡ଼ଜମ୍ବମୌ ।  
 ଗ୍ରାମଯୋଗ୍ରାମଭିତ୍ୟେବ ମୁର୍ଛନା ସା ପ୍ରକୀର୍ତ୍ତିତା ॥  
 ଅଧିମାଦିଶ୍ଵରାରଙ୍ଗାଦେକେକା ସମ୍ପଦା ଭବେ ॥  
 ତାନ୍ ପୂର୍ବାହୁଚାରଯେ ୬ କ୍ରମାଂ ।  
 ତେ କ୍ରମାଃ କଥିତାନ୍ତେଷ୍ଵାଂ ସଂଖ୍ୟା ନେତ୍ରାକ୍ଷରାମତଃ ॥”

ଇତ୍ୟାଦି ।

ପୂର୍ବେ ଯାହା କିଛୁ ବଳା ହଇଯାଇଛେ, ତଦ୍ଵାରାଇ ଏହି ସକଳ ଶ୍ରୋକ ଗତାର୍ଥ ହଇ-  
 ଯାଇଛେ । ଶ୍ରୁତରାଂ ଇହାର ଆର ଅନୁବାଦ ଦିଲାମ ନା । ଫଳ,

“ସତ୍ର ସରୋ ମୁର୍ଛିତ ଏବ ରାଗତାଃ  
 ଆପ୍ରତ ତାମାହରତଶ ମୁର୍ଛନାମ୍ ।  
 ଗମୋତ୍ସବାତ୍ମତ୍ସର-ମନ୍ତ୍ରମୁଦ୍ରା-  
 ସ୍ତାନା ଭବେମୁଃ ପୁନରେକବିଂଶତିଃ ॥”

ଯେହେତୁ ସର ସକଳ ମୁର୍ଛିତ ଅର୍ଧାଂ ବନ୍ଧିତ ଓ ପରମ୍ପର ସଂପିଟ ହଇଯାଇ  
 ରାଗଭାବ ପ୍ରାପ୍ତ ହେ, ଏହି ହେତୁ ଇହାର ନାମ ମୁର୍ଛନା । ଆବାର ଏଇକ୍ରପ ସର-  
 ପ୍ରୋଗେର ପ୍ରତ୍ୱେ ହଇତେଇ ତାନେର ଉତ୍ପତ୍ତି, ଏବଂ ତାହାର ଓ ସଂଖ୍ୟା ଅଧାନତଃ  
 ୨୧ ଏକବିଂଶତି ।

ମୁର୍ଛନା ହଇତେ ତାନେର ଜନ୍ମ । ଏହି ତାନ ବିବିଧ । ଶ୍ରୀ ଓ କୁଟ । ତାହାର ଇ  
 ଭେଦ ଅପୂର୍ଣ୍ଣତାନ ଓ ପୂର୍ଣ୍ଣତାନ ।

ଶଦା ତୁ ମୁର୍ଛନାଃ ଶ୍ରୀଃ ସାଡିବୋଡ଼ବିତୀହାତାଃ ।  
 ଶଦା ତୁ ଶ୍ରୀତାନାଃ ଶ୍ରୀଃ ମୁର୍ଛନାଶାତ ସଡ଼ଜଗାଃ ॥  
 ସମ୍ପ-କ୍ରମାଂ ସଦାହିନାଃ ସୈରେ ସରିଗସମ୍ପାଦିମେଃ ।  
 ତଦାହାବିଂଶତି-ତାନାଃ ସାଡିବାଃ ପରିକୀର୍ତ୍ତିତାଃ ।

ଅର୍ଥ,—ମୁର୍ଛନା ସଥିନ ଶୁଣ ଥାକେ ଓ ସଥିନ ତାହାକେ ସାଡ଼ବ ଉଡ଼ବ କରା ହସ, ତଥନଇ” ଶୁଣ ତାନ ଏବଂ ଏହି ଶୁଣ ତାନେ ସତ୍ତ୍ଵ ଥାକେ । କ୍ରମେ ସ ରି ଗ ଓ ସମ୍ପଦ ଦ୍ୱାରା ବାରା କ୍ରମଃ ବର୍ଣ୍ଣିତ କରିଯା ଗାମିନୀ ମୁର୍ଛନାର ସାଡ଼ବ ତାନ ସଂଖ୍ୟା ଅଷ୍ଟାବିଂଶତି ହୁଏ ।

ସଦା ତୁ ମଧ୍ୟମଗ୍ରାମେ ମୁର୍ଛନା ସାରିଗୋଜ୍ଞିତାଃ ।

ସମ୍ପ୍ତ କ୍ରମାଂସ ସଦା ତାନାଃ ଲ୍ୟାଙ୍କଦା ହେକବିଂଶତିଃ ॥

ମର୍ମାର୍ଥ ଏହି ସେ—ସଥିନ ମଧ୍ୟମ ଗ୍ରାମେ ମୁର୍ଛନା ସ ରି ଗ ବର୍ଜିତ ହସ, ତଥିନ କ୍ରମାଂସାରୀ ୨୧ ସାଡ଼ବ ତାନ ହୁଏ ।

ଏବମେକୋନ ପଞ୍ଚାଶିଲିତାଃ ସାଡ଼ବା ମତାଃ ।

ସପାଭ୍ୟାଂ ଦ୍ଵିଶ୍ରତିଭ୍ୟାଂ ରିଧାଭ୍ୟାଂ ସମ୍ପ୍ତ ବର୍ଜିତାଃ ॥

ସତ୍ତ୍ଵଜ୍ଞଗ୍ରାମେ ପୃଥକ୍ତାନା ଏକବିଂଶତିରୋଡ଼ବାଃ ।

ମର୍ମାର୍ଥ ।

ସାଡ଼ବ ତାନ ସମୁଦ୍ରରେ ୪୧ । ସ ପ ଓ ଗ ନି ତଥା ରି ଧ କ୍ରମାଂସରେ ମୁର୍ଛନାର ବର୍ଜିତ ହିଁଲେ ସତ୍ତ୍ଵ ଗ୍ରାମେ ୨୧ ଉଡ଼ବ ତାନ ହସ ।

ତ୍ରିଶ୍ରତିଭ୍ୟାଂ ଦ୍ଵିଶ୍ରତିଭ୍ୟାଂ ମଧ୍ୟମଗ୍ରାମମୁର୍ଛନାଃ ।

ସଦା ହୀନାନ୍ତଦା ତାନାଂଚତୁର୍ଦ୍ଵଶ ସମୀରିତାଃ ॥

ଓଡ଼ବା ମିଳିତାଃ ପଞ୍ଚ ତ୍ରିଃ ଗ୍ରାମହରେ ହିତାଃ ।

ସର୍ବେ ଚତୁରଶିତିଃ ସ୍ମୟର୍ମିଲିତାଃ ସାଡ଼ବୌଡ଼ବାଃ ॥

ତାଂପର୍ଯ୍ୟାର୍ଥ ଏହି ସେ, ମଧ୍ୟମ ଗ୍ରାମେ ତ୍ରିଶ୍ରତି ଓ ଦ୍ଵିଶ୍ରତି ଅର୍ଥାଂ ଗ ନି କ୍ରମାଂସରେ ବର୍ଜିତ ହିଁଲେ ଅର୍ଥାଂ ପ ରି ୧୪ ଉଡ଼ବ ତାନ ହସ । ସମୁଦ୍ରରେ ୩୫ ତାନ । ଏଇ-  
କଙ୍ଗେ ୨ ଗ୍ରାମେ ୮୪ ଟି ଶୁଣ ଅମ୍ବୂର୍ଣ୍ଣ ତାନ ଆଛେ ।

ଅମ୍ବୂର୍ଣ୍ଣାଶ ମଞ୍ଚାର୍ଯ୍ୟ ବୃତ୍ତକ୍ରମୋତ୍ତାରିତାଃ ଦ୍ୱରାଃ ।

ମୁର୍ଛନାଃ କୁଟତାନାଃ ସାରିତି ଶାପ୍ତବିନିର୍ଗରଃ ॥

·ତାଂପର୍ଯ୍ୟ—ମୁର୍ଛନା ଦ୍ୱାରା ବୃତ୍ତକ୍ରମେ ( ଅର୍ଥାଂ ଉତ୍ତପ୍ରୋତ ବୀତିତେ ) ଅମ୍ବୂର୍ଣ୍ଣ ବା ମଞ୍ଚାର୍ଯ୍ୟ ଉତ୍ତାରିତ ହିଁଲେ ଗୀତଶାସ୍ତ୍ରେ ଏଇ ଏଇ ମୁର୍ଛନାକେ କୁଟ ତାନ କହେ ।

ପୂର୍ଣ୍ଣ ପଞ୍ଚସହଶ୍ରାଣି ଚହାରିଂଶଦ୍ୟତାନି ଚ ।

ଏକେକନ୍ତାଃ ମୁର୍ଛନାଯାଃ—

এক এক মুচ্ছনাতে ৫০৪০ পাঁচ হাজার চলিশটি করিয়া গুড়, কুট ও পূর্ণ তান আছে; অপূর্ণ তান ইহার অনেক অধিক। \*

প্রধান মুচ্ছনার নাম—সলিতা, মধ্যমা, চিতা, রোহিণী, মতঙ্গজা, সৌবীরা, মধ্যমধ্যা, বড়-মধ্যা, পঞ্চমী, মৎসরী, মৃহুমধ্যা, শুকাস্তা, কলাবলী, তীতা, রোদ্ধী, আক্ষী, বৈষণবী, খেচো, চৱা, সদাবতী, বিশালা ( ২১ ) ।

কাব্যে যেমন স্থানী ভাব ও সংক্ষারী ভাব প্রত্যুতি আছে, গানের মধ্যেও তাহা আছে। কাব্যের যেমন রস আস্তা, গানেরও তজ্জপ। স্মৃতরাঙ গান-কার্য্যেও স্থানী আদি লক্ষণ আছে।

গান-ক্রিয়া বর্ণ নামে উক্ত হইয়াছে। সেই বর্ণ ৪ প্রকার নিরূপিত আছে। স্থানী, অবরোহী, আরোহী ও সংক্ষারী। যথা—

গান-ক্রিয়োচাতে বর্ণঃ স চতুর্দশ নিরূপিতঃ ।

স্থানীরোহবরোহী চ সংক্ষারীতাথ লক্ষণম্ ॥

স্থিতা স্থিতা প্রয়োগঃ স্থানেকেকস্থ স্বরস্থ যঃ ।

স্থানী বর্ণঃ স বিজ্ঞেয়ঃ পরাবৰ্থনামকে ॥

এতৎ সপ্তিশ্লাঘৰ্ণঃ সংক্ষারী পরিকীর্তিতঃ ॥

থাকিয়া থাকিয়া এক এক স্বরের পুনঃ পুনঃ প্রয়োগ হইলে তাহাকে স্থানী বর্ণ কহে। আরোহী ও অবরোহী বর্ণের লক্ষণ এই যে, উহার যেমন নাম তেমনি অর্থ ( অর্থাৎ কার্য্যেও আরোহী অবরোহী ) । ইহা বিশিষ্ট করিয়া লইলে তাহা সংক্ষারী নামে কথিত হয়।

স্থানী বর্ণের আর একটি স্পষ্ট লক্ষণ আছে, তাহা এই—

যত্রোপবিশ্বতে রাগঃ স্বরঃ স্থানী স কথ্যতে ।

যে রাগটি যাহাতে উপবেশন করে, সেই স্বর স্থানী নামে উক্ত হয়।

( গ্রহাদি । )

“গীতাদৈ স্থাপিতো যস্ত স গ্রহস্থর উচ্যতে ।

গ্রামস্থরস্ত বিজ্ঞেয়ো যস্ত গীত-সমাপকঃ ।

বহুলাহং প্রয়োগেন্মু স অংশস্থর উচ্যতে ॥”

অর্ধাং গীতের প্রারম্ভে বে স্বর হাপনা করা যাব, তাহার নাম গ্রহস্ত। বে স্বরে গিয়া গীতটি সমাপ্ত হয়, তাহাকে শ্লামস্থর এবং প্রয়োগ কাল মধ্যে বে বে স্বর প্রচুর পরিমাণে ব্যবহৃত হয়, তাহাকে অংশস্থর বলে। আবার কাব্যের শ্লাম গানেও অলঙ্কার আছে। গানের অলঙ্কার কি, তাহা গীতানভিজ্ঞদিগের বৈধগম্য করিবার নিমিত্ত এহলে তাহার আংশিক লক্ষণ ব্যক্ত করিতেছি।

“বিশিষ্ট-বর্ণ-সন্দর্ভমলক্ষণঃ প্রচক্ষতে। \*

একেকস্তাঃ মূর্চ্ছনায়ঃ ত্রিষষ্ঠিমুদিতা বৃদ্ধঃ ॥”

বিশেষ বিশেষ বর্ণ ( হারিপ্রভৃতি ) সন্দর্ভের নাম অলঙ্কার। সংগীতজ্ঞ পণ্ডিতেরা বলিয়াছেন যে, এক এক মূর্চ্ছনাতে ৬৩টি করিয়া অলঙ্কার আছে।

অলঙ্কারের প্রস্তাবের অর্ধাং সাজান নিয়মের নির্দেশন স্বরূপ একটি উদা-  
হরণ এই :—সরি সরি গ, রিগ রিগ ম, গম গম প, মপ মপ ধ, পধ পধ নি,  
ধনি ধনি স।

( এইটি দ্বিতীয় )

স রি গ, রি গ ম, গ ম প, ম প ধ, প ধ নি, ধ নি স।

এইরূপ স্বর প্রস্তাবের নাম অলঙ্কার। কলাবিত্তেরা ইহা অত্যধিক ব্যব-  
হার করিয়া থাকেন। অলঙ্কারের অত্যধিক ব্যবহারে কি মহুষা, কি কাব্য,  
কি সঙ্গীত কাহারও শোভা থাকে না।

স্বরবিজ্ঞানের বিষয় অত্যধিক বিস্তার না করিয়া এই স্থানেই শেষ করি-  
লাম। এতদ্বারা অমুক্ত হইবে যে, এক মাত্র ধ্বনি অবলম্বন করিয়া পূর্ণ-  
চার্যেরা কত্তুর পর্যন্ত মনস্তানা করিয়াছিলেন।

\* সন্তুতজ্ঞচিত্তে শীকার করিতেছি মে, এই প্রস্তাবটি লিখিবার সময় আমার পরম-  
ব্রহ্ম সহীত শান্ত বিশেষ বৃৎপর হংগলী মিহাসী শীরুক্ত বাবু সারদাচরণ ঘোষ আমার  
অন্তেক সহায়তা করিয়াছেন।

# পাণিনি ।

~~~~~

"Panini's work is indeed a kind of natural history of the Sanskrit language."

PROFESSOR GOLDSTUCKER.



# পাণিনি ।

সংস্কৃত ভাষার উৎপত্তিভূমি বা প্রথম প্রচারভূমি একখণ্ডে ক্ষেত্রান্তে কি আমে লোক-গোচর হইয়া আছে, তাহা কে বলিতে পারে? এ ভাষার নির্মাতা কে? কোন্ সময়ে ইহার সৃষ্টিপাত হয়, এবং কোন্ সময়েই বা কোন্ দেশের লোকেরা ইহার প্রচার করিয়াছিল? কে কে ইহার উন্নতি করিয়াছিল? ইহা কি আদিমতম ভারতবাসীবিগের মাতৃভাষা ছিল? না তাহাদের অগ্রবিধি ভাষা ছিল, তাহাই সংস্কার পূর্বক নিয়মবন্ধ করিয়া, সংস্কৃত নাম দিয়া প্রচার করিয়াছিলেন? এ সকল নির্ণয় করে কাহার সাধ্য। এই বর্ষায়সী ভাষার উৎপত্তিকাল নির্ণয় করিতে কে পারে? উপরে যে “পাণিনি” মুকুটপূর্ণ করিয়া প্রস্তাব আরম্ভ করিলাম, উনি এই বর্ষায়সী ভাষার কত নিয়মের বালক তাহা বলা থার না। এমনি শুনিতে পাণিনি বৃক্ষতম, কিন্তু এই ভাষার ক্রোড়ে বসাইয়া দেখিলে উঁহাকে সদ্যঃপ্রস্তুত শিখ বলিয়া বোধ হইবে।

এই ভাষার উৎপত্তিকাল চিন্তার পরগায়ে সুজ্ঞানিত আছে। বৃক্ষের অগ্রম্য পথে প্রোথিত আছে। আর তাহা পাওয়া যাইবে না।

যাহারা সংস্কারক বা উন্নতিকারক, তাহাদিগকেও পাওয়া যাইবে না। তাহারা ইহলোকে নাই—অনেক শত বর্ষ ইহলোক তাঁগ করিয়াছেন। আর তাহাদিগকে পাওয়া যাইবে না। তবে আমাদেরই ছই পাঁচ জন পূর্বপুরুষ, যাহারা সংস্কৃত লইয়া কিঞ্চিকাল মাত্র ঝীড়া করিয়াছিলেন, তাহাদের ছই একজনের নামমাত্র উল্লেখ করিয়া প্রস্তাব পূর্ণ করিব মানস করিয়াছি। তরুণে পাণিনি-শীর্ষকে যাহার নাম অঙ্কিত করিয়াছি, তাহারই বিষয় ব্যাখ্যা বলাই মুখ্য উদ্দেশ্য।

সংস্কৃত ভাষা এদেশীবিগের ঘরের ধন। এক সময়ে এদেশীবেরা ইহার ধারা স্বর্গীয় মুখ্য পানের ক্ষেত্র নিরুত্তি করিয়াছিলেন। তাঙ্গুরি, ঔপমন্তব,

যাক, গালব, শাকল্য, জৈমিনি প্রভৃতি ঋবিকুলের নিকট ইহা দেবতারা বলিয়া পরিচিত ছিল। তাঁহারা যত্ত্বের সহিত ইহার পৃষ্ঠসাধন করিতে চেষ্টা করিয়াছিলেন। অতঃপর এই সংস্কৃত ভাষা ইঙ্গ, চৰ্জ, কাশকৃষ্ণ, আগি-শলি, শাকটায়ন, ব্যাড়ি, পাণিনি, কাত্যায়ন ও পতঙ্গলি প্রভৃতি আচার্য-কুলের নিকট বিশেষ সমাদৃতা ছিল, তাঁহারাও যথাসাধ্য ইহার অঙ্গ প্রত্যঙ্গ মার্জনা করিয়া গিয়াছেন। উল্লিখিত আচার্যদিগের মধ্যে পাণিনি সর্বকনিষ্ঠ। এখন আর পূর্বাচার্যদিগের মত চলে না, সর্বকনিষ্ঠ পাণিনির মতই একশণে প্রবল। যদিও ছই একটি মত প্রচলিত আছে বটে, কিন্তু তাঁহাদের গ্রন্থ চলে না, মেঘ সকল গ্রন্থ লোপ হইয়াছে।

পাণিনির মত এত প্রবল কেন? তাঁহারই বা এত মাত্র কেন? তিনি কোন্ দেশের লোক? কোন্ সময়ের লোক? কাহার পুত্র? এ সকল জানি-বার জন্ম অনেকেরই কুতুহল উদ্দীপ্ত হইয়া থাকে। ইতঃপুরো অনেক মহা-আকে সেই কুতুহল চরিতার্থ করিবার জন্ম অশ্রেসর হইতে দেখা গিয়াছে, তাহা দেখিয়া আমিও তৎপথে পদার্পণ করিতেছি। যদি বল প্রয়োজন কি ১—প্রয়োজন না থাকিলে অত্যন্ত মুক্ত ব্যক্তিরও বিষয়-প্রবৃত্তি হয় না। পাণি-নির সময়দি নির্ণয় করিতে গিয়া তাঁহারা স্বেচ্ছাচারিতা দোষে লিপ্ত হইয়া-ছেন, এবং নির্মল কল্পনার আশ্রয়ে থাকিয়া জিজ্ঞাসুদিগকে ভুল বুঝাইয়া দিয়া-ছেন। এই জন্যই আমি তাঁহাদের সিদ্ধান্তে সন্তুষ্ট না থাকিয়া, স্বতন্ত্র সিদ্ধান্ত করিবার জন্য যত্নবান् হইয়াছি।

আমারও যে ভুল হইবে না, ইহাও প্রত্যাশা করা যায় না; কেন না, অতীত বস্তুর যাগার্থ্য নির্ণয় দৃঃসাধ্য। অতীত বিষয়ের উপর প্রত্যক্ষের প্রভৃতা নাই। প্রত্যক্ষ কেবল বর্তমান লইয়াই থাকে। অনুমানও কখন কখন ভূম কুঠাট্টীয়া দিয়া থাকে, যেহেতু অনুমান-প্রমাণটি প্রত্যক্ষ-সংস্কৃত। ভাস্ত অনু-মান বস্তুর দোষেও হয়, দেখিবার দোষেও হয়। আর একটি প্রমাণ আছে, তাহার নাম ‘ঐতিহ’। ঐতিহ কি? তাহা বলিতেছি। যাহা বৃক্ষপরম্পরায় চলিয়া আসিতেছে তাহাই ঐতিহ। যদি কোন প্রবাদ বহকাল হইতে অবি-চেন্দে চলিয়া আইসে, তবে তাহা সত্য বলিয়া গ্রহণ করার রীতি আছে; কিন্তু তাহা সত্য না হইতেও পারে। অতএব অতীত বস্তুর যাগার্থ্য নির্ণয়-

পক্ষে যথন এত বাধা আছে, তখন আমিও যে অভাস্ত নির্ণয় করিতে পারিব ইহাও প্রতিজ্ঞা করিতে পারি না ; তবে এই পর্যাস্ত বলিতে পারি যে, যে পদ্ধতিতে অতীত বস্তুর নির্ণয় হওয়া স্থুসন্তুষ্ট, সেই পদ্ধতির অঙ্গসমূহ করিয়া, বেঞ্চাচারিতা দোষ ত্যাগ করিয়া, নিম্নূল করনা বর্জন করিয়া, অতি সাধ-ধানে নির্ণয় করিব, ইহাতে যতটুকু সত্যের আকর্ষণ সন্তুষ্ট, পাঠকগণ তাহাই পাইবেন ।

পুরাতত্ত্ব জানিবার দ্রষ্টব্য উপায় আছে। যুক্তি ও ঐতিহ্য। অবি-চ্ছেদে ও ধারাবাহিকরূপে সমাগত বিশ্বসংযোগ্য জনপ্রবাদ, তৎকালের ক্রি তৎপরবর্তী কালের লিপি, ঘটনাবিশেষের লুপ্তাবশেষ, প্রাকৃতিক অবস্থার তারতম্য, এ সমস্তই উহার আলম্বন। এই সকল অবলম্বন করিয়াই যুক্তি ও ঐতিহ্যের দ্বারা প্রাচীন বস্তু অঙ্গসমূহ করিতে হয়। যে যুক্তির কোন মূল নাই, যে যুক্তি পূর্বাপর বিকল্প, একদিকে সংলগ্ন, অঙ্গদিকে অসংলগ্ন, এমন যুক্তি পরিত্যাজ। ঐতিহ্য পক্ষেও এই রীতি। এই রীতির অঙ্গসমূহ থাকিয়াই পাণিনির জীবনী নির্ণয় করিতে প্রযুক্ত হওয়া গেল।

আচার্য হেমচন্দ্র স্বরূপ অভিধানচিন্তামণির মর্তাকাণ্ডে পাণিনির নামোন্মেধে করিয়াছেন। যথা—

“অথ পাণিনোঁ, শালাতুরীয়দাক্ষেয়োঁ ।”

শালাতুরীয় ও দাক্ষেয় এই দ্রষ্টব্য পাণিনি নামক মুনিবোধক। হেম-চন্দ্রের এই লিপির দ্বারা ৭৫০ বৎসরের সংবাদ পাওয়া গেল। পাণিনি যে ৭৫০ বৎসর পূর্বের লোক, তাহা এই প্রমাণে নিশ্চিত হইল। কিন্তু কত পূর্বের? তাহা জানিবার জন্য প্রয়াসস্তুর অঙ্গসমূহ। বেদাস্ত শাস্ত্রের প্রচারক শক্রাচার্যকেও পাণিনির নামোন্মেধ করিতে দেখা যায়। যথা—

“ন চ পাণিনিস্ত্বিভিগ্রোধঃ—” :

( ১ম অং )

এই লিপি অঙ্গসারে নির্ণয় হইতেছে যে, পাণিনি ১০৮১ বৎসরেরও পূর্ব-বৃক্ষী, কেননা, শক্রাচার্য উক্ত পরিমিত কালের লোক। এতৎসমস্তকে “নিধি-নাগেহত্বন् হব্বে” ইতাদি বচতর প্রমাণ আছে, তাহা এইলৈ উজ্জেব করা অন্বয়শূক্র ।

বৈমিনিক্তের ভাস্তুর শব্দসমূহৰ পক্ষজাতীয় অশেষনঃ বহুপ্রচলিত । কেননা পক্ষজাতীয় অকৃত মেদাল ভাবের ১ম আধ্যাত্মে “বহু প্রজ্ঞতাৎপর্য-বিদ্যারস্তুমগ্ন” এই উক্তি করিয়া, শব্দসমূহৰ কা঳ উল্লেখ করতঃ তাহাকে বৃজোচিত পূজা করিয়াছেন । এই বৃহতৰ শব্দসমূহৰ পাণিনিৰ উল্লেখ করিয়াছেন । যথা—

“ন হি বৃক্ষিশব্দেন অপাণিমেৰুবহারত

আদৈঃ প্রতীরেক্ত পাণিনিক্তিমনমুষ্ট—”

( ১ অং ১ পাদ )

অতএব ইহার দ্বারা স্থির হইতেছে যে, পাণিনি অনুম ১২।১৩ শত বৎসরের পূর্ববর্তী । মেহেতু শব্দসমূহৰ কাল একেবে উহার ন্মন নহে । অবুল-সিংহকেও পাণিনিৰ অঙ্গসরণ করিতে দেখা যায়, সুতরাঃ পাণিনি ৫০০ খ্রিস্টেৰ বহুকাল পূর্বে বর্তমান ছিলেন, ইহা নিশ্চিত হইতে পারে । +

অগ্রধৰ্মেৰ শেষ নদ ও চতুর্পাত্রেৰ সমকালিক চাণক্য মুনিকেও পাণিনিৰ স্মৃতোৱেখ করিতে দেখা যায় । যথা—‘অস্তেভুঃ’ ‘ত্রিবো বচিঃ’ ‘আধাৰোহধি-করণঃ’ ‘ক্রবমগ্নয়েহপাদানম’ এই মূকল পাণিনিস্তুত তিনি অকৃত আয়তায়ো উল্কার করিয়াছেন । চাণক্য যখন পাণিনিৰ উল্লেখ করিয়াছেন, তখন নিচ্চয় হইতেছে যে, তিনি অবশ্য ২৩ শত বৎসরের পূর্ববর্তী কোন এক অনিদিত্ত কালেৰ লোক ।

এহলে আয়তায়োজ পাঠকেৰ একটি সংশয় উপস্থিত হইতে পারে । সে সংশয় এই যে, আয়তায়ো লেখা আছে তাহা বাংলায়নকৃত ; কিন্তু আমি বলিলাম উহা চাণক্যকৃত । এই সংশয়-তঙ্গেৰ অস্ত চাণক্য ও বাংলায়ন যে এক বাকি, এহলে তাহাৰ প্রমাণ কৰা বাইতেছে ।

চাণক্যেৰ একটি নাম নহে । পূর্বকালে গুণ, বংশ, কার্য ইত্যাদি বহু কাৰণবশতঃ এক বাকিৰ বহু নাম থাকিত ; সুতৰাঃ চাণক্যেৰও বহু নাম ছিল দেখা যাইতেছে । তাহার বাংলায়ন, মহানগ, কৌটিল্য, চাণক্য,

\* ইনি দীপ দাসীৰ পুত্ৰ । ইহার কৃত দীপদাসী দৰ্শনেৰ দীপ তিৰ লিঙ্ঘান্তুমাদ একধৰ্মী জীবন আছে ।

+ কটু কৰ্তৃৰ মতে অবসমি হ ৫০০ খঃ অন্তে বৰ্তমান ছিলেন ।

জ্ঞানিল, পক্ষিসমাজী, বিশ্বশুণ্ড ও অঙ্গুল এতগুলি নাম ছিল। তৈলনাচার্য হেমচন্দ্র বৃক্ষত অভিধানচিত্তামগিতে এই সমস্ত নামগুলিই পর্যাকৃত করিয়া গিয়াছেন। বধা—

“বাংস্তায়নে মল্লনাগঃ কৌটল্যশংগকাঞ্জঃ ।

জ্ঞানিলঃ পক্ষিসমাজী বিশ্বশুণ্ডোহঙ্গুলশ সঃ ।”

( সর্ত্যকাণ । )

শারতায় যে চাণক্য-বাংস্তায়নের কৃত, তাহারও প্রমাণ আছে। উদ্বেগাত্তকর মিশ্রকৃত বার্তিক, এবং বাচস্পতি মিশ্রকৃত তৎপর্য-টীকার এই গ্রন্থ পক্ষিল স্থামি-কৃত বলিয়া উল্লিখিত আছে। শায়শাঙ্কে যে পক্ষিল স্থামীর একটি বর্তন্ত মত আছে, তাহা আধুনিক নৈয়াবিকগণও অবগত আছেন। মল্লনাগ, পক্ষিল স্থামী, বাংস্তায়ন এক ব্যক্তি এবং তিনিই চাণক্য।

এই চাণক্য শীতিশাঙ্কে ও শব্দশাঙ্কে প্রসিদ্ধ। শব্দশাঙ্কে ইনি কৌটল্য-মন্ত্রী বিধাত। সংক্ষেত “মুদ্রাক্ষস” নাটকের বহুতর স্থলে চাণকাকে “কৌটল্য” বলিয়া সর্বোধন করা হইয়াছে। এসকল আলোচনা এ প্রককের উদ্দেশ্য নহে, এজন্ত এ সবক্ষে বিশেষ বিশেষ প্রমাণ-প্রয়োগ উচ্চত করিলাম না।

চাণক্য পণ্ডিত যথন পাণিনির উল্লেখ করিতেছেন, যথন অবগ্নি তিনি চৱ্বগুণের বা শেষ নন্দের পূর্ববর্তী। টহার স্বারা তদীয় কালসংখ্যাহলে অন্যম ২৩০০ শত বৎসর গ্রহণ করা যাইতে পারে। অতঃপর আর কোন প্রমাণ পাওয়া যায় না, যচ্চারা কোন একটি নির্দিষ্টকাল ছিল করা যাইতে পারে। আরোহ-প্রণালী অবলম্বন করিয়া ২৩০০ শত বৎসরে গিয়া দাঢ়াইতে হইল। এক্ষণে অবরোহ-প্রণালী অবলম্বন করিয়া দেখা যাউক, তাহাতেই বা কোথায় দাঢ়াইতে হইবে।

কোন একটি নির্দিষ্টকাল কেন্দ্র করিয়া অবরোহ প্রণালীতে ক্রমে অব-তরণ করিয়া আসিতে হইবে।

কোন কালটিকে কেন্দ্র করা যাইবে? সর্বসংহারক কাল যে সময়ে এই ভাস্তুর্ভূতে ভীবণ সংক্ষয় উপস্থিত করিয়াছিল, যে বিনটির অবস্থালে কাল-বাত্তিকুল্য করালগান্ধির অধ্যাভাগে বটবৃক্ষের মুলে উপবিষ্ট হইয়া জোগপত্র, ক্ষতবৰ্ষা ও ফুলচার্য জীবশূণ্য পৃথিবী দেখিয়া তীক্ষ্ণ হইয়াছিলেন, যে সংস্কৰণে

পরে ভারত আব জাগ্রৎ হইল না, সেই সময়টিকে কেবল করিয়া নিম্নে আগমন করা যাইতেছে।

কুরুক্ষেত্রের বৃক্ষকালটির উল্লেখ মহাভারতে আছে; কিন্তু তাহাতে একটি নির্দিষ্টকাল-সংখ্যা পাওয়া যায় না। সুতরাং অন্ত কোন প্রামাণিক গ্রন্থের অঙ্গসমূহ করা যাইতেছে। বরাহসংহিতানামক জোতিগ্রন্থে এই কালটির স্পষ্ট উল্লেখ দেখিতে পাওয়া যায়। রাজতরঙ্গী নামক প্রাচীন ইতিবৃত্তগ্রন্থেও স্পষ্ট উল্লেখ আছে। যথা—

“গতেবু বটম্ব সার্কেবু ত্রাধিকেবু চ বৎসরে।

————অভবন্ত কুরুপাণ্ডবাণ্ঠ॥

কলির ৬৫৩ বৎসর অঙ্গীত হইলে কুরুপাণ্ডবের মৃত্যু হয়। উক্ত গ্রন্থ-কারেরা অনশ্বত্তি মাত্র অবলম্বন করিয়া উক্ত কালসংখ্যা লেখেন নাই। জ্যোতি-গ্রন্থনা ও অদ্বাবহার তাহাতে প্রমাণ দিয়াছেন। তাহারা বলিয়াছেন যে, তাহাদের সময়েও যৌধিষ্ঠিরাদ্ব প্রচলিত ছিল। বিক্রমাদিত্যের সম্বৎ আরন্তের সময় যৌধিষ্ঠিরাদ্ব ২৫২৬ ছিল। এইরূপ আর্য্যতট্টীয় গ্রন্থেও যৌধিষ্ঠিরাদ্ব বর্তমান ধাকার উল্লেখ আছে। যুধিষ্ঠিরের বৃত্তান্তবটিত মহাভারত, ভাগবত ও বিশ্বপুরাণ প্রভৃতি গ্রন্থে লিখিত আছে যে, যুধিষ্ঠিরের রাজ্যকালে সপ্তর্ষি-মণ্ডল (সাত ভেন্নে তারা) মধ্যা নক্ষত্রে ছিল। ইহা অবলম্বন করিয়া উক্ত জ্যোতির্বেত্তারা বলিয়াছেন যে, উক্ত সপ্তর্ষির্মণ্ডল শত বৎসর করিয়া এক এক নক্ষত্র ভোগ করে। শত বৎসরান্তে পরিবর্তিত হইয়া অন্ত নক্ষত্রে গমন করে। সূর্যোর যেমন এক মাসে এক রাশি ভোগ হয়, সেইরূপ সপ্তর্ষির্মণ্ডলের ২২৫ বৎসরে এক রাশি ভোগ হয়। এতাদৃশ সপ্তর্ষির্মণ্ডল যুধিষ্ঠিরের রাজ্যকালে মধ্যা নক্ষত্রে ছিল, এক্ষণে আমরা উক্তকে কৃতিকার প্রথম পাদে দেখিতেছি। এই পৰ্বত প্রমাণ দ্বারা নির্ণয় হইয়াছে যে, কলির ৬৫৩ বৎসর পরে কুরুক্ষেত্রের মৃত্যু হইয়াছিল। তাহার পরেও যুধিষ্ঠিরেরা অনেক বৎসর জীবিত ছিলেন। তাহাতে অনধিক ৭০০ বৎসর ধরা যাইতে পারে। এই যুধিষ্ঠিরের কনিষ্ঠ অর্জুন, তৎপুত্র অভিমল্য, তৎপুত্র পরীক্ষিঃ, তৎপুত্র অনমেজয়; এই জনমেজয়ের সমকালে নৈমিদ্যারণ্যীয় খ্যাতিগ্রে দ্বারা মহাভারত প্রচার হয়। কুরুক্ষেত্রের মৃত্যু আব মহাভারত-প্রচার, এতদ্বায়ে অন্যুন ৩০০ শত বৎসর

বাদ্যাৰ আছে, ইহা বলিলেও বৈধ হয় সম্বিধি দোষ হয় না, এবং তাহা হইলে কলিৰ সহশ্র বৎসুৱাট্টে মহাভাৰত প্ৰচাৰ হইয়াছে ইহাও বলা দাইতে পুৰুষে। এই মহাভাৰত পুৱাতন কালেৰ এবং তৎসমকালেৰ মে কোন বৰাজা, সকলেই সমিবিষ্ট আছেন; কিন্তু ইহাতে ঘাস, পারস্পৰ, শাকটাৱনাদিৰ উল্লেখ নাই। কেবল মহাভাৰত নহে, মহাভাৰতেৰ পৱনবৰ্ণী অঙ্গাঙ্গ পুৱাণেও মাই। যথন মহাভাৰতেৰ পৱনবৰ্ণী বিশুণ্পুৱাণ প্ৰভৃতি পুৱাণসবুহেৰ উৎপত্তিকালে যাক পারস্পৰাদিৰ অসমা নিৰ্ণীত হইতেছে, তথন জাহারা নিশ্চিত তাৎপৰ্যকা অনুন ৫০০ শত বৎসৱেৰ পৱনভাৰিক। পাণিনি মুনি শীঁৰ স্তোৰ্ত্রে ক্ষেত্ৰ সকল ব্যক্তিৰ অৰ্থাৎ যাক, পারস্পৰ, শাকটাৱন, এবং ভাৱতীয় ব্যাস, তৎপৰিয়া ও তৎপ্ৰশিষ্যাদিৰ উল্লেখ কৰিয়া নিজেৰ অনেক নিষ্পত্তিৰ্থ প্ৰকাশ কৰিয়া গিয়াছেন। এই সকল আলোচনা কৰিয়া দেখিলে, অবৰোহ প্ৰণালীতে, কলিৰ দুই সহশ্র বৎসৱ বাদ দেওয়া দাইতে পাৰে। এখন পাঠকগণ দেখুন, পাণিনি মুনি কালপ্ৰামাদেৱ কোন সোপানটিতে বসিয়া ব্যাকৰণস্থত্ৰ রচনা কৰিতেছেন। যুক্তি-চক্ষুতে দেখুন, বৰ্তমান সময় হইতে অনুন ২৩০০ বৎসৱেৰ পুৰৰ্বে এবং কলি প্ৰভৃতিৰ ২০০০ বৎসৱ পৰে তিনি এই সংজ্ঞ-স্থানটি অধিকাৰ কৰিয়া বসিয়া আছেন।

যুক্তি অবলম্বন কৰিলে পাণিনিৰ সময় নিৰ্ণয় সম্বন্ধে এতদত্তিষ্ঠিত সত্যলাভ হইতে পাৰে না। একগে দেখা যাউক, ঐতিহ্য অবলম্বন কৰিলে কি হয়।

ঐতিহ্য অবলম্বন কৰিলেও উপবোক্ত নিৰ্ণয় ছিৱ থাকে এবং তাহাতে কোন প্ৰশেষ ক্ষতি হয় না, বৱং যুক্তিলভ্য সত্যাটি দৃঢ় হয়। ঐতিহ্য প্ৰাণ কৰিবলৈ অবলম্বন অধিক নাই, বৃহৎ-কথা এবং তাহাৰই সঙ্কলন কথা-সমিলন কৰিবলৈ \* ও বৃহৎকথামণ্ডলী, † এই গ্ৰন্থত্বয় মাৰ্জ আছে। এই গ্ৰন্থ-

\* সোমদেৱ ভট্ট এই গ্ৰন্থ, পৈশাচী ভাষ্যায় রচিত গুণাচাহুত বৃহৎ কথা হইতে অনু-  
ষাদ কৰিয়াছেন মাৰ্জ। বৃহৎকথা দুই সহশ্র বৎসৱ গত হইল লিখিত হইয়াছে। সোম-  
দেৱ ও রাজতৰঙ্গী-গ্ৰহকৰ্তা কহুণ পণ্ডিতেৰ সুবসাময়িক। ইহারা উভয়ে কাঞ্চীৱদেশে  
অনুন এক সহশ্র বৎসৱ পুৰৰ্বে বৰ্তমান ছিলেন।

† এই গ্ৰন্থ ক্ষেত্ৰেক্ষৃত। ইহা কথামুৰিংসাগিৰ রচনাৰ অতি অঞ্চল পুৰৰ্বে বৃহৎকথা  
হইতে অনুলিপিত হইয়াছে। ক্ষেত্ৰে আপনাকে ব্যাসদান বলিয়া পৰিচয় দিয়াহৈছে। তিনি

অয়েই পাণিনির জীবনীর ঐক্য আছে। অতএব বৃহৎকথার উল্লেখমাত্র করিয়া তাহা হইতে ঐতিহাসিক সার কথা কয়েকটি উল্লেখ করিতেছি। পাঠকগণ ইহা মিলাইয়া দেখিলে যুক্তিলভ্য সত্যের সহিত বড় অধিক ব্যক্তি-ক্রম দেখিতে পাইবেন না।

বৃহৎকথা বলেন, পাণিনি উপবর্ষ পঞ্চিতের ছাত্র। উপবর্ষ নামক এক-জন শঙ্খ-শাস্ত্রের আচার্য ছিলেন, তাহা আমরা গ্রন্থান্তরেও পাইয়াছি। যথা ;—

“ষদাহ তগবাচ্ছুপবর্ষঃ বর্ণা এব হি শব্দাঃ”

(স্মৃতিভাষ্য ২ অং )

বৃহৎকথা বলেন, পাণিনি মধ্যদেশে ছিলেন। পাণিনি নিজেই ‘শালা-তুরীয়’ নাম দ্বাবা ইহা বাস্তু করিয়াছেন। শালাতুর নামক প্রদেশ তাহার পূর্বপুরুষের বাসভূমি ছিল, কিন্তু তিনি স্বয়ং তদেশবাসী নহেন। ইহা পশ্চাত প্রতিপাদিত হইবে।

বৃহৎকথা বলিয়াছেন যে, পাণিনি নদের সমসাময়িক, পূর্বপ্রদর্শিত যুক্তিতেও প্রায় তাহাই পাওয়া গিয়াছে।

অতএব বিবেচনা করিয়া দেখিলে বৃহৎকথার স্বাধ্যে ঐতিহাসিক সত্য লুকায়িত আছে। কেবল বৃহৎকথা কেন, কথাগ্রন্থমাত্রেরই ক্ষয়ৎপরিমাণে সত্য আছে। কোন এক সত্তাভিত্তির উপর কথারচক্রেরা অলঙ্কার দিয়া বাহল্য বচনা করিয়া থাকেন, ইহাই কথাবচকদিগের স্বত্ব। তত্ত্বজ্ঞ আকাশ-কুমুমের শ্লাঘ সম্পূর্ণ মিথ্যা হইলে উহা কথাগ্রন্থ বলিয়া পরিচিত হইতে পারিত না, যেহেতু কথাগ্রন্থের লক্ষণই ঐরূপ। যথা ;—

“প্রবন্ধ-কলনাং স্তোকসত্যাং প্রাঞ্জাঃ কথাঃ বিদ্ধঃ।

পরম্পরাবাশ্রয়া যা শ্লাঘ সা মতাখ্যায়িকা বুঝেঃ॥”

অতএব যুক্তিলভ্য অর্থের সহিত বৃহৎকথার যে যে অংশের সামঞ্জস্য আছে, তাহা সত্য বলিয়া গ্রহণ করিলে ক্ষতি কি ? বৃহৎকথা পাণিনিকে অনন্তদেবের সময় কাশ্মীর প্রদেশে শৈবদার্পণিক অভিনব শুণ্ডাচার্যের নিকট অলঙ্কার শাস্ত্র অধ্যয়ন করেন। তাহার কৃত বৃহৎকথা-মঞ্জুরীবাতীত ভারতমঞ্জুরী, রামায়ণমঞ্জুরী, কালবিলাস, মশাবতারচরিত, সময়মাতৃকা, ব্যাসাটুক, শ্রবণতিলক, লোকপ্রকাশ ও রাজাবলি প্রভৃতি অনেকগুলি গ্রন্থ সংস্কৃত সাহিত্যভাষারে বর্তমান আছে।

নন্দের সমকালিক বলিয়াছেন, তাহা শেষ নন্দ না হইয়া নবনন্দের তৃতীয়কি চতুর্থ নন্দ হউক। বৃহৎকথা বলিয়াছেন, পাণিনি ও বাড়ি তুলাকালিক, স্মৃতি ও পাণিনি নিজে তাহাই বলিতেছেন।

আচার্য গোল্ড্রুকেরের মতে পাণিনি খৃষ্টজন্মের ৬০০ খ্রিষ্ট বৎসরের পূর্ববর্তী। ইউরোপীয় অগ্নাত্য পণ্ডিতগণের মতে তিনি খৃষ্টজন্মের ৪০০ খ্রিষ্ট বৎসরের পূর্ববর্তী ছিলেন। তিব্বতদেশীয় লামা তাবানাথ তাহাকে নন্দের সমকালিক এই মাত্র বলিয়াছেন; কিন্তু তিনি কোন নন্দের সময়ে বর্তমান ছিলেন, তাহা স্পষ্ট করিয়া বলেন নাই। যদি শেষ নন্দ হন, তবে তিনি তদীয় মতে খৃষ্টজন্মের ৫০০ খ্রিষ্ট বৎসরের পূর্ববর্তী। বঙ্গদেশীয় স্মৃতিসম্মত পণ্ডিত বাচস্পতি তাবানাথও এইস্তপ হিঁর কাব্যাছেন; কিন্তু আমরা পূর্বে দেখাইয়া আসিয়াছি যে, নন্দের তুলাকালজন্ম চার্চকা-পণ্ডিত অপেক্ষা পাণিনি বহুল প্রাচীন এবং যাঙ্ক পানবস্তুরাদিব বহু অর্বাচীন। তখন তিনি কোন প্রকারেই শেষনন্দের সমকালিক হইতে পারেন না। আমাদিগের মতে তিনি দ্বিতীয় কি তৃতীয় নন্দের সমকালিক। ইহার পূর্ববর্তী বলিতে পারি না; কেন না, তাহা হইলে তিনি ব্যাসের অধিকার পঞ্চমশিশ্য এবং যাঙ্ক প্রভৃতিকে চিনিতে পারিতেন না, সুতরাং তাঁহাদিগকে স্বীকৃত ব্যাকরণসহ্যে আনিতে পারিতেন না।

পাণিনি কোনো দেশীয় লোক? তাঁহার বাসভূমি কোথায় ছিল? এ বিষয়েরও অব্যবহৃত করা যাউক।

পূর্বে বলিয়াছি যে, পাণিনির আর ছাইট নাম আছে, শালাতুরীয় এবং দাক্ষেয়। শালাতুরীয় নামটি দেখিয়া ইউরোপীয় পণ্ডিতেরা শালাতুর নামক প্রায় তাঁহার জন্মভূমি বা বাসভূমি নিগম করিয়াছেন। শালাতুর গ্রামটি গুজরাত (কান্দাহার) প্রদেশের অস্তর্গত, আধুনিক ‘অটক’ নামক স্থানের উত্তর-পশ্চিম দিকে অবস্থিত ছিল। এই স্থানে তিনি জন্মিয়াছিলেন বা এই স্থানে বাস করিতেন, ইহার কোন কথাটিতেই আমরা অন্যোদন করিতে পারি না। কারণ, পাণিনি নিজেই শালাতুরগ্রাম তাঁহার বাসভূমি বলিতে নিষেধ করিয়া গিয়াছেন। যথা—চতুর্থ অধ্যায়ে ১০ স্তুতি, ‘অভিজনশ্চ।’ এই স্তুতি আর তাঁহার শালাতুরীয় নাম, এই দুটি একত্র হইয়া একটি গুরু

সত্য প্রকাশ করিতেছে। সেইটি এই যে, শালাতুর গ্রাম তাহার বাসভূমিও নহে এবং অন্মভূমিও নহে, তবে কি ? উহা তাহার কুল-পুরুষদিগের জন্ম-ভূমি এবং বাসভূমি। যথা—পাণিনি ‘অভিজনশ্চ’ স্থানের পূর্বে ‘তদস্য নিবাসঃ’ এই একটি স্মৃত করিয়াছেন। ইহার দ্বারা নিষ্পত্তি হইতেছে যে, নিবাস ও অভিজন এই দুয়োর মধ্যে অবশ্য কিছু প্রভেদ আছে। সেই প্রভেদটি বৃত্তিকার দেখাইয়া দিয়াছেন। যথা—“যত্র সম্প্রত্যযজতে স নিবাসঃ, যত্পূর্বপুরুষের ধৰ্ম সোহভিজনঃ” যেহানে পূর্বপুরুষের বাস ছিল, তাহা অভিজন এবং যাহা বর্তমান বাসস্থান তাহা নিবাস। এতাদৃশ অভিজন অর্থে পাণিনি নিজে ‘শালাতুরীয়’ নামটি নিষ্পত্তি করিয়া গিয়াছেন। কেন না,— ‘অভিজনশ্চ’ এই স্থানের পরে, অভিজন অর্থটির আকর্ষণ করিয়া, ‘তৃতীয়-শালাতুরবর্থতীকুচবারাড্ক’ ( ৪। ৩। ১৪ ) এই স্মৃতি নির্মাণ করিয়া, শালাতুর শব্দের উন্নতে অভিজন অর্থে ঢক প্রত্যয় করিয়া ‘শালাতুরীয়’ রূপ-নির্মাণ করিবার আদেশ করিয়াছেন। অতএব পাণিনি নিজে যখন “শালাতুর” গ্রাম আপনার অভিজন বলিয়া জানিতেন, তখন আমরা তাহাকে শালাতুরবাসী বলিতে পারি না। স্বতরাং পাণিনিকে বৃহৎকথার লিখিত মগধদেশবাসী বলিতে চাইল। কেন না “অভিজনশ্চ” এই অর্থে নিষ্পত্তি শালাতুরীয় নামের দ্বারা বৃহৎকথার ঐতিহাসিক সত্যাত সপ্রমাণ হইতেছে।

বৃহৎকথার ইতিহাসাংশ যে কিয়ৎপরিমাণে সত্য, এবং পাণিনি যে, এদেশীয়, তাহা পাণিনির ‘দাক্ষেষ’ এই তৃতীয় নাম দ্বারাও প্রকাশ পাই-তেছে। যথা—“জীবতি তু বংশে তদপত্যং যুবা” এবং “অপত্যং পৌত্রপ্রত্তি গোত্রম্” এই দুই স্থানে, বংশ-পুরুষ জীবিত ধাক্কিলে তৃতীয় প্রপোত্র দূরবর্ণীয়েরা ‘যুবন’ সংজ্ঞা প্রাপ্ত হইবে বলিয়াছেন। তদন্তসারে ‘দাক্ষি’ নামক ব্যক্তির জীবিত কালের মধ্যে, তৎপৌত্র কি প্রপোত্র দাক্ষায়ণ নাম প্রাপ্ত হইয়াছিলেন। এই দাক্ষায়ণ ও ব্যাড়ি এক ব্যক্তি। কেন না, পতঙ্গলি ব্যাড়িকৃত লঙ্ঘনোকাত্মক-সংগ্রহ নামক গ্রহকে দাক্ষায়ণের কৃত বলিয়া নির্দেশ করিয়াছেন। যথা—

‘শোভনা খলু দাক্ষায়ণশ্চ সংগ্রহশ্চ কৃতিঃ’ ইত্যাদি।

অতএব, ব্যাড়ি বা দাক্ষায়ণের পিতামহ কি প্রপিতামহের নাম দাক্ষি

এবং এই দাক্ষির কনিষ্ঠা ভগীর নাম দাক্ষী । “দক্ষত্ত্বাপত্যঃ পুমান् দাক্ষঃ, দক্ষত্ত্বাপত্যঃ স্ত্রী দাক্ষী ।” এই নির্বচনলভ্য অর্থের অপ্রামাণ্য আশঙ্কা কম্বিন্ কালেও নাই । পাণিনি এই দাক্ষীর গভে জন্ম গ্রহণ করেন, ইহাও তদীয় ‘দাক্ষায়ণ’ নাম দ্বারা লক্ষ হয় এবং ‘দাক্ষী-পত্রেণ ধীমতা’ ইত্যাদি স্পষ্ট প্রমাণ-বাক্যও আছে । এতদমুসারে, দাক্ষায়ণ বা ব্যাড়ির পিতামহ বা প্রপিতামহ দাক্ষির সহিত দাক্ষেয় বা পাণিনির মাতুল-ভাগিনৈর সম্বন্ধ দাঢ়াইতেছে । দাক্ষির জীবদ্ধশাতেই ব্যাড়ির পাণিত্য অন্বিয়াছিল, এবং ব্যাড়ির জীবৎকালেও তদীয় পিতামহ বা প্রপিতামহ দাক্ষি নিশ্চিত জীবিত ছিলেন, তাহা না থাকিলে ব্যাড়ির ‘দাক্ষায়ণ’ নাম হইতে পারিত না । অতএব ব্যাড়ির নাম দাক্ষায়ণ \* । আর পাণিনির নাম দাক্ষেয় ; এই নাম দ্বাবা সপ্রমাণ হইতেছে যে, ব্যাড়ি ও পাণিনির বয়োগত নূনাধিক্য থাকিলেও তাহারা পরস্পরকে দেখিয়াছিলেন, সন্দেহ নাই । পরস্ত ব্যাড়ি অপেক্ষা পাণিনি বয়োবৃক্ষ হওয়াই অধিক সম্ভব । ইহা নিম্নপ্রদর্শিত চিত্র দেখিলেই প্রতীত হইবে ।—

( বংশ-পুরুষ )

দক্ষ ।

|                      |           |                    |
|----------------------|-----------|--------------------|
| দাক্ষি               | ( পুত্র ) | দাক্ষী ( কন্যা )   |
| ।                    |           |                    |
| ০                    |           |                    |
| ।                    |           |                    |
| ০                    |           |                    |
| ।                    |           |                    |
| ব্যাড়ি বা দাক্ষায়ণ |           | পাণিনি বা দাক্ষেয় |

“জীবতি তু বংশে তদপত্যঃ যুবা” পাণিনির এই লিপি অঙ্গুসারে দাক্ষির জীবদ্ধশার সন্তান ভিন্ন যে দাক্ষেয় ও দাক্ষায়ণ নাম নিষ্পত্ত হয় না, সংস্কৃত

\* ব্যাড়ির মাতার দাক্ষী নামটি গোত্রাঙ্গুসারে হইয়াছিল । তাহার প্রকৃত নাম অন্দৰ্বী । এতদমুসারে ইহার ‘অন্দৰ্বীতনয়’ একটি নাম । দাক্ষিণাত্যবাসী ছিলেন বিজ্ঞাবাসী নামুও ছিল । আচার্য হেমচন্দ্র “অথ ব্যাড়িবিজ্ঞাবাসী অন্দৰ্বীতনয়শ্চ সঃ ।” মামসালাম অহশ করিয়া গিয়াছেন ।

বিদ্যাবিশারদ আচার্য গোল্ডষ্টুকরের দৃষ্টিতে তাহা পতিত হয় নাই। সেই জন্মই তিনি পাণিনি ও ব্যাড়িকে তুল্য-কালিক বলিতে পারেন নাই এবং ঐ তুলটি তাহার সকল সিদ্ধান্তের মূল শিথিল করিয়া রাখিয়াছে।

যুক্তি ও ঐতিহের দ্বারা এই পর্যন্ত জানা যায় যে, পাণিনি অন্যন্য সার্কিসহস্র বৎসরের পূর্বে ভারতবর্ষে জন্ম গ্রহণ করিয়াছিলেন; নবনন্দের দ্বিতীয় কি তৃতীয় নবকে তিনি জানিতেন। তাহার পূর্বপুরুষেরা গাঙ্গার প্রদেশের শালাতুর গ্রামে বাস করিত, এবং তিনি স্বয়ং মগধাদি প্রদেশের কোন এক কস্তুর স্থানে জাতি করিতেন। তিনি দক্ষ গোত্রের ও পাণিনি উপাধি-আপ্ত কোন এক বিখ্যাত বংশের সন্তান, তাহার মাতার নাম দাক্ষী এবং তিনি জাতিতে ব্রাহ্মণ ছিলেন। দাক্ষিণাত্যবাসী ব্যাড়ির সহিত তাহার ঘনিষ্ঠ সম্পর্ক ছিল এবং দেখা সাক্ষাৎও ছিল। ইহার পিতার নাম ঠিক জ্ঞাত হওয়া যায় না। কেহ কেহ বলেন, তাহার নাম দেবল। কেন্দ্ৰ দেবল তাহা জানা যায় না। ফল, মহাভারতীয় ঝৰি দেবল নহেন। এক্ষণে আচার্য গোল্ডষ্টুকরের মত সমালোচিত হইতেছে।—

গোল্ডষ্টুকরের মতে পাণিনি খৃষ্ণমের ৬০০ বৎসরের পূর্বে জন্মগ্রহণ করেন। কিন্তু নন্দের তুল্যকালিক শায়ভায়ে পাণিনি-স্ত্রী উক্ত হওয়াতে এই মতের মূলে কুঠারাঘাত পড়িতেছে। এইক্ষণ অঞ্চান্ত বহুবিষয়ে তাহার সহিত আমাদিগের মতের অনৈক্য হওয়ায় আমরা দ্রঃখিত্ব হইতেছি। কি করি, ঐতিহ ও যুক্তির বলে যে সকল সত্য আবিষ্কৃত হয়, তাহার অপমান করিতে পারিব না। অতএব, স্ববিজ্ঞ পাঠকবর্গ এবিষয়ে আমাদের অগল-ভতা মার্জনা করিবেন।

আচার্য গোল্ডষ্টুকর কেবল মাত্র ব্যাকরণ স্থৰের কতকগুলি কথা লইয়া, তদীয় কাল, দেশ এবং তদানীন্তন গ্রন্থাবলীর যে সত্তা নির্ণয় করিয়াছেন, তাহা অযোক্তিক। বৈয়াকরণিক সঙ্গেত কেবল প্রচলিত সাধুশব্দের প্রকৃতি-প্রত্যয়-বিভাগ দেখিয়া সাধুতা সপ্রমাণ করিয়া দেয় মাত্র। এতজ্ঞি কোন ইতিহাস নির্ণয় করিয়া দেয় না। প্রকৃতি-প্রত্যয়ের বিভাগ ও সাধন-প্রণালী প্রদর্শন পূর্বক বিশেষ শবকে অর্ধ বিশেষে ব্যবহারণা করাই ব্যাকরণের মুখ্য উদ্দেশ্য। কিন্তু পারিভাষিক বা নিগৃঢ় সঙ্গেতযুক্ত শব্দের উপর ব্যাক-

রথের কিছুমাত্র প্রভূতা নাই, স্মৃতীরং ব্যাকরণের সহিত তাদৃশ শব্দের কোন ঘনিষ্ঠ সম্বন্ধ নাই। ইহা সত্য কি অসত্য, নিদর্শন দেখাইতেছি। পুরাণে একটি শব্দ আছে “পঞ্চাত্ৰ”; “পঞ্চাত্রোপা নৱকং ন যাতি।” যে পঞ্চাত্র রোপণ করে তাহার নৱকে গমন হয় না। এই পঞ্চাত্র শব্দটির অর্থ পাণিনি বলিবেন, পাঁচটি আত্মবৃক্ষ। বস্ততঃ তাহা নহে। নিষ্প, অশ্বথ, বট, জাতি-পুষ্প, দাঢ়িষ্প, এই সকল বৃক্ষ একত্র রোপণ করিলে তৎসমূদায়কে পঞ্চাত্র বলে; ইহাতে আত্মের নাম গদ্ধও নাই, অথচ ইহা পঞ্চাত্র হইল।

যদিও পঞ্চাত্র শব্দটির উৎপত্তি পাণিনির পরে হইয়া থাকে এমতও হয়, তথাপি তৎপৰবর্তী আচার্যোরা বা ব্যাকরণকর্তারা তাহা তাগ করিবেন কেন? ইহাতে বুঝিতে হইবে যে, ব্যাকরণ-নিয়মের মধ্যে তাদৃশ শব্দের সমাবেশ করিবার সম্ভাবনা নাই এবং তজ্জন্ম ব্যাকরণে তাদৃশ শব্দের বর্জন আছে।

আর একটী শব্দ আছে “ষোড়শী”। এই শব্দের অর্থ পাণিনি বলিবেন, যোল “সংখ্যার পূর্বণী। কাব্য লেখকেরা বলিবেন “যুনতী শ্রী।” পুরাণে বর্ণিত আছে, তীর্থস্থলে প্রদত্ত উনবিংশ পিণ্ড; আবার বেদে বলে, একটি যজ্ঞপাত্র অর্থাৎ সোমসরস গ্রহণের পাত্র। এই ষোড়শী শব্দটি পাণিনি কি অন্ত কোন ব্যাকরণের মতে যজ্ঞপাত্র বুঝা যায় না। যুক্তিতে দেখা যায়, ইহা পাণিনির পূর্বে উৎপন্ন হইলে পাণিনি ত্রাক্ষণদিগের সর্বস্বত্ত্বন সোমের পাত্র বিশৃঙ্খল হইয়া যোল সংখ্যার পূর্বণ মাত্র বলিয়া ক্ষান্ত হইতেন না!! কিন্তু পাঠকগণ, বলিয়া দিতেছি, ইহা পাণিনির চিরপবিচিত যজ্ঞবৰ্দের সহস্র স্তানে আছে—“অতিরাত্রে ষোড়শীং গৃহ্ণাতি নাতিরাত্রে মোড়শীং গৃহ্ণাতি” ইত্যাদি। অতএব, কেবল মাত্র ব্যাকরণস্থত্রের দ্বারা কোন ইতিবৃত্ত নির্ণয় হইতে পারে না। যেমন একমাত্র ব্যাকরণের দ্বারা কোন ইতিহাস নির্ণয় হয় না, সেইরূপ, এক শব্দকে দুই ব্যক্তি দুই অর্থে ব্যবহাব করিল বলিয়া সেই দুই জনের মধ্যে একটা লম্বমান কালনিবেশ করাও যায় না।

এইরূপ শিখিল-মূল যুক্তির আশ্রয় লইয়া আচার্য গোল্ড্ট্ষ্টুকের গ্রাম, সাঙ্ঘা, বেদান্ত, মীমাংসা, উপনিষদ, আরণ্যক, রামায়ণ, মহাভারত প্রভৃতি সমূদ্র আৰ্য গ্রন্থকে পাণিনির পরিভাষী বলিয়া লোকের বৃথা মোহ জন্মাইয়া দিয়া-

হেন। উল্লিখিত সমস্ত শব্দই পারিভাষিক। পারিভাষিক শব্দের ধারা যে, ব্যাকরণের কাল নির্ণয় হয় না, তাহা তিনি কিছুমাত্র লক্ষ্য করেন নাই।

পাণিনির একটি স্তুতি আছে “অরণ্যামুষ্যে” ; মুষ্য অভিধেয়ে “আরণ্যকঃ” এই পদ নিপন্ন হইবে। ধৰ্ম—“আরণ্যকো মুষ্যঃ” অর্থাৎ অরণ্যবাসী মুষ্য। ইহা দেখিয়াই তিনি সিদ্ধান্ত করিয়াছেন যে, পাণিনির পূর্বে বা সমস্তে আরণ্যক নামক বেদাংশ ছিল না। কিন্তু উহা মহু প্রভৃতি প্রাচীন ধ্বিদিগের সময়ে ছিল। এই জন্যই বলিতে হইতেছে যে, তাহার উল্লিখিত সিদ্ধান্তে অম আছে। \*

গ্রামদর্শন ও সাঙ্গাদর্শন এই দুইটি পারিভাষিক শব্দ। পরিভাষা গুলি শিষ্যসম্প্রদায় হইতে উৎপন্ন হইয়াছে। এক্ষণে আমরা যাহাকে যোগ-দর্শন ও পাতঙ্গল-দর্শন বলি, তাহার প্রকৃত নাম “সাংজ্ঞ্য-প্রবচন”। আমরা যাহাকে উত্তর মীরাংসা ও বেদান্তদর্শন বলি, তাহার প্রকৃত নাম “উত্তরকাণ্ড”। এইক্ষণে উপনিষদ শব্দও সাঙ্গেতিক। পাণিনি মুনি, ব্যাস ও তাহার কন্মা-ছন্দসারে নিষ্পত্তি পূর্ণাঙ্গ শিষ্যকে অর্থাৎ শিষ্য প্রশিষ্য প্রভৃতিকে চির্ণিতেন, যুধিষ্ঠিরাদি রাজবর্গকে চির্ণিতেন, ইহা তদীয় স্তুতে প্রকাশ আছে। গ্রাম, সাঙ্গ্য, আরণ্যক প্রভৃতি পাণিনির জ্ঞাত ছিল না, কিন্তু তাহার অনেক পূর্ববর্তী উল্লিখিত বাক্তিদের জ্ঞাত ছিল, ইহা কিঙ্কুপ সত্য! বিজ্ঞ পাঠকগণ বিবেচনা করুন। উল্লিখিত ব্যক্তিরা যে উঁচির্থিত গ্রন্থনিচর জ্ঞাত ছিলেন, তাহা সকল আর্য গ্রন্থেই প্রকাশ আছে। একটি নহে, দুইটি নহে, সকল দেশের পুস্তকেই তুল্য পাঠ আছে। অতএব সেই গ্রোকগুলি আধুনিক বলাও অন্ন সাহসের কার্য নহে।

“নির্বাণোহবাতে” “আশৰ্য্যমনিতো” এই সকল স্তুতি দেখিয়া এবং ইহার “অন্তু ইতি বজ্রবাম” ইত্যাদি বৃত্তি ও ভাষ্য দেখিয়া গোল্ডফুর সিদ্ধান্ত করিয়াছেন যে, পাণিনির পূর্বে নির্বাণ শব্দের মুক্তিবাচকতা দূরে থাকুক, সামান্য নিবিয়া যাওয়া অর্থও ছিল না। আশৰ্য্য শব্দেরও অন্তু আর্য-দোত্তব্য কৃত্বাত্মক ছিল না। আমরা এবিষয়ে তর্ক করিতে ইচ্ছা করি না; যেহেতু তাহা নিষ্পত্তিযোগ্য। তবে এইমাত্র বলি যে, তিনি কি জন্য “পানং দেশে”

এই স্তুতি লইয়া বিচার করেন নাই? বোধ হয় তিনি, পান শব্দে তরল খাদ্য বুরাইত কি না তাহা নিশ্চয় করিতে পারেন নাই বলিয়াই, ঐ স্তুতি-টীর আর উল্লেখ করেন নাই। পাঠকগণ কি “পানং দেশে” স্তুতি আছে বলিয়া বলিতে পারেন যে, পাণিনির পূর্বে বা পাণিনির সময়ে ‘পান’ শব্দে দেশ বা স্থান বুরাইত—তরল খাদ্য বুরাইত না? ফলতঃ মহামহো-পাধ্যায় গোল্ডস্টুকর এই সকল স্থানে যে যে তর্ক উষ্টাবন করিয়াছেন, সমস্তই অমুলক। কেননা, পাণিনি স্তুতিস্থান মাঝ রচনা করিয়াছিলেন, বুঝি কি ভাষ্য তোহার নহে। অতএব অঙ্গের প্রদত্ত উদাহরণ দ্বারা পাণিনির সাময়িক ব্যবহার নির্ণয় হইতে পারে না। এবং পূর্বেই বলিয়াছি যে, একটা শব্দকে তই ব্যক্তি তই প্রকার অর্থে ব্যবহার করিলে যে, তহ-ভৱ ব্যক্তির একটা সুন্দীর্ঘকাল ব্যবধান থাকিবেক, তাহার কোন প্রমাণ নাই।

আর একটা গুরুতর বিচার উপায়ে হইতেছে। পশ্চিতবর গোল্ডস্টুকর পাণিনি-স্তুতের অধ্যে অথর্ববেদের উল্লেখ দেখিতে পান নাই বলিয়া অমুমান করিয়াছেন যে, পাণিনি অথর্ববেদ অবগত ছিলেন না। অথর্ববেদটা পাণিনির পর রচিত হইয়াছে। এইরূপ বাক্য ধ্যক্ত করাতে তোহার বিলক্ষণ ভূম প্রকাশ পাইতেছে কি না, তাহা পাঠকগণ দিবেচনা করুন—“আথর্বণিকস্তোকলোপশ্চ” (৪।৩) “কপিবোধাদাঙ্গিরসে” “দাঙ্গিনায়নাহাঙ্গিনায়নাথর্বণিক” (৬।৪) এই সকল স্তুতে যে অথর্বশব্দ আছে এবং আঙ্গুরম শব্দ আছে, তাহার অর্থ তৎকালে কি ছিল? আমরা দেখিতেছি, অথর্ব শব্দের চতুর্থবেদবৈধকতা ভিন্ন অস্ত কোন অর্থ ছিল না। অথর্ব শব্দের বদি চতুর্থ ধৰে কি তৎপ্রণেতা মুনি ভিন্ন অস্ত অর্থ থাকিত, তবে তিনি তাহা দেখাইতে পারেন নাই কেন? এবিষয়ে তোহার দেতুবাদ এই যে, পাণিনি বধন অথর্ববেদ বা অথর্বাঙ্গিরস এইরূপ স্পষ্ট করিয়া বলেন নাই, তখন তিনি তাহা জ্ঞাত ছিলেন না। তোহার গ্রাম পঞ্জিতের এই ব্যক্তিকোশল দেখিয়া আমরা দ্রষ্টিত হইয়াছি। পাণিনি কেবল “ছন্দসি” “ছন্দনি” “দৃষ্টং সাম” বলিয়া গিয়াছেন। বেদ বা সামবেদ, যজুর্বেদ, ঋথেদ, কোথাও এক্সপ্ল স্পষ্ট করিয়া বলেন নাই। তবে তোহার মতে বেদও ছিল না, বজ্ঞ থাইতে পারে। পাণিনির সময়ে ধৰ্ম কোন বেদই না থাকে,

তবে অথর্ব বেদও থাকিবে না, টহাতে আমাদিগের আপত্তি নাই। ফল, পাণিনির বহুপূর্বের খণ্ডেও অথর্ব শব্দের উল্লেখ আছে।

খণ্ডে যে যে স্থানে ‘অথর্বন’ শব্দ আছে, তাহা নির্দেশ করিয়া দিতেছি। প্রথমতঃ ৬, ১৬, ১৪। পুনর্শ ১০, ১৮, ২। তৎপরে ১০, ২১, ৫। ৮, ১৭। পুনর্শ ১০। ৮৭। ১২। —৯, ১১। ২। পুনর্শ ১০, ১৮, ৬। ১। ৮০। ১৬। ৮৩। ৫। ৬। ১৬। ১৩। পুনবার ১০। ১২০। ২। ১। ১। ১১২। ১০। খণ্ডে সংহিতা দেখ।

অনেকের ভ্রম আছে, অথর্বাঙ্গিবস মুনি অথর্ববেদের রচক। কিন্তু অথর্বাঙ্গিবস ব্যক্তিটি কে? তাহা অধিকাংশ ব্যক্তি জানেন না। মহর্ষি ব্যাস উদ্যোগপূর্বে ইহার পরিচয় দিয়াছেন। ইনি বৃহস্পতি। দেবতাদিগের শুরু এবং অঙ্গিবা শুধির পুত্র। ইন্দ্র সন্তুষ্ট হইয়া ইহাকে অথর্বাঙ্গিবস উপাধি প্রদান করেন, কারণ ইনি অথর্ব-বেদোভু মন্ত্রের দ্বারা ইন্দ্রের শুধি স্বত্তি করিয়াছিলেন এবং এই বেদে ইহার বিলক্ষণ বৃৎপত্তি ছিল।

পাণিনিস্ত্রে যাঙ্কের উল্লেখ থাকায় আচার্য গোল্ডষ্টুকর তাঁহাকে পাণি-নির পূর্ববর্তী বলিয়া স্বীকার করিয়াছেন। এইক্ষণে সেই যাঙ্কপ্রণীত নির্দল মধ্যে অথর্বাঙ্গিবস মুনির অস্তিত্ব সপ্রমাণ হইতেছে। ইহা তিনি তৎকৃত নৈদল্টুক কাণ্ডের ৭ম অধ্যায়ে “আঙ্গিবস” এবং “আথর্বণিক” শব্দ আছে। ইত্যাদি।

এইরূপ পণ্ডিতবর গোল্ডষ্টুকর যে সিদ্ধান্তে পাণিনি-বিচার করিয়াছেন, তাহা আমাদিগের ক্ষুদ্র বুদ্ধিতে যুক্তিসংগত বোধ হইতেছে না; কিন্তু তিনি যে পাণিনি সম্বন্ধে অপূর্ব গ্রন্থ রচনা করিয়াছেন, তৎপাঠে আমরা অনেক জ্ঞান লাভ করিয়াছি, সন্দেহ নাই। এই গ্রন্থ তাঁহার কীর্তি-সন্তুষ্ট স্বরূপ চিরকাল সাহিত্যসংসার উজ্জ্বল করিয়া থাকিবে, ইহাও নিশ্চিত আছে।

অতঃপর পাণিনির ব্যাকরণ সম্বন্ধে কিঞ্চিৎ আলোচনা করা যাইতেছে।

সর্বান্দো কি আকারের ভাষা মানবকষ্ঠ হইতে উচ্চারিত হইয়াছিল, নিশ্চয় করিয়া বলা যায় না। ফল, সেই ভাষার পরিণাম বা সংস্কার হইয়া সংস্কৃত ভাষার উৎপত্তি হয়। সংস্কৃত ভাষা আর্যদেশে বাস্তু হইলে, ঝৰিয়া সামন্দ চিত্তে স্তোত্র, শত্রু ( শব্দ বিশেষ ), গীতি প্রচার করিতে লাগিলেন।

এই ভাষা তৎকালের লোকের অতীব হৃদয় আকর্ষণ করিয়াছিল। ক্রমে অধ্যয়ন ও অধারণ আবস্থ হইল। তৎপরে শিক্ষাব স্কুল উপায় করিবার নিমিত্ত সঞ্জাত শব্দের জাতিরিভাগ ও লক্ষণাদি নির্বাচিত হইতে লাগিল এবং তদ্বারা অধ্যেত্তগণের অনেক আগ্রাস লঘু হইয়া আসিল। ভাষার, গালব, ব্যাষ্ট্রপাং, মিমত, তৌকায়ন প্রভৃতি ঝুঁঁরিা উহার স্থূল্পাত কবেন। শাকটাইন, যাক, ব্যাড়ি প্রভৃতি ঝুঁঁরিদের দ্বাবা তাহার পূর্ণতা জন্মে। এতৎপরে অধিক সহজ উপায় অর্থাৎ সর্বতোমুখ স্তুত রচনার উপায় স্থিবীকৃত হয়। স্তুতিনির্মাতাদিগের মধ্যে পাণিনি মুনিই শ্রেষ্ঠ।

স্তুতি বিবিধ—স্তুচক ও সর্বতোমুখ। স্তুচককাবেন স্তুতি বহু পূর্বে প্রচারিত হইয়াছিল, কিন্তু সর্বতোমুখ স্তুতি মহাজ্ঞা ইন্দ্রদত্ত কর্তৃক প্রথম বিবৃচ্ছিত হয়। ইন্দ্রদত্তের ঐন্দ্র বাকরণ, চন্দ্রার্চার্যের চান্দ, কাশ্মুনিল অঙ্গ-ব্যাকরণ, কৃষ্ণার্চার্যের ব্যাকরণ, আপিশলস্তুত, এতৎপরে পাণিনির অষ্টাধ্যায়ী স্তুতি, তৎপরে অমরসিংহের বর্গস্তুতি এবং অবশেষে জিনেন্দ্র বৃক্ষিপাদ আচার্যের সংগ্রহস্তুতি জন্মলাভ করে।

এত উন্নতির সময়েও, ভাষার অধিকার এত অধিক হইলেও, অনেক শব্দের ক্লপ-নিষ্পত্তি স্তুতি দ্বারা নির্বাচ হইত না। “উপসর্গ-নিপাতাঃ” এই বলিয়া ‘যাঙ্গাদি’ আর্থ সময়েও নিপাতের প্রযোজন হইয়াছিল। “নিপাত” শব্দের অর্থ এই যে, “ব্যদ্যলক্ষণেনাহৃৎপন্নঃ তৎ সর্বং নিপাতনাং মিন্দম্” (কাতজ্ঞীয়ে দুর্গসিংহ) ; লক্ষণ দ্বাবা যে সকল পদের ক্লপনিষ্পত্তি না হয়, সে সমস্ত নিপাতন-মিন্দ জানিবে।

যাকে বলিয়াছেন “নিপতন্তি উচ্চাবচেষ্ঠেবু ইতি নিপাতাঃ” ‘উচ্চাদ’ অর্থাৎ শব্দ সকল বিচিত্র অর্থে নিপতিত হইয়া নিষ্পত্তি হইলে তাত্ত্ব নিপাত নাম প্রাপ্ত হয়। এইক্লপ নিপাতের প্রযোজন পাণিনির সময়েও ছিল, পাণিনিও ইহা পরিত্যাগ করিতে সমর্থ হয়েন নাই। অর্থাৎ সর্বতোমুখ স্তুতিহারাও সকল শব্দকে আয়ত্ত করিতে পাবেন নাই। পাণিনি সংজ্ঞাপ্রকরণে বলিয়াছেন, “প্রাণীব্যান্নিপাতাঃ” অর্থাৎ ঈশ্বর শব্দের পূর্ব পর্যন্ত নিপাতের অধিকার। এই নিপাতের হ্যায় আর এক প্রকার সংকেত অংশেই

তাহার নাম পুরোদরাদি। ইহাও একপ্রকার বিপাতের জাতি। ইহার বলে নৃতন বর্ণের আগম, স্থিতবর্ণের বিপর্যাস-ঘটনা প্রভৃতি হইয়া থাকে, তাহা স্তুত দ্বারা হয় না। সিংহ শব্দ পুরোদরাদি-সিঙ্ক। হিস ধাতু ঘঞ্চ, সকারের স্থান-পরিবর্তন ও অসুস্থারের আগম ঐ পুরোদরাদি নিয়মে হইয়াছে। পাণিনিকেও এই নিয়মের অধীন থাকিতে হইয়াছিল।

পাণিনি, কান্ত্যায়ন, পতঞ্জলি, বৰ্ষ, উপবর্ষ, ব্যাড়ি, ভাণ্ডির প্রভৃতি বৈয়োকরণিক আচার্যেরা বৈদিক ভাষার পরিবর্তন করেন। তৎপূর্বেও পরিবর্তিত হইয়াছিল, কিন্তু তাহা কোন নিয়মের মধ্যে ছিল না। বৈদিক ভাষার উচ্ছেদ না হয় এবং তাহা বুঝতে পারা যায়, এই মাত্র কল্পনা করা উল্লিখিত আচার্যগণের উদ্দেশ্য ছিল। এই সকল আচার্যগণের মধ্যেও পাণিনি বৈদিক ভাষার জন্য এবং তাহার ব্যক্তিগতি ও তাহার কল্পনিক্তির আকার কিরণ তাহা দেখাইবার জন্য ‘ছান্দস’ প্রকরণ প্রস্তুত করিয়া গিয়াছেন। এটি কাজে কাজেই ঘটিয়াছে, কেননা সে সকল বিষয় সুজ্ঞনিয়মে আবক্ষ হইতে পারে নাই। সেই জন্য কেবল “ছন্দসি” “আর্দ্ধে” ইত্যাদি প্রকার বলিয়াছেন। বৈদিক পদ পদার্থ আর কেহ বলেন নাই, কেবল পাণিনিই বলিয়াছেন। সৌমিক ব্যাকরণে লকার দশটা, কিন্তু বৈদিক ব্যাকরণে ১১টা; সেই অতিরিক্তটার নাম ‘লেট্’। এই ‘লেট্’ লকাবের কল ‘লট’ ল-কারের তুল্য, কিন্তু তাহার অর্থ ভিন্ন। “বিবিদিষষ্ঠি যজ্ঞেন দানেন তপসাহনাশকেন” ইত্যাদি শুভ্র ব্যক্ত ব্যবহার হইয়াছে।

বেদের ব্যাকরণের জন্য প্রাতি-শাথ পৃথক্কল্পে রচিত হইয়াছে, ইহার মধ্যে খণ্ড-প্রাতিশাথ্য\* অতি প্রাচীন। ইহা পাণিনির পূর্বে বর্তমান ছিল। অধ্যাপক গোল্ডকুর ও ওরেষ্টের গার্ড, ইহা বে পাণিনির পরবর্তী বলিয়া হেন, তাহা সম্ভত বৌধ হয় না। ভট্ট মোক্ষমূল, যমুর রেণিয়ার ও সুপঙ্গিত বর্ণেল, খণ্ড-প্রাতিশাথ্য পাণিনির পূর্বে বর্তমান ছিল, তাহা স্বীকা-

\* আনন্দপুর (কল্পি ?) বাসী বজ্ঞাতের পুত্র, উন্নত শৃঙ্গ ইহার টাকাকার। এই টাকা মাঝ পার্বত-ব্যাখ্যা। উন্নত কোজদেবের সময়ে বর্তমান হিসেন।

করিয়াছেন।—তৈত্তিরীয় প্রাতিশাখ্য \* ও বাঙ্গসনেয়ী বা কাত্যায়ন প্রাতিশাখ্য † নামক বজ্রবেদের প্রাতিশাখ্য ও অথর্ববেদের প্রাতিশাখ্য আছে। নাগোজী ভট্ট সামবেদের প্রাতিশাখ্যের উল্লেখ করিয়াছেন। যথা “সামবলক্ষণম্ প্রাতিশাখ্যম্”; কিন্তু এক্ষণে উহা এক প্রকার লোপ হইয়াছে বলিতে হইবেক। অধ্যাপক হৌগ সাহেব কহেন, সামবেদের কোন প্রকার প্রাতিশাখ্য অথবা বর্তমান থাকিতে পারে। ‡

প্রাতিশাখ্য এক প্রকার ব্যাকরণ। ব্যাকরণের সমস্ত লক্ষণই ইহাতে আছে। কেবল লৌকিক শব্দের জন্ম-বিবরণ নাই। ফল, বেদব্যাখ্যার জন্মই ইহার নির্মাণ। প্রাতিশাখ্যে সংজ্ঞা, সংক্ষি, কারক, তত্ত্বিত, সমাস, সকলই আছে। কিন্তু তাহা কেবল বৈদিক পদসাধনের উপযোগী। তৈত্তিরীয় প্রাতিশাখ্যের প্রথম স্তুত এই—“অথ বৰ্ণ-সমাপ্তারঃ” এই স্তুত দ্বারা বৰ্ণ উচ্চারণ, অধ্যয়ন এবং প্রয়োগ ভেদের প্রতিজ্ঞা করা হইয়াছে। তৎপরে ক্রমে অগ্নাত্ম স্তুতে অগ্নাত্ম প্রকার সাধনের উপায় প্রদর্শিত হইয়াছে। যথা—“অথ নবাদিতঃ সমানলক্ষণানি” (২) “বেবে সবর্ণে হৃষ্টদীর্ঘে” (৩) “ন প্রতিপূর্বম্” (৪) “যোড়শাদিতঃ স্বরাঃ” (৫) “শেষা বাঙ্গনানি” (৬) ইত্যাদি।

পাণিনির পূর্বে যে ব্যাকরণ ছিল, তাহার আর সন্দেহ নাই। কারণ পাণিনি শ্঵েত মে অধ্যায়ে বলিয়াছেন,—“ধার্যাঃ প্রাচাম্” অর্থাৎ ধারী-শব্দাত্ম দ্বিতীয় ও অর্দ্ধ শব্দের উত্তর টুকু প্রত্যয় হওয়া পূর্বাচার্যদিগের মত। এইরূপ—

\* তৈত্তিরীয় প্রাতিশাখ্যের অনেক ভাষ্য ছিল, তন্মধ্যে এক্ষণে ত্রিভাষ্যার নামক ভাষ্যাই অচলিত। এতৎ-গুরুর্ব ইহার, বরমতির আন্তরে ও মাহেশী ভাষ্য ছিল।

† উষ্ট ভট্ট ইহার টীকাকার। ইহা ভট্ট কামচল-কৃত প্রাতিশাখ্যের-জ্যোৎস্না নামক এক ধারি আধুনিক টীকা আছে।

‡ “Ich Zweifle nicht, dass noch weitere Pratīca-khyas aufgefunden werden; so vermisste ich bis jetzt das Zuder Maṭṭrayanī Samhitā, die so vieles Eigenthumliche hat, und gewiss ein besonderes Pratīca-khya besitzt.”

এই প্রস্তাব লেখার পর অবগত হওয়া মেল যে, পণ্ডিতবর বর্ণে সাহেব বাল্লজ প্রসেস সামবেদের প্রাতিশাখ্য প্রাপ্ত হইয়াছেন।

“লঙ্ঘ শাকটায়নস্ত” ইত্যাদি অনেক আছে। ইহাতে স্পষ্ট প্রতীয়মান হইতেছে, পাণিনির পূর্বে ব্যাকরণের আচার্য ছিলেন।

ব্যাড়ি-কৃত লক্ষ-ঙ্গোক্তায়ক সংগ্রহ নামক ব্যাকরণ গ্রন্থ পাণিনির পরবর্তী, কারণ পাণিনি-ব্যাকরণের বিকল্প মত ইহাতে দেখা যাব। যিনি যিনি ব্যাক-  
রণ করিয়াছেন, সকলকেই পাণিনির নিয়মানুগত থাকিতে হইয়াছে; কিন্তু  
ব্যাড়ি-কৃত ব্যাকরণ তদ্বিক্ষণ-মতাক্রান্ত এবং ভিন্ন পদ্ধতিতে গ্রন্থিত। পাণিনি  
ইহা জ্ঞাত থাকিলে অবশ্যই ইহার বিকল্পব্যাদিতাৰ বিষয় স্বত্রে উল্লেখ  
করিতেন। ই, উ, খ, ঙ বর্ণের পরে স্বরবর্ণ থাকিলে মধ্যে য, ব, র, ল  
ব্যবধান হওয়া কেবল ব্যাড়ি ও গালব এই দুই ব্যক্তিৰ মত। যথা—“ত্রিয়-  
ষ্টকং সংযমিনং দদৰ্শ” কালিদাসঃ। ত্রি+অষ্টক। এই বিষয়ে পঞ্চান্তকৃত  
পঞ্চাদ্যায়ী ব্যাকরণে এক স্তুত আছে, যথা—

“যণা ব্যবধানং ব্যাড়ি-গালবয়োঃ ।”

এতক্ষণে ভাগুরি-প্রোক্ত ব্যাকরণ ছিল। ইহার মতে অব ও অপি এই  
উপসর্গসময়ের অকার শোপ হইয়া যায়, কিন্তু পাণিনির মতে তাহা হয় না।

কথিত আছে, পাণিনি মহেশ্বরের নিকট বর্ণমাত্রের উপদেশ পাইয়া ব্যাকরণ  
রচনা করেন, যথা—

“যেনাক্ষর-সমাঘায়মধিগ্ম্য মহেশ্বরাঃ ।

কৃৎমং ব্যাকরণং প্রোক্তং তস্মৈ পাণিনয়ে নমঃ ॥”

[ লিঙ্গানুশাসনের বৃত্তিকার প্রভৃতি ]

এই মহেশ্বর মহুষ্য কি মহাদেব তাহা বলা যায় না। বৃহৎকথায় লিখিত  
আছে যে, মহাদেবের তপস্তায় সিঙ্ক হইয়া পাণিনি ব্যাকরণ রচনা করেন।  
যাহাই হউক, পাণিনি মুনি মহেশ্বরের নিকট যে বর্ণোপদেশ পাইয়াছিলেন,  
তাহা তিনি স্বয়ং লিখিয়াছেন, যথা অ ই উ গ্। খ ১ ক্। এ ও উ। ঝ ৩  
চ। ইত্যাদি ক্রমে বলিয়া পরিশেষে বলিয়াছেন, “ইতি মাহেশ্বরাণি স্মৃতাণি”  
অর্থাৎ এই সকল মহেশ্বরোপনিষৎ স্তুত। কেহ কেহ বলেন “ইতি মাহেশ্বরাণি  
স্মৃতাণি” এই বাক্য পাণিনির মুখ-নির্গত বাক্য নহে। ইহা বার্তিক-কারেক  
বাক্য।

পাণিনির ব্যাকরণ ৮ অধ্যায়ে বিভক্ত, এজন্ত ইহার নাম “অষ্টাধ্যায়ী।” প্রত্যেক অধ্যায়ে ৪টা করিয়া পাদ আছে। ইহার স্তুতি সংখ্যা ৩৯৬৫। পাণিনি এই সকল স্তুতিগুলি সঞ্চি, স্ববস্ত, কৃদস্ত, উণাদি, আথাত, নিপাত, উপসংখ্যান, স্বরবিধি, শিক্ষা, তদ্বিত প্রভৃতি যে কিছু বৈয়াকরণিক বস্তু আছে, সমস্তই প্রকাশ করিয়াছেন। পাণিনির পূর্বে এই সকল বিষয় ডিন্ন ভিন্ন প্রচে পাঠ করিতে হইত; একে আর তাহা হয় না। তজ্জন্ম পৌর্ব-কালিক শিক্ষা, কল, ব্যাকরণ ও নিঃকৃত এবং প্রভৃতি বিবল-প্রাচার হইয়া উঠিয়াছে। পাণিনি-ব্যাকরণ যথার্থ সর্বতোমুখ হওয়াতে লোক-সমাজে বিশেষ আন্দৃত হইয়াছে। ইহার উপর বৃত্তি, বার্তিক, ভাষা, টাকা লিখিত হইয়াছে এবং এই সকলের মতসমালোচন ও প্রয়োগাদিব পরিদর্শন করিয়া বহুতর গৃহ জয়িয়াছে, তাহার একটী নামমালা এই প্রস্তাবের যথাস্থানে প্রদর্শিত হইল।

চৈনিক পরিৱ্রাজক হিয়াঙ সিয়াঙের (ফৱাশীস অমুবাদিত) জীবনচরিতে লিখিত আছে, তিনি খৃষ্টীয় সপ্ত শতাব্দীতে তারতবর্দে আগমন করিয়া পাণিনি ব্যাকরণের মূল স্তুতি ও তাহার সংশোধিত স্তুতি দর্শন করিয়াছিলেন। বর্ণেল মহোদয় এই কথায় আস্তা প্রকাশ করিয়াছেন, কিন্তু আমাদিগের মতে এ কথা যুক্তি-সিদ্ধ নহে, কেননা পাণিনি-ব্যাকরণের পাঠ-পরিবর্ত্ত হইলে তাহা অস্থানন্তীয় আচার্যাগণের গ্রন্থে অবশ্যই উল্লেখ থাকিত। বেদার্থ-প্রকাশক সায়নাচার্য, ভট্টভাস্তুর ও ভরতস্থামী বেদ-ভাষ্যে পাণিনির অনেক স্তুতি উক্ত করিয়াছেন। কিন্তু তাহাতে পরিবর্ত্তিত পাঠ কিছু মাত্র লক্ষিত হয় না।

কাত্যায়ন পাণিনি-স্তুতের বার্তিক-কর্তা। ইহার নামান্তর বরঝচি, মেধা-জিৎ ও পুনর্বস্তু। বৌদ্ধ কাত্যায়ন ও ধৰ্মশাস্ত্রবক্তা কাত্যায়ন হইতে ইনি পৃথক বাস্তি, কাত্যায়নের বার্তিকেব উপর পতঞ্জলি “মহাভাষ্য” লিখিয়াছেন। পতঞ্জলির অপর নাম গোনদীয়। ইনি গোনদীবাসী এবং ইহার মাতাব নাম গোণিকা; যোগশাস্ত্র-প্রণেতা পতঞ্জলি ও মহাভাষ্যকর্তা পতঞ্জলি উভয়ে পৃথক ব্যক্তি। আচার্য গোল্ড্রুকরের মতে কাত্যায়ন ও পতঞ্জলি ১৪<sup>০</sup> হইতে ১২০ খৃষ্ট-জন্মের পূর্বে বর্তমান হিলেন। পঞ্চিতবর রামকৃষ্ণ গোপালভাগুর-কর পতঞ্জলিকে পাটলিপুত্রাধিপতি পুঞ্জমিত্রের সমসাময়িক স্থির করিয়াছেন,

এবং তাহার মতে মহাভাবোর তৃতীয় অধ্যায় ১৪৪ হইতে ১৪২ খণ্ড-অন্তের পূর্বে রচিত হইয়াছিল। কিন্তু অধ্যাপক ওয়েবের ইহার প্রতিবাদ করিয়াছেন। পাণিনি, কাত্যায়ন ও পতঙ্গলি এই তিনি জনে ব্যাকরণের পূর্ণ অবয়ব প্রদান করিয়াছেন। এই তিনি জন সম্মত ভাষার যে কীৰ্তি পশ্চিম ছিলেন, তাহা আমাদিগের সামান্য বৃক্ষিতে বুঝিবার ক্ষমতা নাই।

পতঙ্গলির মহাভাবোর টীকার নাম ভাষাপ্রদীপ। কৈয়ট \* ইহার প্রণেতা। কৈয়টের টীকার উপর নাগোজী শ্বেত টীকা লিখিয়াছেন; তাহার নাম “ভাষাপ্রদীপোঞ্জোত”। কৈয়টের টীকার এক ধানি টীকা আছে, তাহার নাম ভাষ্য-প্রদীপবিবরণ, ইহা দ্বিতীয়নাম কৃত।

“কাত্যায়নের ভাষ্য, বামন পাণিনির এক ধানি বৃক্ষ লিখিয়াছেন, উহার নাম কাশিকা-বৃক্ষ। ইহা অতি শান্ত গ্রন্থ, এবং আঞ্চোপান্ত প্রাসাদ-গুণবিশিষ্ট। যিনি একবার এই গ্রন্থ দেখিয়াছেন, তাহার আর সিঙ্কাস্ত-কৌমুদী স্পর্শ করিতে ইচ্ছা হয় না। সিঙ্কাস্ত-কৌমুদীর গ্রন্থকার ভট্টোজীক্ষিত অষ্টক পাণিনীয় স্মত্র-সম্মতের ক্রম ভজ্জ করিয়া বৃত্তক্রমে অর্থাৎ যেখান সেখান হইতে স্মত্র আনিয়া সকলন করিয়াছিলেন, গ্রন্থ সহজ করিবেন; কিন্তু তাহা হয় নাই। “মনোবয়া” “শেখৰ” প্রভৃতি ভূরি টীকাতেও তাহার সাধুত সম্পাদিত হয় নাই। তাহা পাঠ করিতে হইলে এখনও যেখানে সেখানে “ফাঁকি” উপস্থিত হয়। গ্রন্থ সকলের মোষেই ফাঁকি বা পূর্বপক্ষ উপস্থিত হইয়া থাকে। বামন কাত্যায়ন অপেক্ষা ক্ষুদ্র-বৃক্ষ এবং হীন, তথাপ ইনি যেক্ষণ সরলভাবে স্ত্রার্থ প্রকাশ করিয়াছেন, এক্ষণ সারল্য কাত্যায়নের বৃক্ষিতে নাই। কাত্যায়নের বৃক্ষ দেখিয়াই বামন বৃক্ষ লিখিয়াছেন, এজন্ত কাশিকাবৃক্ষ প্রাঞ্জল হইয়াছে। কাশিকাবৃক্ষির ছই ধানি টীকা আছে। হরদত্তমিশ্রকৃত পদমঞ্জবী ও জিনেন্দ্রকৃত কাশিকাবৃক্ষ-গঞ্জিকা।

ফিটহত—ইহা শাস্ত্রবাচার্য কি শাস্ত্রহ-আচার্য কর্তৃক সকলিত। যথা—“ইতি শাস্ত্রবাচার্য-প্রণীতেষ্ম ফিটহতেষু তুরীয়ঃ পাদঃ।” “হারাদীনাঞ্চ”

\* কাশীরদেশহ পাদপুরবাসী। স্বপ্নগত দর্শন সাহেবের ঘডানুমারে কৈয়ট ১০০০ আঁটারে বর্তমান ছিলেন।

( ৭,৩, ৪' ) পাণিনিস্ত্রের বাখ্যার হরদত্ত বলিয়াছেন, “শাস্ত্রব্রাচার্যঃ প্রণেতা” শাস্ত্রমু আচার্য ইহার প্রণেতা ।

ইহা ৪ পাদে বিভক্ত । ১ম পাদে ২৪ স্তুত, দ্বিতীয় পাদে ২৬টি, তৃতীয় পাদে ১৯টি, চতুর্থ পাদেও ১৯টি । বৈদিক পদের অব নির্মল রাখিবার অগ্রহ এই ক্ষেত্রেকষ্ট স্ত্রের রচনা । কিরূপ পদের কোনু কোনু বর্ণে কি কি অব কখন উচ্চারণ করিতে হইবে তাহা প্রদর্শন করা ও তাহা আয়ত্ত রাখিবার জন্য ইহার স্ফটি । যথা প্রথম স্তুতে “ফিষেহস্ত্রোদাততঃ” প্রাতিপদিকের অস্ত্রবর্ণ উদাত্ত অব হইবেক । “ফিয়” এই শব্দটি সংজ্ঞাশব্দ ও ইহা পূর্বাচার্যদিগের সঙ্কেত অধিবা সংজ্ঞা । ইহা প্রাতিপদিকের সংজ্ঞাস্তর মাত্র । এইরূপ উদাত্ত, অদুর্দাত্ত, স্বরিত, এই ক্ষেত্রেকষ্ট স্ত্রের নির্মল ভিন্ন অন্ত ফল এতদ্বাবে পাওয়া যায় না । ইহাকে কেহ কেহ পাণিনির পূর্ববর্তী বলেন, কেহ কেহ পরবর্তী বলেন । পরবর্তী হওয়াই সম্ভব । ফল, যাহারা পূর্ববর্তী বলেন, তাহাদের প্রতি এই বলা যাইতে পাইতে পারে যে, পাণিনি সমস্তই নির্মল করিয়াছেন, স্তুতরাঃ পুনরপি এই স্তুত ছিট করিবার প্রয়োজন ছিল না ।

উণাদি বৃত্তি—পাণিনির পূর্বেও এতদ্বিষয়ের গ্রন্থ ছিল । তাহা কিরূপ ছিল বলা যায় না । ফল, পাণিনি-কৃত কৃৎস্তুত এবং উণাদি স্তুত এই বৃত্তির অবলম্বন । ইহাতে সর্বসময়ে ৩২৫টো প্রত্যয় আছে, এবং “উণাদয়ো বহলং” ( পাণিনি ) ইত্যাদি স্তুত দ্বারা প্রকাশ আছে ।

ব্যাকরণের উণাদি অংশের বৃত্তির মধ্যে উজ্জল দন্তের বৃত্তিই প্রচলিত এবং মাত্র । কাত্তি ব্যাকরণের দৌর্গসিংহী বৃত্তিও মাত্রা । ব্যাকরণ মাত্রেই উণাদি স্তুত আছে । সকল ব্যাকরণে উহা সংক্ষেপ করে আছে, কেবল কলাপ ব্যাকরণের উণাদি কিছু বিস্তৃত এবং শৃঙ্খলা-সম্পর্ক । তত্ত্ব “উণাদি কোৰ” নামক একখানি কোষ অর্থাৎ আভিধানিক গ্রন্থ আছে, তাহা ও মন্দ নহে ।

বৃত্তিকার উজ্জল দন্ত মুখবক্ষ খোকে লিখিয়াছেন, “আৰি গণপতি, ঝীঘৰ ও শুঙ্কৰ পাদপদ্মে নমস্কার করিয়া উত্তম বৃত্তি নির্মাণ করিলাম । বৃত্তিশাস, অঙ্গ-স্থাস, রক্ষিত, ভাগবতি, ভাষ্য, ধাতুপ্রদীপ, তাহার টীকা আৱ উপাধ্যায়ের সর্বস্ব স্বরূপ স্বভূতি, কলিঙ, হড়চন্দ্ৰ ইত্যাদি প্রাচীন গ্রন্থ অবলম্বন এবং

আলোচনা করিয়া ইহা প্রস্তুত করিলাম। উণাদি বৃত্তি অনেক আছে, সে সকল এখন স্ত্র, শব্দক্ষণ, ধারুগত বৈলক্ষণ্য হইয়া পড়িয়াছে; তরিখিত তত্ত্বাত্ত্বের উপর নির্ভর না করিয়া, সে সকল এবং অস্ত্রাণ্য গ্রহ বিচার করিয়া, সে সকল হইতে সার আকর্ষণ করিয়া আমি এই বৃত্তি রচনা করিলাম।<sup>১</sup>

উজ্জ্বল দন্তের অপর নাম জাজলি। ইনি শুভ্রতিকারের শিষ্য। উজ্জ্বল হস্ত কোন্ সময়ের লোক, তাহা স্থির করিতে পারিলাম না। কিন্তু ইনি শুভ্র কোন্ সময়ের লোক, তাহা স্থির করিতে পারিলাম না। অনেক উদাহরণ অস্ত্রের পরবর্তী, কেননা তাহার বৃত্তিতে অস্ত্রকোষের অনেক উদাহরণ উক্ত হইয়াছে। এই বৃত্তিকার মুখবক্ষ থাকে এইক্ষণ খেদ করিয়াছেন যে, “বে বৃত্তি আমার এই বৃত্তি দেখিয়া নিজের পুরুষত্ব কামনায় আমার নাম লোপ করিতে প্রবৃত্ত হইবেন, তাহার সমস্ত পুণ্য খৎস হইবে।” (৭ মোক)।

উণাদি স্ত্রী ও পাদে বিড়ল্প। ইহা ভির, পাণিনি-ব্যাকরণ অবলম্বন করিয়া ব্যতীত গ্রহ জয়িয়াছে, তাহার কটকগুলির তালিকা নিম্নে প্রদত্ত হইল।  
পুরুষোন্তমদেব-কৃত ভাষা-বৃত্তি। স্মষ্টিধর ইহার টীকাকার। টীকার নাম  
ভাষাৰূপ্যর্থ-বিবৃতি।

ডট্টোজিদীক্ষিত-কৃত শব্দকৌস্তুভ। গ্রহকার এখানি সম্পূর্ণ করিয়া হাইতে পারেন নাই। বালাম ডট্ট ইহার টীকাকার। টীকার নাম প্রভা।  
রামচন্দ্র আচার্য কৃত প্রক্রিয়া-কৌশুদ্রী। ইহাতে পাণিনিস্ত্র সকল ব্যব-  
শ্বাসের আচার্য কৃত প্রক্রিয়া-কৌশুদ্রী। ইহাতে পাণিনিস্ত্র সকল ব্যব-  
শ্বাসের আচার্য কৃত প্রক্রিয়া-কৌশুদ্রী। ইহাতে পাণিনিস্ত্র সকল ব্যব-  
শ্বাসের আচার্য কৃত প্রক্রিয়া-কৌশুদ্রী। ইহার বিঠ্ঠল আচার্য-কৃত প্রসাদ এবং অস্ত্রচন্দ্র-কৃত তত্ত্বচন্দ্র নামক  
হইথানি টীকা আছে।

ডট্টোজিদীক্ষিত-কৃত সিদ্ধান্তকৌশুদ্রী। ইহার মনোরমা, \* তত্ত্ববোধিনী,  
শব্দেন্দুশেখর, লঘুকোশুদ্রী ও মধ্যকোশুদ্রী—বরদবাজ-কৃত।

লঘুকোশুদ্রী ও মধ্যকোশুদ্রী—বরদবাজ-কৃত।  
পরিভাষাসংগ্রহ, পরিভাষাবৃত্তি ও পরিভাষেন্দুশেখর—মাগেশভট্ট-কৃত।  
বৈদ্যনাথ পাণ্ডু ইহার টীকাকার।

\* হরিদীক্ষিত মনোরমার টীকাকার, পুনরায় ইহার উপর ভাষপ্রকাশিকা নামক এক টীকা আছে।

+ ইহার উপর এক টীকা আছে, তাহার নাম চিদহিমলা।

ভৰ্ত্তহরি-কাৰিকা বা বাক্যপদীয় ০। ইহা আঞ্চোপাঙ্গত প্ৰোক্ষে রচিত। ইত্যাদি অনেক গ্ৰন্থ আছে, বাহ্য তরে সে শুলিয় নামোল্লেখ কৱিলাম না ।

কাতঙ্গ বা কলাপ ব্যাকৰণ, অতি বিশদ এবং পাণিনি হইতে কিঞ্চিত বিভিন্ন প্ৰণালীতে রচিত। ইহার প্ৰতায়, সংজ্ঞা গ্ৰহণ পাণিনিৰ অসুৰূপ । ইহাতে পাণিনি, 'পতঞ্জলি, বাড়ি, ভাগুৱি গ্ৰহণিৰ ব্যাকৰণেৰ সাৱাংশ সঙ্কলিত হইয়াছে। পাণিনিৰ ২৩ স্তৰ একত্ৰ কৱিয়া ইহার একটি স্তৰ হইয়াছে। ইহার উদাহৰণ ; যথা পাণিনি—

“কু বা পা জি মি স্বদি সাধ্যহশ্চুঙ্গুন্” “ছন্দসো গঃ” “দু সনি জনি চৱি  
চটিভো উণ্।”

এই তিনি স্তৰ একত্ৰ কৱিয়া কাতঙ্গেৰ এক স্তৰ ; যথা—

“কু বা পা জি মি স্বদি সাধ্যশু দুসনিজনিচৱি চটিভো উণ্।”

কাতঙ্গেৰ অনেক স্তৱে পাণিনিৰ অবিকল স্তৰ আছে, এবং কোন কোন স্তৱে  
কিছু কিছু প্ৰক্ষেপ-নিক্ষেপ আছে। ইহাতে একটা পৰিভাৰ্বা অংশ এবং একটা  
পৰিশীলিত ধাৰ্কাতে বড় সুগম হইয়াছে।

গ্ৰয়োগ-ৰত্নমালা—ইহাতে পাণিনি এবং কলাপস্তৰ একত্ৰে আছে। স্তৰ-  
শুলি পদ্য-গ্ৰথিত। এই সকল স্তৰ পদ্যে রচনা কৰিতে গ্ৰহকাৰ পুঁজৰোত্তম  
বিস্তৰ পৱিত্ৰম স্বীকাৰ কৱিয়াছেন। পুঁজৰোত্তম ভূমিকায় লিখিয়াছেন—

“শ্ৰীমল্লদেবশু শুণৈকসিক্ষোৰ্ষীমহেন্দ্ৰশু যথানিদেশম্।

যজ্ঞাং প্ৰয়োগোত্তম-ৰত্নমালা, বিতঙ্গতে শ্ৰীপুঁজৰোত্তমেন ॥”

এতক্ষন্তা তিনি শ্ৰীমল্লদেৰ রাজাৰ সময়ে গ্ৰন্থ রচনা কৱিয়াছেন, প্ৰকাশ  
কৱিতেছেন। শ্ৰীমল্লদেৰ কুচবিহাৰেৰ রাজা ছিলেন।

পাণিনি অষ্টাধ্যায়ী-স্তৰ-পাঠ ভিন্ন ধাতু-পাঠ, লিঙ্গামূলাসন ও শিক্ষা-গ্ৰন্থ গ্ৰন্থ  
যন কৱিয়াছিলেন। শ্ৰীধৰদাস-সঙ্কলিত সহকৃকৰ্ণমৃত গ্ৰহে পাণিনিৰ প্ৰণীত  
বলিয়া কৱেকষ্ট কৰিতা উক্ত হইয়াছে, কিন্তু তাহা বলৰৎ-প্ৰমাণাভাৰে তদীয়-  
শ্ৰেখনী-প্ৰমৃত বলিতে পারিলাম না ।

\* কোলকৃত বাক্যপদীয় অমে বাক্য-অধীপ ভৰ্ত্তহরি-প্ৰণীত লিখিয়াছেন। বাক্য-অধীপ  
হয়ি-বৃত্তত-কৃত, তাৰার টীকাকাৰ পুণ্যৱাজ ।



---

# ରାଗ-ନିର୍ଣ୍ୟ ।

---

ଶାଗ ଭବତ୍ତକ କହେନ ମୁନିଗଣ ।

ଅଥଚ ମନୋରଙ୍ଗକ ମର୍କଣାଧାରୀ ॥

ସନ୍ତୀତ ତବତ୍ ।

---



# ରାଗ-ନିର୍ଣ୍ଣୟ ।

ଆମରା ସ୍ଵରବିଜ୍ଞାନ ନାମକ ପ୍ରତାବେ ସଙ୍ଗୀତଶାସ୍ତ୍ର ଅମୁସାରେ ଅବଶ୍ୱାତବ୍ୟ ସ୍ଵରସଂରକ୍ଷିତ ଉପଦେଶ ସକଳ ଲିପିବକ୍ତ କରିଯାଇଛି । ଏକଥେ ଏହି ପ୍ରତାବେ ରାଗ-ମାଗିଶୀ ସର୍ବକ୍ଷେ ଫୁଲ ଫୁଲ ବିବରଣ ଲିଖିତେ ପ୍ରସ୍ତୁତ ହିଲାମ ।

ଗୀତ, ବାନ୍ଧ, ନୃତ୍ୟ, ଏହି ତିନେର ନାମ ସଙ୍ଗୀତ । ତମାଧ୍ୟେ ଗୀତ ପ୍ରଥାନ । ପ୍ରଥମୋଳିଖିତ ଗୌଡ଼େର ସଥାର୍ଥ କ୍ରପଟୀ ବଲିତେ ହିଲେ ତାହାର ମୂଳ କାରଣ ଯେ ନାମ, ତାହା ନା ବଲିଲେ ବା ନା ବୁଝିଲେ ଗୌଡ଼େର ଭାବ ଓ ଶରୀର କୋନକ୍ରମେଇ ହୃଦୟକ୍ରମ କରାନ ଯାଇ ନା । ଏହି ଜଞ୍ଜ ପ୍ରଥମତଃ ନାମ କାହାକେ ବଲେ, ସଙ୍ଗୀତ-ନାରାୟଣ ତାହାର ନିରାପଦ କରିତେଛେ—

“ତତ୍ର ପ୍ରଥମୋଳିଖିତ ଗୀତଶ୍ରୀ ସକ୍ଷ୍ୟମାଗତାନ୍ନାମଃ ବିନା ତମ୍ଭୁପଗତେଃ ପ୍ରଥମଃ  
ତମେବାହ ତତ୍ତ୍ଵମ୍ ।

ଆଜ୍ଞା ବିବକ୍ଷମାଗୋହ୍ୟଃ ମନଃ ପ୍ରେରଯତେ ମନଃ ।

ଦେହସ୍ଥଃ ସହିମାହସି ସ ପ୍ରେରଯତି ମାତ୍ରତମ୍ ॥”

ଇତ୍ୟାଦି ।

ଅର୍ଥ;—ଶରୀରମଂଥାପନ ଓ ଶରୀର ପଦାର୍ଥ ସକଳ ବଲା ହିସାହେ । ତମାଧ୍ୟେ ଆଜ୍ଞା ଏକଟୀ ସତ୍ସ ପଦାର୍ଥ । ସେଇ ଆଜ୍ଞାର ଇଚ୍ଛାନାମକ ଏକ ଗୁଣ ଆହେ, ଯେ ଗୁଣେର ଉତ୍ସବ ହିଲେ ମହୁୟେର ଚେଷ୍ଟା ଜୟେ । ଆଜ୍ଞାର ତାତ୍ପର୍ଯ୍ୟ ଇଚ୍ଛା ସଥା-ଲିତ କରେ, ( ମନେର ଚେଷ୍ଟା ହୟ ), ମନ ଦେହସ୍ଥ ତେଜକେ ସଞ୍ଚାଲିତ କରେ, ତେଜ ଦୈହିକ ବାୟୁକେ ପ୍ରେରଣ କରେ । ଶୁତରାଃ ନାତିହାନେର ଆକାଶେ ଅର୍ଥାତ ଅବ-କାଶମରହାନେ ପ୍ରାଣବାୟୁ ଓ ଜଠରାଧିର ସଂଘର୍ଷ ଉପର୍ହିତ ହିଲେ ତତ୍ତ୍ଵ ନାଡ଼ୀ-କଳାପ କଞ୍ଚିତ ହିସା ଏକ ଅନିବଚନୀୟ ପ୍ରକାର ଶଦେର ଉତ୍ସପତ୍ତି କରେ । ସେଇ ଉତ୍ସପତ୍ତି ଶଦ୍ଦଟାକେଇ ନାମ ବଲେ । ଏହି ନାମ କତକଗୁଲି ସୂର୍ଯ୍ୟ ଧରନିର ସମଟିମାତ୍ର । ଏତାତ୍ମ ନାମେର ଅବସ୍ଥୀତ୍ତ ଧରନି-ସ୍କୁଲାଶେର ନାମ ଶ୍ରଦ୍ଧା । ଶ୍ରଦ୍ଧା

সা, রি, গ, ম, প, থ, নি, এই সপ্ত শব্দের উৎপত্তি ও পরিমাণকাল অভিত্তির জন্ম অন্বানই অতিজ্ঞানের ফল, অর্থাৎ কার্য। অতি ৭টি শব্দের উপাদান কারণ। যথা—

“বড়জাহিকগরিজ্ঞানং অতীনাং ফলমেব তৎ ॥”

অতিগুলি শব্দীয়ের স্থানবিশেষ হইতে উৎপন্ন হয়। সেই স্থান ৩টী। হৃদয়, কঠ, তালু। ২২টি অতি স্থানত্বে উত্তরোত্তর ক্রমে দ্বিগুণিত ভাবাপ্ত; অর্থাৎ প্রথম অতি যে পরিমাণে উচ্চ, অয়োবিংশ অতি অর্থাৎ পরস্থানস্থ প্রথম অতি তদপেক্ষা দ্বিগুণ; যথা—

“অস্ত্রঃ স্থানসম্ভূতাঃ স্থানানি ত্রীণি তত্ত্ব হি ।

দ্বৎকর্তৃশির ইত্যাসাং দ্বিগুণশোভরোত্তরম্ ॥”

হৃদয়, মূর্দ্ধা ও নাভিসংলগ্ন প্রধানতঃ ২২টি নাড়ী আছে। এই নাড়ীগুলি ত্রিয়কবিনিকে আছে, উর্ক্কভাবেও আছে। এই নাড়ীগুলিই দেহবস্ত্রের তার স্বরূপ; দৈহিক বায়ুর আধাত লাগিবামাত্র ঐ সকল নাড়ী কম্পিত হয়, তাহাতেই অতির উৎপত্তি হয়, তাহাই ক্রমে হৃলতাক্রমে পরিণত হইয়া স্বরূপে প্রকাশ পায়। উদ্বরকন্দর ও নাড়ীপথ প্রভৃতি যে অবকাশময় স্থান শব্দীরাত্যন্তে আছে, আর পিতনামক যে তৈজস পদার্থ শব্দীয়ে আছে, এবং খাস প্রশ্বাসাদি ব্যাপার যছারা সম্পন্ন হইতেছে; সেই বায়ু আর ঐ পদার্থত্বের বলেই প্রথমতঃ নাদ (সূক্ষ অবিক্রিতধ্বনি) জন্মে। পশ্চাত সেই নাদ ক্রমশঃ নাভির উর্ক্কে সঞ্চালিত হইয়া ক্রমে হৃদয়, কঠ, মুখ ও গলগহ্বর দিয়া বহিগত হয়; তখন তাহা দস্ত, উষ্ট, তালু অর্থাৎ কুদ্র জিহ্বা ও জিহ্বার সাহায্যে নানাপ্রকার বিস্পষ্ট আকারে প্রকাশ পায়। যথা—

“স্তুর্যনাভিকালপ্তা নাড়োঁ স্বাবিংশতিঃ শুভাঃ ।

তাংচ বক্রাস্তথোর্ক্ষণা ধ্বনিতা মুক্তাহতাঃ ॥”

“আকাশাপ্রাপ্তিমুক্তজ্ঞাতো নাডেরুঁ সমুচ্চরন् ।”

ইত্যাদি।

স্বর, বর্ণ ও শুচ্ছ নাদিভূতিত করিয়া যে ধ্বনিবিশেষ উচ্চারিত হয়, সেই ধ্বনিবিশেষ জনসাধারণের চিন্তব্যজ্ঞন করে বলিয়া তাহার নাম রাগ। যথা—

“ଯୋହୁଙ୍କ ଧରନିବିଶେଷତ୍ତ ସରବର୍ତ୍ତବିଜ୍ଞପିତଃ ।

ରଙ୍ଗକେ ଜନଚିତ୍ତନାଂ ସ ରାଗଃ କଥିତୋ ବୁଦ୍ଧିଃ ॥”

ଏହି ରାଗେର ଅଙ୍ଗ ଅର୍ଥାତ୍ କତକଶୁଳି ପ୍ରତିପୋଷକ କ୍ରିୟା ଓ ବସ୍ତ ଆଛେ, ତାହା ରାଗାଙ୍କ ନାମେ ବିଦ୍ୟାତ । ରାଗାଙ୍କେର ଶ୍ରାୟ ଭାସାଙ୍କ, କ୍ରିୟାଙ୍କ ଓ ଉପାଙ୍କ ନାମେ ଆରା କତକଶୁଳି ବିସ୍ମୟ ଆଛେ, ତାହାର ଲକ୍ଷণ ଏହି—

“ରାଗଚାୟାମୁକାରିହାତ୍ରାଗାଙ୍କମିତି କଥ୍ୟତେ ।”

ଶାହା ରାଗେର ଛାୟାମ୍ବାୟୀ, ତାହାକେ ରାଗାଙ୍କ ବଲେ ।

“ଭାସାଙ୍କାଯାତ୍ରିତା ବେନ ଭାସାଙ୍କତେନ କଥ୍ୟତେ ।”

ଯେହେତୁ ଭାସାର ଛାୟାବ ଆଶ୍ରିତ, ସେଇ ହେତୁ ତାହା ଭାସାଙ୍କ ନାମେ କଥିତ ହସ ।

“କରଣୋଂସାହମଂସୁକ୍ତଃ କ୍ରିୟାଙ୍କଃ ତେବେ ହେତୁନା ।”

କର୍ମଗ ଓ ଉଂସାହାଦି ରମଶୁଳି ସେ କ୍ରିୟାତେ ସଂସ୍କୃତ ଥାକେ ତାହାଇ କ୍ରିୟାଙ୍କ ।

“କିଞ୍ଚିଚ୍ଛାୟାମୁକାରିହାତ୍ରାଗାଙ୍କମିତି କଥ୍ୟତେ ।”

କିଞ୍ଚିତ ଅର୍ଥାତ୍ କୋନ ଅଂଶେ ଛାୟା ଲାଗିଲେ ତାହା ଉପାଙ୍କ ।

ଏତକ୍ରିଯା କାଣ୍ଡାରଣାନାମକ ଆର ଏକଟ ଗୀତାଙ୍କ ଆଛେ, ତାହାର ଲକ୍ଷণ ସଥା—

“କାଣ୍ଡାରଣା ତୁ କଥିତା ତାରହାନେମୁ ଶୀଘ୍ରତା ।

ଗମକେରିବିଦ୍ୟୁତ୍ତନ୍ତା କୌଶଲେନ ବିଭୂଷିତା ॥”

ତାରହାନେତେ ଶୀଘ୍ରତା, ନାନାବିଧ ଗମକମୁକ୍ତତା, ଶୁଫୋଶଲେ ହାପିତା ହଇଲେ ତାହାକେ କାଣ୍ଡାରଣା ବଲା ଯାଏ ।

ରାଗ ଓ ପ୍ରକାର । ଶୁକ୍ର, ଛାୟାଲଗ ବା ମାଲଗ ଏବଂ ସକ୍ଷିଣ୍ଠ । ସଥା—

“ଶୁକ୍ରାଶ୍ଵାଲଗାଃ ପ୍ରୋକ୍ତାଃ ସକ୍ଷିଣ୍ଠାଂ ତତ୍ତ୍ଵୈବଚ ।”

କଲିନାଥ ଇହାର ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରିଯାଇଛେ ଯେ, ଶାନ୍ତ୍ରୋକ୍ତ ନିୟମେ ଉଚ୍ଚାରିତ ସର ରଙ୍ଗିଜନକ ହସ, ଏକଥୁ ତାହା ଶୁକ୍ର ରାଗ । ଅନ୍ତେର ଛାୟାଗାମୀ ହଇଯାଓ ରଙ୍ଗି ଜୟାୟ ଶୁକ୍ରାଂ ତାହା ଛାୟାଲଗ ରାଗ । ଉତ୍ସୟେର ପ୍ରାଥମିକ ଆମ୍ବରଙ୍ଗି ଅନ୍ତାର, ଶୁକ୍ରାଂ ତାହା ସକ୍ଷିଣ୍ଠ ରାଗ । ସଥା—

“ତତ୍ତ୍ଵ ଶୁକ୍ରରାଗଃ ନାମ ଶାନ୍ତ୍ରୋକ୍ତନିୟମାତ୍ ରଙ୍ଗକଂ ଭବତି । ଛାୟାଲଗର୍ବ ନାମ ଅନ୍ତର୍ଜାହୀଲଗତେନ ରଙ୍ଗିହେତୁର୍ବ୍ୟ ଭବତି । ସକ୍ଷିଣ୍ଠରାଗଃ ନାମ ଶୁକ୍ରାଶ୍ଵାଲଗମୁଦ୍ୟତେନ ରଙ୍ଗିହେତୁର୍ବ୍ୟ ଭବତି ॥”

ରାଗ ଉଡ଼ବ, ଶାଡ଼ବ ଓ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଏହି ତିବିଧ ପ୍ରେଣିତେ ବିଭଜନ । ୫ ଥରେର ରାଗ ଉଡ଼ବ । ୬ ସରେର ରାଗ ଶାଡ଼ବ । ୭ ସରେର ରାଗ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ । ସଥା—

“ଉଡ଼ବଃ ପଞ୍ଚତଃ ପ୍ରୋତ୍ସଃ ଶୁରେଃ ବଡ଼ଭିଳ୍ପ ଶାଡ଼ବଃ ।

ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣଃ ସମ୍ପୁର୍ଣ୍ଣିଜ୍ଞେୟ ଏବଂ ରାଗାନ୍ତିଧା ମତାଃ ॥”

୯ ସରେର ନ୍ୟାନେ ରାଗ ହୟ ନା । ମତବିଶେଷେ ସାଧାରଣତଃ ୨୦ଟ ରାଗ ଅଧିନ ବା ଆଦିମ । ତ୍ରୀ, ନଟ, ବଙ୍ଗାଲ, ଭାବ, ମଧ୍ୟ, ଶାଡ଼ବ, ରଜହଂସ, କୋଳାସ, ପ୍ରଭବ, ତୈରବ, ମେଘ, ସୋମ, କାମୋଦ, ଆତ୍ମ, ପଞ୍ଚମ, କମର୍ପ, ଦେଶ, କକୁଭା, କୌଣ୍ଠିକ, ନଟନାରାୟଣ । ସଥା—

“ଶ୍ରୀରାଗନଟେ ବଙ୍ଗାଲୀ ଭାଷମଧ୍ୟମଯାଡ଼ବୌ ।

ରଜହଂସଚ କୋଳାସଃ ପ୍ରଭବୋ ତୈରବୋ ଧରନିଃ ॥

ମେଘରାଗଃ ସୋମରାଗଃ କାମୋଦୀ ଚାତ୍ର-ପଞ୍ଚମଃ ।

ଶାତାଂ କମର୍ପଦେଶାଖୋ କକୁଭାନ୍ତଚ କୌଣ୍ଠିକଃ ।

ନଟନାରାୟଣଚେତ ରାଗା ବିଂଶତିରୀରିତାଃ ॥”

ଆଚିନମତେ ଅଧିନ ଛବ ରାଗ । ଶ୍ରୀରାଗ ( ୧ ), ବମ୍ବତ୍ ( ୨ ), ତୈରବ ( ୩ ), ପଞ୍ଚମ ( ୪ ), ମେଘରାଗ ( ୫ ), ବୃହନ୍ତ ( ୬ ) । ଏହି କରେକଟା ରାଗ ପୁରୁଷ-ଆତୀୟ ବଳିଗୀ ବନ୍ଧିତ ଆଛେ । ସଥା—

“ଶ୍ରୀରାଗୋଥ ବମ୍ବତ୍ ତୈରବଃ ପଞ୍ଚମନ୍ତଥା ।

ମେଘରାଗୋ ବୃହନ୍ତଃ ସଢ଼େତେ ପୁରୁଷରମାଃ ॥”

ରାଗିଗୀ ଅର୍ଥାତ୍ ରାଗଭାର୍ଯ୍ୟ । ରାଗେର ଅମୁଗ୍ନତ ବଳିଗୀଇ ରାଗଭାର୍ଯ୍ୟ ବା ରାଗିଗୀ ନାମ ଦେଓଯା ହଇଯାଛେ । ତତ୍ତ୍ଵ ରାଗନାମକ କୋନ ଆଣି ନାହିଁ, ଶ୍ରୀରାଗ ତାହାର ପଞ୍ଜୀଓ ନାହିଁ ।

“ମାଲତୀ ତିବଣୀ ଗୋରୀ କେଦାରୀ ମଧୁମାଧ୍ୟୀ ।

ତତଃ ପହାଡ଼ିକା ଜ୍ଞେଯା ଶ୍ରୀରାଗନ୍ତ ବରାଙ୍ଗନାଃ ॥”

ମାଲତୀ, ତିବଣୀ ବା ତିବଣୀ, ଗୋରୀ, କେଦାରୀ, ମଧୁମାଧ୍ୟୀ, ପହାଡ଼ିକା ବା ପାହାଡ଼ି,—ଇହାରା ଶ୍ରୀରାଗେର ଭାର୍ଯ୍ୟ ।

“ମେଣ୍ଟି ଦେବପିରୀ ଚୈବ ବରାଟୀ ତୋଡ଼ିକା ତଥା ।

ଲାଲିଭା ଚାଥ ହିନ୍ଦୋଲୀ ବମ୍ବତ୍ତ ବରାଙ୍ଗନାଃ ॥”

ମେଣୀ, ଦେବପିଲୀ, ବରାଟୀ, ତୋଡୀ, ଲଲିତା, ହିନ୍ଦୋଲୀ,—ଇହାରା ବସନ୍ତରାଗେର ଭାର୍ଯ୍ୟ ।

“ଭୈରବୀ ଶୁର୍ଜରୀ ରାମକିରୀ ଶୁଣକିରୀ ତଥା ।

ବ୍ରଜାଲୀ ସୈକବୀ ଚୈବ ଭୈରବଙ୍କ ବରାଙ୍ଗନାଃ ।”

ଭୈରବୀ, ଶୁର୍ଜରୀ, ରାମକିରୀ, ଶୁଣକିରୀ, ବ୍ରଜାଲୀ, ସୈକବୀ,—ଇହାରା ଭୈରବ ରାଗେର ଜ୍ଞୀ ।

“ବିଭାବୀ ଚାଥ ଭୂପାଲୀ କର୍ଣ୍ଣଟୀ ବଡ଼ହଂସିକା ।

ମାଲବୀ ପଟମଞ୍ଜରୀ ସର୍ହେତାଃ ପଞ୍ଚମାଙ୍ଗନାଃ ॥”

ବିଭାବୀ, ଭୂପାଲୀ, କର୍ଣ୍ଣଟୀ, ବଡ଼ହଂସିକା, ମାଲବୀ, ପଟମଞ୍ଜରୀ,—ଇହାରା ପଞ୍ଚମ ରାଗେର ଜ୍ଞୀ ।

“ମନ୍ତ୍ରାରୀ ସୌରଟୀ ଚୈବ ସାବେରୀ କୌଣ୍ଠିକୀ ତଥା ।

ଗାନ୍ଧାରୀ ହରଶୃଙ୍ଗାରୀ ମେଘରାଗଙ୍କ ଯୋଷିତଃ ॥”

ମନ୍ତ୍ରାରୀ, ସୌରଟୀ, ସାବେରୀ, କୌଣ୍ଠିକୀ, ଗାନ୍ଧାରୀ, ହରଶୃଙ୍ଗାରୀ,—ଇହାରା ମେଘର ଭାର୍ଯ୍ୟ ।

“କାମୋଦୀ ଚୈବ କଳ୍ପାଣୀ ଆଭୀରୀ ନାଟିକା ତଥା ।

ସାରଙ୍ଗୀ ନଟହଂସୀରା ନଟନାରାଯଣାଙ୍ଗନାଃ ॥”

କାମୋଦୀ, କଳ୍ପାଣୀ, ଆଭୀରୀ, ନାଟିକା, ସାରଙ୍ଗୀ, ନଟହଂସୀରା,—ଇହାରା ନଟ-ନାରାୟଣେର ଜ୍ଞୀ । ଏହି ୩୬ ରାଗିଣୀ । \*

ଅନେକ ମତେ ଶ୍ରୀରାଗେର ପ୍ରଥମୋଳେଖ ଦୃଷ୍ଟ ହସ୍ତ । ଇହା ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ରାଗ । ଇହାର ଲଙ୍ଘଣ ଏହି ଯେ—

“ଶ୍ରୀରାଗଃ ସ ଚ ବିଜେରଃ ସ-ତ୍ରୟେ ବିଭୂଷିତଃ ।

ପୂର୍ଣ୍ଣଃ ସର୍ବଶୁଣୋପେତୋ ଶୁର୍ଜନା ପ୍ରଥମା ମତା ।

କେଚିତ୍ତୁ କଥୟଷ୍ଟେନଯୁଷଭତ୍ରୟମ୍ୟୁତମ୍ ॥”

ସ-ତ୍ରୟେ ବିଭୂଷିତ ପ୍ରଥମ ( ସତ୍ତ୍ଵ ) ଗ୍ରାମୀୟ ଶୁର୍ଜନା । କେହ ସଲେନ, ଇହା ଶି-ଶର୍ମ୍ଭୁକ୍ତ । ଉଦାହରଣ—ସ ରି ଗ ମ ପ ଧ ନି ସ ।

\* ଛୟ ରାଗ ଛତିଶ ରାଗିଣୀ ବଲିଯା ଯେ ପ୍ରସିଦ୍ଧ ଆହେ ତାହା ଏହି । ସତବିଶେଷେ ଇହାକୁ ଅନ୍ତଧାର ଦୃଷ୍ଟ ହସ୍ତ । ଫଳ, ପ୍ରଥମେ ଛୟ ରାଗ ଓ ଛତିଶ ରାଗିଣୀଇ ନିର୍ଣ୍ଣାତ ହେବାଲିଲ; କିନ୍ତୁ ପରକବୀ ଶର୍ମୀତାଚର୍ମ୍ୟରା ଅନେକ ବ୍ରକ୍ଷି କରିଯା ଗିଯାହେଲ, ଏକଥେ ଅନ୍ୟଥା ରାଗରାଗିଣୀ ହେବାହେ ।

ରାଗଗୁଲିର ଉଦାହରଣଙ୍କୁ ଏକ ଏକଟୀ ମୂର୍ତ୍ତି କଲନା ଆଛେ, ତାହା ଏ ପ୍ରକାରେ ଉଲ୍ଲେଖ କରିବ ନା । କାଳନିକ ଭାବ ଉଲ୍ଲେଖ କରିବାର କୋନ ପ୍ରୋତ୍ସମ ନାହିଁ । ତଥାପି ପରିଦର୍ଶନେର ନିମିତ୍ତ ଏକଟିମାତ୍ର ଉଲ୍ଲେଖ କରିତେଛି ।

“ଶୀଳାବିହାରେ ବନାନ୍ତରାଲେ ଚିତ୍ତନ୍ ପ୍ରମାଣି ବନ୍ଦସନାରଃ ।

ବିଲାସବେଶୋ ଶ୍ଵତ୍ସଦିବ୍ୟଶୁର୍ତ୍ତିଃ ଶ୍ରୀରାଗ ଏବଃ କଥିତଃ କବିଜ୍ଞେଃ ॥”

ଉଦ୍ଧାନେର ମଧ୍ୟେ, ହାବ ଭାବ ବିଲାସେର ସହିତ, ବଧ-ସମଭିଦ୍ୟାହାରେ ପୁଣ୍ୟରମ୍ଭ କରିତେଛେ । କବିରା ବଲେନ, ଏହି ଶ୍ରୀରାଗେର ମୂର୍ତ୍ତି ସଗୀୟ ଓ ବିଲାସୋପଥୋଗୀ ବେଶଭୂବାବ ପରିଚଛନ୍ତି ।

ଏଥେ ରାଗ ରାଗିନୀର ଏକପ ବୃଥା ବେଶଭୂବାବ ବର୍ଣନା ନା କରିଯା, ଯାହା ସଥାର୍ଥ ଅକ୍ରମୀକରଣ ଯେ ସେ ରାଗେ ବା ସେ ସେ ରାଗିନୀତେ ଯେ ସେ ସ୍ଵର ଆଛେ,—କୋନ୍ଟା ଓଡ଼ିବ, କୋନ୍ଟା ଶାଡିବ, କୋନ୍ଟାଇ ବା ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ, ତାହାଇ ସଂକେପେ ବାନ୍ଧୁ କରିତେଛି ।

ମାଲବତ୍ରୀ—“ମାଲବତ୍ରୀଚ ରାଗକ୍ଷା ପୂର୍ଣ୍ଣ ସତ୍ୟଭୂଷିତା ।

ଶୁର୍କନୋଭରମନ୍ତଃ ଶାନ୍ତ କ୍ଷାରରମ୍ଭମଣ୍ଡିତା ॥”

ଉଦାହରଣ—ସ ରି ଗ ମ ପ ଧ ନି ସ ।

ତ୍ରିବନୀ—ରି ଓ ପ ବର୍ଜିତ । ଓଡ଼ିବ ରାଗ ।

ଉଦାହରଣ—ଧ ନି ସ ଗ ମ ଧ ।

ଧୈବତେ ଆରଣ୍ୟ ଓ ଧୈବତେ ସମାପ୍ତି । ସଥା—

“ତ୍ରିବନୀ ସା ଚ ବିଜ୍ଞେଯା ଶ୍ରାଂଶୁଶ୍ରାସଧୈବତା ।

ଓଡ଼ିବା ସା ଚ ବିଜ୍ଞେଯା ରିପହିନୀ ପ୍ରକୀର୍ତ୍ତିତା ॥”

ଗୌରୀ—ଓଡ଼ିବ, ରି ପ ବର୍ଜିତ, ଆରଣ୍ୟ ଓ ସମାପ୍ତି-ସ୍ଵର ସତ୍ୟ ।

ଉଦାହରଣ—ସ ଗ ମ ଧ ନି ସ । ସଥା—

“ସତ୍ୟଗ୍ରହାଂଶୁକଟ୍ଟାସା ରିପହିନୀ ତୁ ଓଡ଼ିବା ।

ଶୁର୍କନା ପ୍ରଥମା କେଜ୍ଯା ଗୌରୀ ସା କଥିତା ବ୍ୟେଧଃ ॥”

କେମାରୀ—ଓଡ଼ିବ, ରି-ଧ-ବର୍ଜିତ, ତିନ ନିଷାଦଯୁକ୍ତ, ମାର୍ଗୀ ଶୁର୍କନା, ଆରଣ୍ୟ ଓ ଶମାପ୍ତି-ସ୍ଵର ସ ; ଉଦାହରଣ—( ସ ଗ ମ ପ ନି ସ ) ।

ପ୍ରଥମ—“କେମାରୀ ରିଧିହିନୀ ଶାନ୍ତୋଡ଼ିବ ପରିକିର୍ତ୍ତିତା ।

ନିଜମା ଶୁର୍କନା ମାର୍ଗୀ କାକଲିଷ୍ଵରମଣ୍ଡିତା ॥”

ଶୁମ୍ଭୁମାଧ୍ୟୀ—ଓଡ଼ିବ, ଗ ଧ ହୀନ, ପ୍ରଥମ ଶୁର୍କନା, ଆରଣ୍ୟ ଓ ଶମାପ୍ତି-ସ୍ଵର ସ ।

ଉଦାହରଣ—( ସ ରି ମ ପ ନି ସ ) ।

ଅମାଖ—“ବଡ଼ଜାଂଶୁକପାହଞ୍ଚାନା ରିପହିନା ତୁ ମାଧ୍ୟମି ।

ଅଥମା ମୁର୍ଛନା ଜେହା ଓଡ଼ିବା ପରିକାର୍ତ୍ତା ॥”

ପାହାଡ଼ୀ—ଓଡ଼ିବ ରାଗ, ରି ପ ବର୍ଜିତ, ( ତୈଲଙ୍କ ରେଶେର ) ଆରମ୍ଭ ଓ ସମାପ୍ତି-ସର ସ ।

ଉଦାହରଣ—( ସ ଗ ଯ ଧ ନି ସ ) ।

ଅମାଖ—“ବଡ଼ଜାତରା ପାହାଡ଼ୀ ଶାଁ ରିପହିନା ଚ କୀର୍ତ୍ତା ।

ଛାଯା ତୈଲଙ୍କରେଶୀରା ଆଲାପେ ଓଡ଼ିବା ମତା ॥”

ବସନ୍ତ—ସଡ଼କ ଓ ମଧ୍ୟମ ହିଂତେଇ ଇହାର ଉଥାନ, ମୁତ୍ତରାଂ ବଡ଼କ ଦ୍ୱାରା ଦେଇ ଇହାକ  
ଏହ, ଶାସ ଓ ଅଂଶ । ଏହି ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ରାଗଟି ବସନ୍ତକାଳେ ଗେଉ ।

ଅମାଖ—“ବଡ଼ଜାତରାଧ୍ୟମିକାଜ୍ଞାତଃ ବଡ଼ଜାତାଶାନଗହାଂଶକଃ ।

ଗେୟୋ ବସନ୍ତରାଗୋହିରଂ ବସନ୍ତସମୟେ ବୁଝେଃ ॥”

ତୋଡ଼ୀ—ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ରାଗ, ମଧ୍ୟମେ ଆରମ୍ଭ, ମଧ୍ୟମେଇ ସମାପ୍ତି, ମତାନ୍ତରେ ଆରମ୍ଭ ଓ  
ସମାପ୍ତି-ସର ସ । ଶୌରୋତ୍ତମୀ ମୁର୍ଛନା ।

ଉଦା—( ମ ପ ଧ ନି ସ ରି ଗ ମ । କିମ୍ବା ସ ରି ଗ ମ ପ ଧ ନି ସ ) ।

ଅମାଖ—“ମଧ୍ୟମାଂଶଗହଞ୍ଚାନା ସୌବେରୀ ମୁର୍ଛନା ମତା ।

ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କପିତା ଡଜ୍‌ଜୈଷ୍ଟୋଡ଼ୀ ଶୈକୋଶକେ ମତା ।

ଏହାଂଶପାନବଡ଼ଜା ଚ କେଚିଦତ୍ତ ପ୍ରାଚ୍ଯକ୍ରତେ ॥”

ଲଲିତା—ଓଡ଼ିବ, କୋନ ସତେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ରାଗ । ରି-ପ-ବର୍ଜିତ, ଶକ୍ତମଧ୍ୟା ମୁର୍ଛନା,  
ଆରମ୍ଭ ଓ ସମାପ୍ତି-ସର ସ ।

ଉଦା—( ସ ଗ ଯ ଧ ନି ସ ) ।

ଅମାଖ—“ରିପହିନା ଚ ଲଲିତା ଓଡ଼ିବା ସତ୍ୟା ମତା ।

ମୁର୍ଛନା ଶକ୍ତମଧ୍ୟା ଶାଁ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣଂ କେଚିଦୁଚିରେ ॥”

ହିନ୍ଦୋଲୀ—ଓଡ଼ିବ, ରିଧ ବର୍ଜିତ, ଓ ସ-ସୂର୍ଯ୍ୟ, ଶକ୍ତମଧ୍ୟମୁର୍ଛନା, ଆରମ୍ଭ ଓ ସମାପ୍ତି-  
ସର ସ । ଉଦାହରଣ—( ସ ଗ ମ ପ ନି ସ ସ ) ।

ଅମାଖ—“ହିନ୍ଦୋଲିକା ରିଧତାତ୍ତ୍ଵା ମତା ପଦିତା ବୁଝେଃ ।

ମୁର୍ଛନା ଶକ୍ତମଧ୍ୟା ତାବୋକୁଳା କାକଲୀଯୁତା ॥”

ভৈরব—ওড়ব, রি-প-বর্জিত, ধৈবতানি মূর্ছনা, আরস্ত ও সমাধি শব-ধ, অঙ্গে  
ম, বিকৃত থ। উদাহরণ ( ধ নি স গ ম ধ )।

প্রমাণ—“ধৈবতাংশগ্রহণ্তাসো রিপহীনোহথ মাস্তগঃ।

ওড়বঃ স তু বিজেয়ো ধৈবতাদিকমূর্ছনা।

ধৈবতো বিকৃতো ষত্র ভৈরবঃ পরিকীর্তিঃ ॥”

ইহার উদাহরণস্থলে এইরূপ মূর্তি লিখিত আছে ; যথা—

“গঙ্গাধৰঃ শপিকলাতিলকস্ত্রিনেত্রঃ

সৈর্পর্বিভূষিততমুর্গজক্ষণিবাসাঃ।

ভাস্ত্রিশূলকর এব মুমুখারী

শুভ্রাষ্টো জয়তি ভৈরবব্রাগরাজঃ ॥”

হচ্ছমন্তেও ইহা ওড়ব রাগ। যথা—

“ধৈবতাংশগ্রহণ্তাসো রিপহীনস্তমাগতঃ।

ভৈরবঃ স তু বিজেয়ো ধৈবতাদিকমূর্ছনা।

ধৈবতো বিকৃতো ষত্র ওড়বঃ পরিকীর্তিঃ ॥”

ভৈরবী—সম্পূর্ণা, সৌবীরী মূর্ছনা, মধ্যম গ্রাম ইহার গতি, আরস্ত ও  
শেষ ম।

প্রমাণ—“সম্পূর্ণা ভৈরবী জ্ঞেয়া গ্রাহাংশস্ত্রাসমধ্যমা।

সৌবীরী মূর্ছনা জ্ঞেয়া মধ্যমগ্রামচারিণী ॥”

দেশী—ইহা পঞ্চমবর্জিত, রি-অঘযুক্ত, বিকৃত রি, কলোপনতিকা নামক  
মূর্ছনা। এটা বাড়ব রাগ।

উদা—রি গ ম ধ নি স রি রি।

প্রমাণ—“দেশী পঞ্চমনামা স্তোৎ প্রবত্তত্যসংযুত।

কলোপনতিকা জ্ঞেয়া মূর্ছনা বিকৃতর্দভা ॥”

বাঙ্গালী—ওড়ব, মতান্তরে পূর্ণ। রি-ধ-বর্জিত, গ্রাহাংশস্তাম থব স, প্রথম  
মূর্ছনা।

উদা—স গ ম প নি স।

প্রমাণ—বাঙ্গালী ওড়বা জ্ঞেয়া গ্রাহাংশস্তামবড়জ্বতাক।

“রিধীনা চ বিজেয়া মূর্ছনা প্রথমা মতা।

পূর্ণা বা মজনোপেতা কজিনাথেন ভাবিত। ॥”

କଲିନାଥମତେ ଇହା ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ, ଓ ମ ସୁକ୍ତ । ଆରଙ୍ଗ ଓ ଧେବ ମ ।

ଡୁଦା—ମ ଧ ନି ସ ରି ଗ ମ ।

ଦେବଗିରି—ଇହାତେ ସାରଜୀର ତୁଳ୍ୟ ଦ୍ୱାରା । ସଥା—

“ଦେବଗିର୍ଯ୍ୟାଃ ଦ୍ୱାରାଃ ପ୍ରୋକ୍ତାଃ ସାରଜୀସମୃଦ୍ଧା ମତାଃ ।”

ଶୈକ୍ଷବୀ—ପୂର୍ଣ୍ଣ, କୋନ ମତେ ଯାଡ଼ିବ, ରି-ବର୍ଜିତ, ମ ରି ଗ ମ ପ ଧ ନି ସ । ମତା-  
ଭାବେ—ମ ଗ ମ ପ ଧ ନି ସ ।

ଅମାଗ—“ଦ୍ୱାରାଜାନାଥକଟ୍ଟାଦା ପୂର୍ଣ୍ଣ ଶୈକ୍ଷବିକା ମତା ।

ମୁର୍ଛନ୍ଦୋଭରମନ୍ତ୍ରୀ ଶାନ୍ତ କୈଳିଚିଂ ଯାଡ଼ିବିକା ମତା ॥”

ରାମକିର୍ତ୍ତୀ—ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ, ଏକ ପ୍ରହର ମଧ୍ୟେ ଗେଇ, ଆରଙ୍ଗ ଓ ସମାଧି-ଦ୍ୱର ସ, ଅର୍ଥମ  
ମୁର୍ଛନ୍ଦା । ଡୁଦା—ମ ରି ଗ ମ ପ ଧ ନି ସ ।

ଅମାଗ—“ପ୍ରହରାଭ୍ୟକ୍ଷରେ ଜେଗା ଦ୍ୱାରାଜାନାଥକଟ୍ଟାଦା ।

ଅର୍ଥମା ମୁର୍ଛନ୍ଦା ଜେଗା ଉଭ୍ୟେ ରାମକିର୍ତ୍ତୀ ମତା ॥”

ଶୁର୍ଜରୀ—ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ, ଆରଞ୍ଜାଦି ରି, ସମ୍ପଦୀ ମୁର୍ଛନ୍ଦା, ବହନୀର ସହିତ ମିଶ୍ରିତ ।

ଡୁଦା—ରି ଗ ମ ପ ଧ ନି ସ ରି ।

ଅମାଗ—“ଶାନ୍ତାନାଥକଟ୍ଟାଦା ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଶୁର୍ଜରୀ ମତା ।

ସମ୍ପଦୀ ମୁର୍ଛନ୍ଦା ତଥାଂ ବହନ୍ୟା ସହ ମିଶ୍ରିତା ॥”

ଶୁଣକିର୍ତ୍ତୀ—ଓଡ଼ବ, ରି-ଧ-ବର୍ଜିତ, ଆରଞ୍ଜାଦି ନି, କୋନ ମତେ ସ, ଇନି ଭୈରବେର  
ଆଶ୍ରିତା ।

ଡୁଦା—ନି ସ ଗ ମ ପ ନି, ମତାଭାବେ ସ ଗ ମ ପ ନି ସ ।

ଅମାଗ—“ରିଧିହିନା ଶୁଣକିର୍ତ୍ତୀ ଓଡ଼ବା ପରିକୀଣିତା ।

ନିଶ୍ଚାନ୍ତା ତୁ ନିଶ୍ଚାନ୍ତା କୈଳିଚିଂ ଦ୍ୱାରାଜାନାଥ ମତା ॥”

ପଞ୍ଚମ—ଇହା ଯାଡ଼ିବ, ପ-ବର୍ଜିତ, ଅର୍ଥମା ମୁର୍ଛନ୍ଦା, ଆରଞ୍ଜାଦି ସ, ମତାଭାବେ ପୂର୍ଣ୍ଣ ।

ଇହା ଶୃଙ୍ଗାର ରସେର ଉଭେଜକ ।

ଡୁଦା—ମ ରି ଗ ମ ଧ ନି ସ । ମତାଭାବେ ସ ରି ଗ ମ ପ ଧ ନି ସ ।

ଅମାଗ—“ରାଗଃ ପଞ୍ଚମକୋ ଜେଗଃ ପ-ହିନଃ ଯାଡ଼ିବୋ ମତଃ ।

ଅର୍ଥମା ମୁର୍ଛନ୍ଦା ଯତ୍ର ସତ୍ରରେ ବିଭୂଷିତଃ ।

କେଚିଦମ୍ଭି ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଶୃଙ୍ଗାରରମପୂରକମ୍ ॥”

ବିଭାଷ—ଇହା ଲଲିତାର ଶାର, ଡୁଦା—ମ ଗ ମ ଧ ନି ସ ।

প্রমাণ—“লিলিতাবিভাষা তু রেবা শুরুনীৰেৎ সদা।”

তৃপালী—সম্পূর্ণ, মতান্তরে ওড়ব, রি-প-বর্জিত, শাস্তিরসের উভেজক, প্রথমা মূর্ছনা, আরস্ত ও শেষ স্বর ন।

উদা—স রি গ ম প থ নি স। মতান্তরে স গ ম থ নি স।

প্রমাণ—“গ্রহাংশঙ্গাসবড়জ্ঞা সা তৃপালী কথিতা বুঁধে।

প্রথমা মূর্ছনা জ্ঞেয়া সম্পূর্ণা রসশাস্তিকে।

রি-প-হীনোড়বা কৈচিদিয়মেব প্রকীর্তিত।”

কর্ণটি—সম্পূর্ণ, ইহাতে বিক্রিত নি, মার্গী নামক মূর্ছনা, আরস্ত ও শেষ স্বর নি।

উদা—নি স রি গ ম প থ নি নি।

প্রমাণ—“নিষাদত্তসংযুক্তা বিহুতোহস্তা নিষাদকঃ।

মার্গাংখ্যা মূর্ছনা প্রোক্তা কর্ণটি চ স্মৃথপ্রদা।”

“বড়হসিকা—ইহাতে কর্ণটিকার ঢায় স্বর, কেবল মূর্ছনা ভিন্ন।

উদা—নি স রি গ ম প থ নি নি।

প্রমাণ—“কর্ণটিকার্য্যা জ্ঞেয়া বড়হস্তা স্বরা বুঁধে।”

মালবী—ওড়ব, নিষাদে আরস্ত ও শেষ, রঞ্জনী মূর্ছনা, রি-প-বর্জিত।

উদা—নি স গ ম থ নি নি।

প্রমাণ—“ওড়বা মালবী প্রোক্তা নিষাদত্তসংযুক্তা।

রঞ্জনী মূর্ছনা জ্ঞেয়া রি-প-হীনা চ সর্ববণ।”

পটমঞ্জরী—সম্পূর্ণ, গ্রহ অংশ ও ঝাস স্বর পঞ্চম, হ্রদ্যকা নামক মূর্ছনা, ইহা রসিকদিগের প্রিয়।

উদা—প থ নি স রি গ ম প।

প্রমাণ—“পঞ্চমাংশগ্রহাঙ্গাসা সম্পূর্ণা পটমঞ্জরী।

মূর্ছনা হ্রদ্যকা জ্ঞেয়া রসিকেঃ প্রার্থিতা সদা।” ইত্যাদি।

এতক্ষণে মেষ, অঞ্জনী, সৌরাটি, সাবেরী, কৌশিকী, গাঢ়ারী, হরশঙ্খার ; এই করেকট রাগ পর পর লিখিত আছে।

তৎপরে নটনারায়ণ, কাশোদ্ধী, কল্যাণী, আভীরী, মাটকা, সারঙ্গ, হাতীরা, এই কর্নটি নির্দিষ্ট আছে। এ সমস্তই প্রাচীন রাগ-রাগিণী।

ଏଇକଥେ ସନ୍ଦିତ-ପାରିଜାତ ହିଂତେ ଛଇ ଏକଟୀ ନବୀନ ଶ୍ରୀମଦ୍ଭାଗବତ-ପାଠରେ ଉଚ୍ଚତ କରିଯା ପ୍ରକାଶ ପୂର୍ଣ୍ଣ କରିତେଛି । କେନନା, ପାରିଜାତେର ଲିପିର ସହିତ ଏକଶକ୍ତିର ଗାନ-ପଦ୍ଧତିର ଉତ୍ତମ ଖିଲ ଆଛେ । ଏବଂ ଇନି ରାଗ ରାଗିମିର ସ୍ଵରଙ୍ଗଳି ଶୃଷ୍ଟି କରିଯା ସମ୍ପଦାବ୍ଳୟରେ ଆବଶ୍ୟକ ହେଲା ।

ରି-ସ୍ଵାରାଦି ସ୍ଵରାରଭା ରି-କୋମଳା ଧ-କୋମଳା ।

ଗ-ତୀତ୍ରା ମ-ନି-ତୀତ୍ରା ଚ ଗୋରୀ ହଂଶସ୍ଵରା ମତା ॥

ଆରୋହେ ଗ-ଧ-ହିନା ସା ନି-କମ୍ପନମଳୋହରା ।

ଆରୋହେ ସଦି ଗାନ୍ଧାରୋ ମଧ୍ୟମାବଧି ମୁର୍ଚ୍ଛନା ॥

ଉଦ୍‌ବାହରଣ ।

ରି ମ ପ ନୀ ସା ନି ଧ ପ ମ ଗରି ଗରି ସା,  
ନି ମରି ମା ଗରି ଗରି ସା ନି ନି ମ ନି ମ  
ନି ଧ ପ ମ ପ ମ ଧ ପ ମ ପ ମା ଗରି ଗରି ସା  
ନୀ ସା ନୀ ସା, ମ ପ ଧ ପ ମ ଗ ରି ସ ନୀ ସା,  
ରି ମ ପ ମ ଗ ରି ମ ଗ ରି ନୀ ସା, ରି ମା  
ଗରି ଗରି ସା ନୀ ମ ସା ସା ରି ମ ପ ଧ ମ ମ ଧ  
ପ ମ ରି ମ, ମ ମ ରି ମ ବି ମ ପ ଧ ଧ ସା ସା ଧ ପ ଧ  
ରି ସ ସା ସା ଧ ମ ମ ପ ଧ ଧ ମ ମ ରି ସା, ମ ମ ରି  
ମ ରି ମ ପ ମ ରି ସ ରି ମ ରି ଧ ସ ସା ।

ଇତି ମେଘ-ମହାରାଜ: ସର୍ବ: ।

କୌମଳୀ ରି-ଧୌ ତୌତ୍ରୋ ଗ-ନୀ ବାସନ୍ତତୈରବେ ।

ଧୈରତାଂଶ୍ଚଗହନ୍ତାସୋ ମଧ୍ୟମାଂଶୋହପି ସମ୍ମତ: ॥

ଉଦ୍‌ବାହରଣ ।

ଧ ନି ମ ରି ଗ ମ ପା ମା ଗ ରୀ ସା ନୀ ମ ।

ରି ନି ସା ନି ଧା, ଧ ନି ସା ।

ମ ଗ ରି ସ ନି ସ ରି ନି ସା ନି ଧା,

ଧ ନୀ ସ ସ୍ମା, ଧ ନି ସ ରି ଗ ଆ,

ଧ ଧ ପ ମ ପ ମ ଗ ଆ, ମ ରି ଗ ମ ଗରି ସ ନି ଧ ନୀ ସା ସା ।

ଇତି ବସନ୍ତତୈରବ: ।

বসন্ত ভৈরবের খৰত ধৈবতগুলি কোমল, গাঢ়ার ও নিষাদ ঘৰ ভীত্ব।  
অংশ ও এই ঘৰ ধৈবত, কোন কোন মতে মধ্যমকে অংশ ও এই করিগুণ গান করা যাইতে পারে।

সঙ্গীত-পারিজাত এইজন্ম ভঙ্গীতে সকল কথাই বলিয়াছেন। প্রকৰ্ষনের  
নিমিত্ত লক্ষণসহ দুইটি রাগ প্রদত্ত হইল।

নারদসংহিতায় নিম্নলিখিত রাগরাগিণীর নাম পাওয়া যায়। যথা—

“মালবচেব মল্লারঃ শ্রীরাগচ বসন্তকঃ।

হিন্দোলচার কর্ণট এতে রাগাঃ প্রকীর্তিতাঃ॥”

মালব, মল্লার, শ্রীরাগ, বসন্ত, হিন্দোল, কর্ণট; এই ছয় রাগ। ইহাদের ভার্যা যথা—ধমনী, মালসী, রামকীরী, সিঙ্গড়া, আশাবরী, ভৈরবী; (মালব-ভার্যা)। বেলোবলী, পুরুবী, কলড়া, মাধবী, গোঢ়া, কেদারিকা; (মল্লারের ভ্রী)। গাঢ়ারী, শুভগা, গৌরী, কোমারী, বলরী, বৈরাগী; (শ্রীরাগের ভার্যা)। তুড়া, পঞ্চমী, ললিতা, পটমঞ্জুরী, শুর্জুরী, বিভাবা; (বসন্ত রাগের প্রিয়া)। মালবী, দীপিকা, দেশকারী, পাহাড়ী, বরাড়ী, মারহাটা; (হিন্দোলের ভার্যা)। নাটকা, তৃপালী, রামকেলী, গড়া, কামোদী, কল্যাণী; (কর্ণটের ভার্যা)।

হমুমন্তে রাগরাগিণীর অনেক প্রজেদ দেখা যায়; যথা—ভৈরব, কৌশিক,  
হিন্দোল, দীপক, শ্রীরাগ, মেঘরাগ; এই ছয় পুরুষ রাগ। যথা—

ভৈরবঃ কৌশিকচেব হিন্দোলে দীপকতথা।

শ্রীরাগো মেঘরাগচ ঘড়তে পুরুষাহুবংশঃ॥

ইহাদের জীগণ।

মধ্যমাদী, ভৈরবী, বাঙালী, বরাটকা, সৈক্ষণী; '(ভৈরবের ভ্রী)।  
তোড়ী, ধৰ্মাবতী, গৌরী, শুণকী, ককুড়া; (কৌশিকের ভার্যা)। বেলোবলী,  
রামকীরী, দেশা, পটমঞ্জুরী, ললিতা; (হিন্দোলের ভার্যা)। কেদারা,  
কানাড়া, দেশী, কামোদী, নাটকা; (দীপকের ভার্যা)। বাসন্তী, মালবী,  
মালশ্রী, ধনাদী, আশাবরী; (শ্রীরাগের ভ্রী)। মল্লারী, দেশকারী, তৃপালী,  
শুর্জুরী, টজ, পঞ্চমী; (মেঘরাগের পঞ্চী)।

এই সকল মতভেদ থাকায় বুঝা যায় না যে, কোন ছয় রাগ এবং

କୋନ୍ ହର ରାଗିଣୀ ପ୍ରଥମେ ପ୍ରକାଶ ହଇଯାଛିଲ । କିନ୍ତୁ ଆରାଗଟୀ ପ୍ରାର୍ମ ସକଳ ମତେଇ ଆଛେ । ବନ୍ଧୁ—

“ନ ତାଳାନାଂ ନ ରାଗାଗାନାଂ ଅନ୍ତଃ କୁଆପି ବିଦ୍ୟାତେ ।”

ହହୁମାନ୍ ବଲିଆଛେନ ଯେ, ରାଗରାଗିଣୀର ଓ ତାଳେର ଅନ୍ତ ନାହିଁ । ତାହାର ପରେଇ ବଲିଆଛେ,—

“ଇନ୍ଦାନିଃ ରାଗବାଗିଣ୍ୟୋରୁଦ୍ଧାହରଣମୁଚ୍ୟାତେ ॥”

ତଥାପି ମୃଦୁତି ରାଗରାଗିଣୀର ଉଦ୍ଧାହରଣ ସ୍ଵର୍ଗ କରିତେଛି । ହହୁମାନ ଏହି-  
କୃପ ତୁମିକା କରିଯା ବହୁତର ରାଗରାଗିଣୀର ଲକ୍ଷণ, ସ୍ଵର, ଅଳକାବ, ମୁର୍ଛନ୍ତି  
ପ୍ରତ୍ୱତି ବଲିଆଛେନ । ଏହି ମତେ ରାଗରାଗିଣୀର ସ୍ଵରଘଟିତ ଅବସ୍ଥାରେ କିଞ୍ଚିତ  
ତାରତମ୍ୟ ଆଛେ । ଅର୍ଥାତ୍ ପୂର୍ବେ ସେ ସକଳ ସ୍ଵରଗୁଣ ଯେ ପରିପାଟୀଜ୍ଞମେ  
ବିଚ୍ଛାସ କରା ହଇଯାଛେ, ଏ ମତେ ତାହାର କୋନ କୋନଟାତେ ସ୍ଵତିକ୍ରମ ଆଛେ;  
ତାହା ଦେଖାନ ଉଚିତ, କିନ୍ତୁ ଏ କୁଦ୍ର ପ୍ରତାବେ ତାହା ମୁକ୍ତବେ ନା । ହହୁମାନ୍  
ବୈରବକେଇ ଆଦିରାଗ ବଲିଆଛେ, ସଥା—

“ଶ୍ରୀହରୋ ଜୟତି ତୈରବ ଆଦିରାଗः ।”

ହହୁମାନରେ ଏହି ତୈରବ ରାଗ ଓଡ଼ିବ । ଏତଭିନ୍ନ ଆର ଏକ ତୈରବ ଆଛେ,  
ବାଗାଗର ମତେ ତାହାକେ “ଶ୍ରୀ ତୈରବ” ବଲେ । ଏହି ଶ୍ରୀ ତୈରବ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ । ସଥା—

“ଦୈରବତାଂଶ୍ଶାଶ୍ଵାସଯୁକ୍ତଃ ଶାଂ ଶ୍ରୀତୈରବ ।

ସକଳ୍ପ-ମର୍ଜନ-ଗାନ୍ଧାରୋ ଗେହୋ ମଧ୍ୟାହ୍ନତଃ ପୂର୍ବା ॥”

ଇହାର ଅଂଶ, ଶ୍ରୀ ଓ ଶ୍ରୀମଦ୍ ସ୍ଵର ଦୈବତ, ସକଳ୍ପ ସ୍ଵରଗୌର ଗାନ୍ଧାର ପ୍ରଧାନ,  
ମଧ୍ୟାହ୍ନର ପୂର୍ବେ ଗେହ । ସଦି ଓଡ଼ିବ ଜାତୀୟ ତୈରବ ରାଗ ଏକଟୀ ନା ଧାରିତ,  
ତାହା ହଇଲେ ହହୁମତକୁ ନିଷ୍ଠାଲିଖିତ ତୈରବର ଲକ୍ଷণ-ମୁକ୍ତି ହଇତ ନା । ସଥା—

“ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ତୈରବୀ ଜ୍ଞୟା ଏହାଂଶ୍ଶାସମଧ୍ୟମା ।

ଶୌବେରୀ ଶ୍ରୁତନା ଜ୍ଞୟା ମଧ୍ୟମଧ୍ୟମଚାରିଣୀ ।

କୈଚିଦେବୀ ତୈରବବ୍ୟ ସ୍ଵରା ଜ୍ଞୟା ବିଚକ୍ଷଣେ: ॥”

ତୈରବବ୍ୟ ବଲିଆଁ ଧ ନି ସ ଗ ମ ଧ ଇତି ତୈରବ ସ୍ଵର ।

ଏତଭିନ୍ନ ରାଗାର୍ଥର ନାମକ ପ୍ରହେତ ଅନେକ ମତଭେଦ ଏବଂ ଅଧିକ ରାଗ-  
ରାଗିଣୀର କଥା ଆଛେ ।

ଏଥନ ଆର କୋନ ଏକଟା ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ମତେ ଗାନ ଦେଖା ଯାଇ ନା । ସକଳ

ବାଞ୍ଛିଇ ନାନାମତ ମିଶ୍ରିତ କରିଯା ଗାନ କରେନ । ଏଥିଲ ଦେବମର ସେ ସେ ରାଗ, ସେ ସେ ରମେ ଗୀତ ହସ; ପୂର୍ବେ ତାହା ହିଇତ ନା । ଏକ ଏକ ପ୍ରକାର ରାଗେର ଏକ ଏକଟୀ ଅନୁଗ୍ରତ ରମ ଆଛେ । ପୂର୍ବକାଳେ ସେ ସେ ରାଗ ସେ ସେ ଗୀତ ହିଇତ, ଏକଣେଓ ସେଇପ ହୋଇବ ଉଚିତ, ଶ୍ଵତରାଂ ତାହା ବଳା ଯାଇଭେଦେ । ସଙ୍ଗୀତନାରାୟଣେ ବାଞ୍ଛ ଆଛେ ଯେ, ନଟରାଗ ସାଂଗ୍ରାମିକ । ବେଦଶ୍ରୀ ରାଗ ବୀରରମେ ଗେଯ ।

ବସନ୍ତ ରାଗ, ବସନ୍ତ ସମୟେ ; ଯଥ—

“ଗେହୋ ବସନ୍ତରାଗୋହୟଃ ବସନ୍ତସମୟେ ବୁଧୀଃ ।”

ତୈରବ ରାଗ, ପ୍ରଚୁର ରମେ । ବନ୍ଧୁଳ ରାଗ, କରୁଣ ଓ ହାନ୍ତରମେ ଗେଯ ; ଯଥ—

“ପ୍ରଚୁରକୁପଃ କିଳ ତୈରବୋହୟମ୍,

ଗେଯଃ କରୁଣହାତ୍ମରୋଃ ।” ଇତ୍ୟାଦି ।

ସୋମରାଗ, ବୀରରମେ ଏବଂ ମେଘଦୂଷ-ସମୟେ ଗେଯ ; ଯଥ—

“.....ରମେ ବୀରେ ପ୍ରୟୁଜ୍ୟତେ ।

ମେଘଚାଯାଗମେ ଗେଯଃ ସୋମରାଗୋ ମତଃ ସତାମ୍ ॥”

କାମୋଦ, କରୁଣ ଓ ହାନ୍ତରମେ ଗେଯ ଏବଂ ଇହାର କାଳ ପ୍ରୟୁଷିତ ପ୍ରାହରାଜ୍ଞି ; ଯଥ—

“କାମୋଦଃ କରୁଣେ ହାତେ ଯାମାର୍କୀ ଗୀରତେ ସମା ।”

ମେଘର ସମୟେ ଏବଂ ବୀରରମେ ମେଘରାଗ ଗେଯ ; ଯଥ—

“ବୀରେ ଧାଂଶ୍ରାହତ୍ତାମଃ—

ଗେହୋ ଧନାଗମେ ମେଘରାଗୋହୟଃ ମଞ୍ଜୁହୀନକଃ ।”

ଗୌଡ଼ ଅନେକ ପ୍ରକାର । ତୁରୁକ୍ଷ ଗୌଡ଼ ଓ ଦ୍ରାବିଡ଼ ଗୌଡ଼ ପୌଡ଼ ପ୍ରଭୃତି ।  
ତୁରୁକ୍ଷଦେଶ୍ୟ ଦ୍ରାବିଡ଼ ଗୌଡ଼ ରାତ୍ରେ ଏବଂ ବୀର ଓ ଶୃଙ୍ଗାର ରମେ ଗେଯ ; ଯଥ—

“ଗେହୋ ଦ୍ରାବିଡ଼ଗୌଡ଼ୋହୟଃ ଦୀରଶୃଙ୍ଗାରରୋମିଶି ।”

ତୁରୁକ୍ଷ ଗୌଡ଼ ଓଡ଼ିବ ରାଗ ।

ଶୁର୍ଜରୀ, ରାତ୍ରେ ଏବଂ ଶୃଙ୍ଗାରରମେ ଗେଯ ; ଯଥ—

“——ଶୁର୍ଜରୀ ରାତ୍ରେ ଗେଯା ଶୃଙ୍ଗାରବର୍କିନୀ ।”

ତୋଡ଼ିକା ବା ତୋଡ଼ି, ମଧ୍ୟାହ୍ନ ସମୟେ ଏବଂ ବୀର ଓ ଶୃଙ୍ଗାରରମେ ଗେଯ ; ଯଥ—

“————ତୋଡ଼ିକା ଶୁର୍ଜରାଦ୍ଵାବା ।”

ଆତା ମଧ୍ୟାହ୍ନମୟେ ଗେଯା ଶୃଙ୍ଗାରବୀରଯୋଃ ।”

ମାଲବତୀ, ଶର୍ବକାଳେର ରାଗ (ଇହାକେଇ ମାଲସୀ ବଲିଆ ଧାକେ), ଶର୍ବକାଳେଇ ଇହା ଗେଯ । ଯଥ—“ମାଲବତୀ ଶରଦେଶୀରା ।”

‘ସୈକ୍ଷ୍ମୀ ବା ସିଙ୍ଗୁଡ଼ା, ମଧ୍ୟାହ୍ନେର ପର, ଶୃଙ୍ଗାର ଏବଂ କରୁଣରସେ ଗେଯ । ଯଥ—  
‘ସୈକ୍ଷ୍ମୀ—“ମଧ୍ୟାହ୍ନାରୁକ୍ତତୋ ଗେଯ ଶୃଙ୍ଗାରେ କରଣେହପି ଚ ।”

ଦେବକୁତିରାଗ—ମର୍କଳ ଧୂତେ ଓ ବୀରରସେ ଗେଯ । କୁଞ୍ଜନ୍ଦନ ବଲେନ, ଏହିଟା  
ଉଚ୍ଚ ବସନ୍ତେର ଜାତି ; ଯଥ—

“————ଦେବକୁତିରାଗ ।

ଅସାବୁତୁୟ ମର୍କେୟ ଗାତବ୍ୟ ସମୟେୟ ଚ ॥”

ରାମକିର୍ତ୍ତୀ—ଏକ ପ୍ରହରେର ମଧ୍ୟେ ଗେଯ । ଯଥ—

“ପ୍ରହରାଭ୍ୟନ୍ତରେ ଗେଯା ତଜ୍ଜିଜ୍ଞ ରାମକିର୍ତ୍ତୀ ମତା ।”

ପ୍ରଥମମଞ୍ଜ୍ମୀ—ପ୍ରାତଃକାଳେ ଏବଂ ଶୃଙ୍ଗାର ରସେ ଓ ଉଂସବକାଳେ ଗେଯ । ଯଥ—  
“ଶୃଙ୍ଗାରେ ଚୋଂସବେ ଗେଯା ପ୍ରାତଃ ପ୍ରଥମମଞ୍ଜ୍ମୀ ।”

ନୁଟ୍ଟରାଗ—ରାତ୍ରେ, ମଞ୍ଜଳକାର୍ଯ୍ୟେ ; ଶୃଙ୍ଗାର, ହାତ୍ତ ଓ ଆହୁତ, ଏହି ତିନଟି ରସେ  
ଗେଯ । ଯଥ—

“ନୁଟ୍ଟା ନୁଟ୍ଟବଦ୍ଧାଖାତା—

ହାତ୍ତେହତ୍ତୁତେ ଚ ଶୃଙ୍ଗାରେ ଗାତବ୍ୟା ନିଶି ମଞ୍ଜଲେ ॥”

ବେଳାବତୀ—ଶୃଙ୍ଗାର ଓ କରୁଣରସେ ଗେଯ । ନାରଦମଂହିତାଯ ଇହା ଉଡ଼ବ ରାଗଃ  
ବଲିଆ ଉଚ୍ଚ ଆଛେ । ଯଥ—

“ଶୃଙ୍ଗାରେ କରୁଣେ ଚୈବ ଗେଯା ବେଳାବତୀ ବୁଦ୍ଧଃ ।”

ଗୋଡ଼ୀ—ବୀର ଓ ଶୃଙ୍ଗାରରସେ ଗେଯ । ଯଥ—

“—ଗୋଡ଼ୀ ମାଲବକୌଶିକାଣ୍ଠଃ ।

ବୀରଶୃଙ୍ଗାରରୋଗେରୀ—ମର୍କଳପାନ୍ଦୋଲିତସ୍ଵରା ॥”

ନାଟ ରାଗ—ରାତ୍ରେ ଏବଂ ଶୃଙ୍ଗାର ଓ ବୀରରସେ ଗେଯ । ଯଥ—

“ନାଟୋ ନିଶି ଶୁର୍ଚୋ ବୀରେ ।”

ନୁଟ୍ଟନାରାଯଣ—ଦିବାତେ ଗେଯ । ଯଥ—

“ଧୈରତାଳଶବ୍ଦାଶ୍ଵାସୋ ନୁଟ୍ଟନାରାଯଣୋ ଦିବା ।”

ଶକ୍ରରାତିରଗ—ବୀରରସେ ଏବଂ ରାତ୍ରେ ଗେଯ । ଯଥ—

“ବୀରେ ନିଶି ନିଯାମାଂଶଃ ଶକ୍ରରାତିରଗଃ ସଦା ।”

হরিনাথকের সম্মত কৃতকগুলি ষষ্ঠ অন্তরের রাগ আছে। তাহা এই—

গোড়, কণ্টি, দেশী, ধ্বাসিকা, কোলাহলা, বজ্জারী, দেশাখ্যা, সৌবীরী, সুহা-  
বতী, হর্ষপুরী, মল্লারী, ছঙ্গিকা।

“ইত্যাদাঃ বটুবৰা রাগাঃ হরিনাথকসম্মতাঃ।”

গোড়—বীর ও শৃঙ্খারসে এবং দিনান্ত সময়ে গেয়। যথা—

“—গোড়ঃ স্তাঁ পঞ্চমোজ্জিতঃ।

বীরশৃঙ্খারযোর্গেরো দিনান্তে বিরলবর্তঃ॥”

দেশী—এক প্রহরের মধ্যে এবং শাস্তি ও কর্কণরসে গেয়। যথা—

“বেধ গুণ্ডোজ্জুবা দেশী—

প্রহারাভ্যন্তরে গেয়া শাস্তি চ কর্কণে রসে॥”

ধ্বাসিকা—বীর ও শৃঙ্খারসে এবং সকল সময়ে গেয়। যথা—

“এষা ধ্বাসিকা জ্ঞেয়া—

রসে বীরে চ শৃঙ্খারে গাতব্যা সর্বদা বুঁধেঃ॥

মল্লারী এক প্রহরের পর শৃঙ্খারসে গেয়। যথা—

“বরাটাপাঙ্গা মল্লারী—

শৃঙ্খারখ্যে রসে গেয়া হরিনাথকসম্মতা।”

গোড়, আরও আছে। কণ্টি গোড় ও মালব গোড়। মালব গোড় বীররসে  
গেয়—“বীরে মালবগোড়কঃ।”

সঙ্গীতসারের মতে মল্লার রাগ—মেষাগমে এবং শৃঙ্খারসে গেয়। যথা—

“মল্লারঃ স-প-হীনোহৃহঃ—

শৃঙ্খারে চ রসে গেয়ঃ পঞ্চান্দাগমলে বুঁধঃ॥”

কেদোরী—সারংকালে এবং বীর ও শৃঙ্খারসে গেয়। যথা—

“রসে বীরে চ শৃঙ্খারে গেয়া সারংকিযং বুঁধঃ।”

ইহাকে কোন কোন গ্রন্থে দেশকারী ও দেশপালী বলা হইবাবে।

মালব—অপরাঙ্গে, হাঙ্গে এবং বীর ও শৃঙ্খারসে গেয়। যথা—

“—মালবোহপি রি-পোজ্জিতঃ—

বীরশৃঙ্খারযোর্গেরো দিনান্তেনিষি বা বুঁধঃ।”

\*

ହିନ୍ଦୋଲ—ସକଳ କାଳେ ଏବଂ ଦୀର ଓ ଶୃଙ୍ଗାରରୁସେ ଗେଇ । ସଥା—

ହିନ୍ଦୋଲୋ ରି-ପ-ବର୍ଜିତଃ.....ଦୀରଶୃଙ୍ଗାରରୋଃ ସଦା ।”

ତୈରବ—ମନ୍ତ୍ରକାର୍ଯ୍ୟେ ଗେଇ ଓ ମଧ୍ୟାହ୍ନେ ପୂର୍ବେ ଗେଇ । ଅମାଣ ପୂର୍ବେ ବଳା ଗିରାଇଛେ ।

ଲଲିତା—ରାତ୍ରିଶେଷେ, ଦିନେର ଅର୍ଥମଭାଗେ ଏବଂ ଦୀର ଓ ଶୃଙ୍ଗାରରୁସେ ଗେଇ ।

ସଥା— “—ଲଲିତା ଲଲିତଶ୍ଵରା ।

ଶୃଙ୍ଗାରଦୀର୍ଘୋର୍ମେଦ୍ଵା ନିଶାନ୍ତେ ଚ ଦିନାଦିକେ ॥”

ଛାଗାତୋଡୀ—ଦିବାତେ ( ତୋଡୀର ଆସ ) । ଗାନ୍ଧାର—ସକଳ କାଳେ ଓ କର୍ମ-ରୁସେ ଗେଇ । ସଥା—“କର୍ମଣେ ସୌଦେବ ।”

ବିହଙ୍ଗଡ଼ା—ମନ୍ତ୍ରବିଷୟେ ଓ ଅର୍ଦ୍ଧରାତ୍ରେ ଗେଇ । ସଥା—

“ଗେଯା ବିହଙ୍ଗଡ଼ା ଚୈଦ୍ୟ ନିଶିଥେ ମନ୍ତ୍ରାର୍ଥିଭିଃ ।”

ଗୋଡ଼ ସାରଙ୍ଗୀ—ମଧ୍ୟାହ୍ନେ ପରେ ଦୀର ଓ ଶାନ୍ତିରୁସେ ଗେଇ । ସଥା—

“—ଦୀରଶାନ୍ତିରସାନ୍ତିତା ।

ସଞ୍ଚୂରୀ ଗୋଡ଼ସାରଙ୍ଗୀ ଗେଯା ମଧ୍ୟାହ୍ନତଃ ପରମ ।”

ଶ୍ରାମ—ପ୍ରଦୋଷକାଳେ ଗେଇ । ସଥା—

“ସଞ୍ଚୂରଃ ଶ୍ରାମରାଗଃ ଶାଂ—

ପ୍ରଦୋଷୋ ଗାନକାଳୋହନ୍ତ ନିର୍ଣ୍ଣିତୋ ଗାନକୋବିଦୈଃ ॥”

ଶକ୍ତରା—ଅର୍ଦ୍ଧରାତ୍ରେ ପର ହାତୁରୁସେ ଗେଇ । ସଥା—

“—ଶକ୍ତରାତିଧି ।

ନିଶିଥାଚ ପରଃ ଗେଯା ରୁସେ ହାତେ ପ୍ରୟୁଜ୍ୟତେ ॥”

ଅସ୍ତ୍ରତ୍ତୀ—ରାତ୍ରିତେ ଶୃଙ୍ଗାର ଓ କର୍ମରୁସେ । ସଥା—

“ଅସ୍ତ୍ରତ୍ତୀଚ ସଞ୍ଚୂରୀ—

ତର୍ବିଶ୍ଚାଂ ପ୍ରଗାତବ୍ୟା ଶୃଙ୍ଗାରେ କର୍ମପେ ରୁସେ ॥”

ଶକ୍ତିତମର୍ପଣେର ମତାହୁମାରେ ସେ ସେ ରାଗ ସେ ସମରେ ଗେଇ, ତାହା ବଳା ଦାଇତ୍ତେହେ ।—

ମଧୁମାଧ୍ୟୀ, ଦେଶୀ, ଭୃପାଳୀ, ତୈରବୀ, ବେଳାବତୀ, ମହାରୀ, ବଜାରୀ, ସାମଞ୍ଜସୀ, ଧନାତ୍ରୀ, ମାଲବତ୍ରୀ, ମେଘରାଗ, ପଞ୍ଚମ, ଦେଶକାରୀ, ତୈରବ, ଲଲିତା, ବନ୍ଦତ ;—  
ଏହି ସକଳ ରାଗ ନିତ୍ୟ ପ୍ରାତଃକାଳେ ଗେଇ । ସଥା—

“ଶୁଦ୍ଧମାଧ୍ୟୀ ଚ ଦେଶାଖୀ ଭୂପାଳୀ ତୈରବୀ ତଥା ।

ବେଲାବୀ ଚ ମଜାରୀ ବମ୍ବାରୀ ସାମଞ୍ଜ୍ଞୀରୀ ।

ଧନାତ୍ରୀଶ୍ଵରାଲ୍ଲବତ୍ରୀଶ୍ଵରାଗନ୍ତ ପଞ୍ଚମଃ ।

ଦେଶକାରୀ ତୈରବନ୍ତ ଲଲିତା ଚ ବସନ୍ତକଃ ।

ଏତେ ରାଗା ପ୍ରାଣୀରୁଷେ ପ୍ରାତରାରଭ୍ୟ ନିତ୍ୟଃ ॥”

ଶୁର୍ଜୀରୀ, କୌଣ୍ଡିକ, ସାବେରୀ, ପଟମଞ୍ଜୀ, ରେବା, ଶୁଣକିରୀ, ତୈରବୀ, ରାମକିରୀ, ସୌରାଟୀ, ଏହିଶଲି ଏକ ପ୍ରହରେର ପର ଗେତ୍ର । ସଥା—

“ଶୁର୍ଜୀରୀ କୌଣ୍ଡିକଶୈବ ସାବେରୀ ପଟମଞ୍ଜୀ ।

ରେବା ଶୁଣକିରୀ ତୈବ ତୈରବୀ ରାମକିର୍ଯ୍ୟପି ।

ସୌରାଟୀ ଚ ତଥା ଗେତ୍ରା ପ୍ରଥମପ୍ରହରୋନ୍ତରମ् ॥”

ବୈରାଟୀ, ତୋଡ଼ୀ, କାମୋଦୀ, କୁଡ଼ାଇକା, ଗାଙ୍ଗାରୀ ନାଗଶକ୍ତୀ, ଦେଶୀ, ଶକ୍ରା-  
ଭରଣ ;—ଏହି ସକଳ ହହି ପ୍ରହରେର ପର ଗେତ୍ର । ସଥା—

“ବୈରାଟୀ ତୋଡ଼ିକା ତୈବ କାମୋଦୀ ଚ କୁଡ଼ାଇକା ।

ଗାଙ୍ଗାରୀ ନାଗଶକ୍ତୀ ଚ ତଥା ଦେଶୀ ବିଶେଷତଃ ।

ଶକ୍ରାଭରଣୋ ଗେତ୍ରୋ ଦ୍ଵିତୀୟପ୍ରହରାଏ ପରମ୍ ॥”

ଆରାଗ, ମାଲବ, ଗୋଡ଼ି, ଡିବନୀ, ନଟ୍ରକଲ୍ୟାଣ, ସାରଙ୍ଗ, ନଟ୍ର, ସର୍ବପ୍ରକାର ନାଟ,  
କେଦାରୀ, କର୍ଣ୍ଣାଟୀ, ଆଭୀରୀ, ବଡ଼ହଙ୍ଗୀ, ପାହାଡ଼ି, ଏହି ସକଳ ତିନ ପ୍ରହରେର ପର ଏବଂ  
ଅର୍ଦ୍ଧରାତ୍ର ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଗେତ୍ର । ସଥା—

“ଆରାଗୋ ମାଲବାଧ୍ୟନ୍ତ ଗୋଡ଼ି ତ୍ରିବଣ୍ସଂତ୍ତିକା ।

ନଟ୍ରକଲ୍ୟାଣସଂଜ୍ଞନ୍ତ ସାରଙ୍ଗନଟକେ ତଥା ।

ସର୍ବେ ନାଟାନ୍ତ କେଦାରା କର୍ଣ୍ଣାଭୀରିକା ତଥା ।

ବଡ଼ହଙ୍ଗୀ ପାହାଡ଼ି ଚ ତୃତୀୟପ୍ରହରାଏ ପରମ୍ ॥”

ସଥାନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ କାଳେହି ଗାନ କରିବେକ ; ରାଜାଜାହଲେ କାଳବିଚାର କରିବେ ନା, ସକଳ  
ସମୟେହି ଗାହିବେକ । ସଥା—

“ସଥୋନ୍ତକାଳ ଏବୈତେ ଗେତ୍ରା ପୂର୍ବବିଧାନତଃ ।,

ରାଜାଜରା ସଥା ଗେତ୍ରା ନ ତୁ କାଳଃ ବିଚାରରେ ॥”

( ପଞ୍ଚମ ସାରମଂହିତା ନାମକ ପ୍ରଥମ ହଇତେ ସକଳିତ । )

ଦିତ୍ତାବୀ, ଲଲିତା, କାମୋଦୀ, ପଟ୍ଟମଞ୍ଜରୀ ; ରାମକେଳୀ, ରାମକିରା ( ଏହି ଛଇଟି ପରମ୍ପରା ଭିନ୍ନ, କେହ କେହ ଭରବଶ୍ତଃ ରାମକିରାକେଇ ରାମକେଳୀ ସିଂହା ଥାକେନ ) ; ଷଡ଼ାରୀ, ଶୁର୍ଜରୀ, ଦେଖକାରୀ, ସ୍ଵଭଗା, ଆଭୀରୀ, ପଞ୍ଚମୀ, ଗଡ଼ା, ତୈରବୀ, କୌମାରୀ ;— ଏହି ପଞ୍ଚଶ ରାଗିଣୀ ପୂର୍ବାହ୍ନକାଳେଇ ଗାନ କରିବେକ । ସଥା—

“ବିଭାବୀ ଲଲିତା ଚିବ କାମୋଦୀ ପଟ୍ଟମଞ୍ଜରୀ ।  
ରାମକେଳୀ ରାମକିରା ଷଡ଼ାରୀ ଶୁର୍ଜରୀ ତଥା ।  
ଦେଖକାରୀ ଚ ସ୍ଵଭଗା-ଭୀରୀ ଚ ପଞ୍ଚମୀ ଗଡ଼ା ।  
ତୈରବୀ ଚାପି କୌମାରୀ ରାଗିଣ୍ୟୋ ଦଶ ପଞ୍ଚ ଚ ।  
ଏତାଃ ପୂର୍ବାହ୍ନକାଳେ ତୁ ଗେଯାନ୍ତକାନକୋବିଦେଃ ॥”

ସରାଟା, ମାଲବୀ, ରୋଜା, ରେବତୀ, ଧାନସୀ, ବେଳାବଲୀ, ମାରହାଟୀ ;— ଏହି ସାତଟି ଶ୍ରୀରାଗ ବା ରାଗଭାର୍ଯ୍ୟ ମଧ୍ୟାହ୍ନକାଳେ ଗାନ କରିବେ । ସଥା—

“ବରାଟା ମାଲବୀ ରୋଜା ରେବତୀ ଚାପି ଧାନସୀ ।  
ବେଳାବଲୀ ମାରହାଟୀ ସଂପ୍ରେତା ରାଗଯୋଧିତଃ ।  
ଗେଯା ମଧ୍ୟାହ୍ନକାଳେ ଚ ସଥାବଙ୍କ ଭାଧିତମ् ॥”

ଗାନ୍ଧାରୀ, ଦୀପିକା, କଲ୍ୟାଣୀ, ପ୍ରସରାବରୀ, ଆଶାବରୀ, କାନ୍ଦୁଳା, ଗୌରୀ,  
କେଦାରୀ, ପାହାଡ଼ୀ ;— ଏହି ସକଳ ରାଗିଣୀ ପଞ୍ଚିତେରା ସାରାହେ ଗାନ କରିବା  
ଥାକେନ । ସଥା—

“ଗାନ୍ଧାରୀ ଦୀପିକା ଚିବ କଲ୍ୟାଣୀ ପ୍ରସରାବରୀ ।  
ଆଶାବରୀ କାନ୍ଦୁଳା ଚ ଗୌରୀ କେଦାର-ପାହାଡ଼ା ।  
ସାରାହେ ରାଗିଣୀରେତାଃ ପ୍ରଗାନ୍ଧିଷ୍ଠ ମନୀଷିଣଃ ॥”

ମେସରାଗ ଓ ମନ୍ତ୍ରାର କିଂବା ମେସମନ୍ତ୍ରାର ବର୍ଣ୍ଣକାଳେ ସକଳ ସରମେ ଗେବ । ଆଜେ  
ଦଶ ଦଶ୍ମାଂ ପରଂ ରାତ୍ରୀ ସର୍ବେଷାଂ ଗାନମୀରିତମ् ॥”

ଏ ହଲେ ଦାକ୍ତିଗାତ୍ର ଅର୍ଥାତ୍ କର୍ଣ୍ଣିଟି ପ୍ରତ୍ଯେକ ଦେଶୀୟ ପଞ୍ଚିତେରା ବା ପାଇବେନ୍ନା

বলেন—দেশাধ্যা, তৈরবী, বক্ষদংশী, মাহলা—এই কয়েকটী রাত্রে মনোরঞ্জন হয় না, সায়ংকালে বিশেষ নিন্দিত । যথা—

“দেশাধ্যা তৈরবী দ্বে চ বক্ষদংশী চ মাহলা ।  
ন নক্তরঞ্জিকা এতা সায়ংকালে চ নিন্দিতা ।  
প্রভাতে যেন গীয়েষ্টে স নরঃ স্মৃথযেধতে ॥”

যে ব্যক্তি প্রভাতে গান করে, সে গান করিয়া স্মৃথী হয় ।

গুক নটু, সারঙ্গী, নটু, বরাটিকা, ছায়া গৌড়ী, অশ্বাঞ্চ গৌড়ী, ললিতা, মালবগোড়, মল্লারিকা, ছায়া গৌরী, তোড়ী, গৌড়ী, রামকিরী, ছায়া রামকিরী, সকল প্রকার ছায়া বড়ারিকা, কর্ণাট, বঙ্গালী ;—এই সকল রাগ প্রাতঃকালে বিশেষ নিন্দিত ।

এই সকল সায়ংকালে গাইলে লক্ষ্মীভাগ্য হয় । যথা—

“শুন্ধনট্টা চ সারঙ্গী তথা নটবরাটিকা ।  
ছায়া গৌড়ী তথা চাঞ্চা ললিতা চ তথা মতা ।  
মল্লারিকা তথা ছায়া গৌরী তু তোড়িকাহয়া ।  
গৌড়ী মালবগোড়ী চ রামকিরী তৈরেবচ ।  
ছায়া রামকিরী চৈব ছায়া সর্বৎ বরাডিকা ।  
এতে রাগা বিশেষেণ প্রাতঃকালে চ নিন্দিতাঃ ।  
সায়েষেষান্ত গানেন মহতীঁ শ্রিয়মাপ্যুৎ ॥”

গীতগোবিন্দটীকাতে লক্ষণভট্ট বলিয়াছেন—

গোঙুকীরী, মহামলহয়ী, দেশী, শুর্জী—প্রাতঃকালে । মধ্যাহ্নে রামকিরী ( হই প্রকার ), কর্ণাট, নাট বা নট । সক্ষ্যাকালে মালব । শেবসক্ষ্যায় সারঙ্গ । গোড় ও তৈরবী প্রত্যায়ে গেয় । যথা—

“প্রাতগে গৌকীরী মহামলহয়ী দেশাধ্যিকা শুর্জী,  
মধ্যাহ্নে চ রামকুন্দ্রমথো কর্ণাটনাটাময়ঃ ।  
সায়ং মালবিকাঙ্গতেতি স্থুধিমো গাঁৱস্তি সায়স্তনে  
সারঙ্গ পুনরেব গোড়মপরং প্রত্যায়তো তৈরবীম্ ॥”  
( কোমুদী নামক সংগৌত গ্রন্থ হইতে সূক্ষ্মিত । )

ଶ୍ରୀପଞ୍ଚବୀତେ ଆରଣ୍ୟ କରିଯା ହର୍ଗୋଃସବ କାଳ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ବସନ୍ତ ରାଗ ଗୀତ ହଇତେ ପାରେ । ଭୈରବ ପ୍ରଭାତେ, ବରାଟୀ ପ୍ରଭୃତି ମଧ୍ୟାହ୍ନେ, କର୍ଣ୍ଣଟ ଓ ନାଟୀ ମାରଂକାଳେ, ଏବଂ ଶ୍ରୀରାଗ ଓ ମାଲ ପ୍ରଭୃତିର ଗାନ କରିଲେ ଦୋଷ ନାହିଁ । ଯଥ—

“ଶ୍ରୀପଞ୍ଚବୀଃ ସମାରତ୍ୟ ଯାବନ୍ଦୁ ଗୁମହୋଃସବମ् ।

ତାବଦସଙ୍କୋ ଗୌମେତ ପ୍ରଭାତେ ଭୈରବାଦିକଃ ॥

ମଧ୍ୟାହ୍ନେ ତୁ ବରାଟ୍ୟାଦେଃ ସାଘଃ କର୍ଣ୍ଣଟନାଟରୋଃ ।

ଶ୍ରୀରାଗ-ମାଲବାଦେଷ୍ଟ ଗାନେ ଦୋଷୋ ନ ବିଦ୍ୟାତେ ॥”

ଇନ୍ଦ୍ରପୂଜାର କାଳ ହଇଲେ ( ଶ୍ରାବଣମାସ ) ଦିକ୍ଷପତିପୂଜାର ସମୟ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ମାଲବମାଗଃ ଗେଯ । ଯଥ—

“ଇନ୍ଦ୍ରପୂଜାଃ ସମାଦାୟ ଯାବଦିଗ୍ଦେବତାଚରନମ् ।

ତାବଦେବ ସମୁଦ୍ରିଷ୍ଟଙ୍କ ଗାନଃ ବୈ ମାଲବାଶ୍ରଯମ् ॥”

ସଂଗୀତାଚାର୍ଯ୍ୟରା ଏଇରୂପ ବହୁପରକାର ଉପଦେଶ କରିଯାଛେ, ନାନା ଗାନ ଓ ସେ ନକଳେର କାଳେର ନିୟମ ବଲିଯାଛେନ ; ପରନ୍ତ ସେ ଦେଶେ ସେ ସମସ୍ତେ ଅଧିନ ସଂଗୀତ-ଚାର୍ଯ୍ୟରା ସାହା ଗାନ କରିଯା ଗିଯାଛେ, ବିଜ୍ଞ ବ୍ୟକ୍ତି ସେଇ ଦେଶେ ସେଇ ସମସ୍ତେ ତାହାଇ ଗାନ କରିବେଳ । ଯଥ—

“ଏବନ୍ତ ବହୁଧାଚାର୍ଯ୍ୟାଗନକାଳଃ ସମୀରିତଃ ।

ସମ୍ପିନ୍ନ ଦେଶେ ଯଥା ଶିଷ୍ଟଗୀତଃ ବିଜ୍ଞତଥାଚରେ ॥”

ଅକାଳ ବା ଅସମସ୍ତେ ଗାଇଲେ ଦୋଷ ହସ । ଯଥ—

“ସମ୍ଯୋଜନନଂ ଗାନଃ ସର୍ବନାଶକରଂ ଶ୍ରୀବମ୍ ।

ଶ୍ରୀବକ୍ତେ ନୃପାଜ୍ଞାଯାଃ ରତ୍ନତୂମୀ ନ ଦୋଷଦମ୍ ॥”

ଗାନେର ସମୟ ଅର୍ଯ୍ୟାଦା ଅତିକ୍ରମ କରିଲେ ସର୍ବନାଶ ହସ । କିନ୍ତୁ ଶ୍ରୀବକ୍ତ, ରାଜାଜ୍ଞା ଓ ରଜଭୂମିତେ ଦୋଷ ହସ ନା ।

କୋହଲୀଯ ଗ୍ରହେ ଇହାର ପ୍ରାରଚିତ୍ତ ଆଛେ । ଯଥ—

“ଲୋଭାଃ ମୋହାଚ ସେ କେଚିତ ଗାୟତ୍ରି ଚ ବିନାଗତଃ ।

ଶୁରୁମା ଶୁର୍ଜନୀ ତତ୍ତ୍ଵ ଦୋଷଃ ହଞ୍ଚିତି କଥାତେ ॥”

লোভ বা মোহ বশতঃ যদি বিরাগে গান করে, তবে স্বরস, শুরুরী গাইলেই উজ্জ্বল দোষ নষ্ট হয়।

রচনালাঙ্ঘে উক্ত আছে—বসন্ত, রামকীরী, সুরসা, শুরুরী,—এই করে-কটা সকল সময়ে গাইতে পারে, কিছু দোষ হয় না। যথা—

“বসন্তে রামকীরী চ শুরুরী সুরসাপি চ।

সর্বশিন্মূলীয়তে কালে নৈব দোষোভিজায়তে ॥”

নারদের একটী বিশেষ উক্তি আছে। যথা—

“দশদণ্ডাং পরং রাত্রো সর্বেষাং গানমীরিতম্ ॥”

দশ দণ্ড রাত্রির পর সকল গানই করিতে পারে।

অবশেষে রাগ সকলের খতুবিভাগ বর্ণন করা যাইতেছে।—

“শ্রীরাগে রাগিণীযুক্তঃ শিখিয়ে গীয়তে বুঁধেঃ ।”

ভার্যাসহ শ্রীরাগ শিখির খতুতে গীত হইয়া থাকে।

“বসন্তঃ সসহায়স্ত বসন্ততো প্রগীয়তে ॥”

সসহায় বসন্তরাগ বসন্তকালে গীত হয়।

তৈরবঃ সসহায়স্ত খতো গীয়ে প্রগীয়তে।

পঞ্চমস্ত তথা গেঝো রাগিণ্যা সহ শারদে ॥”

সসহায় তৈরব গীয় খতুতে গীত হয়। ভার্যাসহঃপঞ্চমরাগ শরৎকালে গেঝো।

“মেষরাগে রাগিণীভিযুর্দ্বেষ্টো বর্ষামু গীয়তে ।”

রাগিণীর সহিত মেষরাগ বর্ষাকালে গীত হইয়া থাকে।

“নটনারায়ণে রাগে রাগিণ্যা সহ চৈমকে ।”

রাগিণীসহ নটনারায়ণ রাগ হিম খতুতে গেঝো।

“যথেছ্যা বা গাতব্যাঃ সর্বর্ত্যু স্মথপ্রদাঃ ।”

স্মথপ্রদ রাগ সকল যথেছ্যা অর্থাৎ ইচ্ছামুসারে সকল খতুতে গাইতে পারে।

সঙ্গীত বিদ্যা এত বিজ্ঞীণ যে, এমন বছকাল লিখিলেও সকল যাপার পাঠকগণের গোচর করান যায় কি না সন্দেহ। স্মতরাঃং হৃল বিবুঁগুলি লিখিলাম।

সঙ্গীত বিদ্যার প্রহ সকলের আর হইটি, অংশ আছে, তাহা প্রকীর্ণক ;  
এবং অপর একটা অংশ আছে, তাহা প্রবক্ষ নামে অভিধেয় । প্রত্যেক  
গ্রন্থের প্রকীর্ণক অংশে গীতের উপরোক্তি, আলপ্তি, গমক প্রভৃতির নিরূপণ  
আছে । প্রবক্ষ নামক অংশে স্বর এবং গীতের আলম্বন প্রস্তাব প্রভৃতি কে  
কিছু উপকরণ ( বস্তু, রূপক প্রভৃতি ) সমস্তই নির্ণীত আছে \* ।

\* এই রାଗ-ନିର୍ଣ୍ଣୟ প্রস্তাবের প্রোক্ষসমূহ, বিবিধ ছন্দাপ্য সঙ্গীত শাস্ত্র সম্বৰ্কীয় প্রহ  
হইতে এবং সঙ্গীত শাস্ত্র স্থপতিত ধ্যাতনামা শ্ৰীযুক্ত রাজা শৌরাজমোহন ঠাকুৱ মহে-  
ষয়ের সকলিত “সঙ্গীতসার সংগ্ৰহ” হইতে উক্ত হইল ।

সমাপ্ত ।